
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 117

Artikel: Le prologue de quatrième évangile

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE

Le prologue de l'évangile de Jean a été l'objet d'innombrables
études. Nous n'aurions pas songé à en présenter une, à notre tour, si

le commentaire du professeur Rudolf Bultmann M ne nous avait
fourni une hypothèse de travail qui s'est révélée singulièrement
féconde, alors même que nous avons dû l'abandonner sur bien des

points. Elle peut s'énoncer en ces termes : pour composer le prologue
du IVe évangile, l'évangéliste a utilisé un hymne à la gloire du

Logos incarné, qui se rapportait primitivement à Jean-Baptiste et

qui provenait de la communauté baptiste, à laquelle l'évangéliste
avait appartenu lui-même, avant de devenir chrétien <2>. L'hypothèse
de M. Bultmann soulève des questions d'une extrême importance,
qui vont jalonner notre étude.

Nous avons à nous demander d'abord si l'analyse du texte du

prologue permet de discerner et de dégager les éléments d'un hymne
au Logos, que Jean aurait utilisé quand il a composé son prologue.
Seule une exégèse minutieuse du prologue pourrait nous permettre
de répondre, comme il convient, à cette question. Obligé de nous

limiter, nous présenterons, à défaut d'une exégèse détaillée et
complète, un certain nombre de remarques qui suffiront à justifier
nos conclusions, qui indiqueront en tout cas les directions dans

lesquelles l'étude doit être conduite. Nous partirons des observations

qui obtiendront le plus facilement l'assentiment de tous, pour aboutir

Dans le Kritisch-exegetischer Kommentar de Meyer. Le nouveau commentaire
de R. Bultmann remplace celui de Bernard Weiss. La première livraison a paru en

1937. La publication de l'ouvrage n'est pas encore achevée. — Ouvr. cité,

p. 4 et 5.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVIII (n° II7, I940). ZO



298 CHARLES MASSON

à celles dont nous sommes le premier à reconnaître le caractère

conjectural.
Il y a longtemps que les critiques voient dans le v. 15 une glose

de l'évangéliste : « Jean rend témoignage à son sujet et s'écrie : « C'est

Lui dont je disais : celui qui vient après moi m'a précédé, parce qu'il
était avant moi » De l'avis de tous, ces mots sont fort malencontreux.
Us brisent le lien très étroit qui unit le v. 16 au v. 14. Selon M. Goguel,
«il y a lieu de regarder le v. 15 comme une interpolation au sens

propre du mot, et d'approuver ceux des éditeurs du Nouveau Testament

qui l'ont mis entre crochets » W. Nous dirons plus loin pourquoi
nous ne suivons pas le professeur de Paris, et nous bornons à voir
dans le v. 15 une glose de l'évangéliste qui a toujours fait partie du

texte du prologue.
Il est naturel de passer de l'examen du v. 15 à l'examen des v. 6-8,

qui eux aussi parlent de Jean-Baptiste d'une manière assez insolite
dans ce contexte : « Il y eut un homme, envoyé par Dieu, son nom
était Jean. Cet homme vint pour un témoignage, afin de rendre

témoignage à la Lumière, afin que tous croient par lui. Il n'était
pas, lui, la Lumière, mais [il est venu] afin de rendre témoignage à

la Lumière ».

Pourquoi l'insistance du v. 8 à dire de Jean : «Il n'était pas, lui,
la Lumière »? A lire les premiers versets du prologue, nous ne courrons

nullement le risque, nous, de reconnaître la Lumière en Jean,
cet homme envoyé de Dieu pour rendre témoignage à la Lumière
Selon toute vraisemblance le v. 8 a, et confère à toute la notice relative

au témoignage de Jean, une pointe polémique dirigée contre la
communauté baptiste, rivale de l'Eglise naissante, et qui réclamait

pour son maître des attributs et des titres dont l'Eglise faisait honneur

à Jésus. Lagrange est seul à nier le bien fondé de cette hypothèse
ancienne, admise par la quasi unanimité des critiques, et à laquelle
Frédéric Godet W, pour ne citer que lui, accordait déjà son adhésion.
Si certaine que soit la pointe polémique de ces versets, nous ne croyons
pas qu'elle suffise à expliquer leur insertion dans le prologue. Leur
manière de souligner le rôle capital du témoignage de Jean-Baptiste
dans l'apparition de la foi en la Lumière est au moins aussi frappante

que leur caractère polémique : « il est venu afin de rendre témoignage

(1) Maurice Goguel, Jean-Baptiste (Paris 1928), p. 78. — (z) Evangile de Jean,
t. I, p. 169-70 (ir8 éd. Paris, 1864).



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 299

à la Lumière, afin que tous croient par lui ». A l'origine de la foi de

« tous », disons : de l'Eglise, il y a, selon notre évangéliste, le témoignage

de Jean-Baptiste. Cette conception du rôle décisif du témoignage

de Jean est illustrée par le premier chapitre de l'évangile, qui
raconte comment, à l'ouïe du témoignage rendu à Jésus par le

Baptiste, quelques-uns des disciples de celui-ci reconnaissent en Jésus le
Messie (v. 41), le Fils de Dieu (v. 49), et s'attachent à Lui pour
toujours. Mais il y a plus. Il est dans la nature même de la pensée

johannique de faire dépendre l'apparition de la foi d'un témoignage
initial. Que lisons-nous, en effet, au v. 5 qui précède immédiatement
ce qui est dit du témoignage de Jean « Et la Lumière brille dans les

ténèbres, et les ténèbres ne l'ont pas reçue », ou « vaincue », selon

une autre traduction possible. Si nous entendons bien ces mots, ils

signifient que la Lumière brille dans un milieu qui lui est absolument

étranger et réfractaire. Les hommes, qui participent de ces ténèbres,

sont d'eux-mêmes hors d'état de reconnaître la Lumière. Personne,

jamais, ne l'aurait reconnue en la personne de Jésus, si Dieu n'avait
révélé son identité à Jean-Baptiste cf. 1 v. 32-34), et n'avait en
somme doublé l'envoi de son Fils de l'envoi du témoin inspiré, qui
le fera connaître. C'est pourquoi, à notre avis, après le v. 14, le v. 15

n'est pas une interpolation, mais bien un élément du prologue. Nous

ressentons, nous, désagréablement ce rappel du témoignage de Jean,

qui rompt l'enchaînement de la pensée des v. 14 et 16. Mais l'évangéliste

n'en jugeait pas ainsi. Si, après le v. 14 qui célèbre en termes

magnifiques l'incarnation du Logos, il n'a pu s'empêcher d'invoquer
le témoignage de Jean, nous devons simplement reconnaître à quel
point il lui était impossible de parler du Logos incarné, sans parler
aussitôt de l'indispensable témoin sans lequel, à cause de son
incarnation même, il n'eût jamais été reconnu ici-bas

Les v. 6-8 et 15, relatifs au témoignage de Jean, soit pour la forme,
soit pour le fond, se laissent donc aisément détacher de l'ensemble
du prologue, dont le thème principal est l'incarnation du Logos. Ce

sont des gloses, dont l'intérêt pour l'évangéliste est évident, toutes
déconcertantes qu'elles soient pour le lecteur d'aujourd'hui. Nous

venons de faire ainsi une constatation d'une très grande portée critique.

Reconnaître dans les v. 6-8 et 15 l'intervention de l'évangéliste,
c'est reconnaître que, pour rédiger le prologue, il a travaillé sur un

texte auquel il n'a pas craint d'ajouter des remarques, et comme un
commentaire personnel. Jusqu'où s'est étendu ce travail d'adapta-



300 CHARLES MASSON

tion î L'évangéliste s'est-il borné à mettre le document utilisé par
lui en relation avec le témoignage de Jean, qui joue un si grand rôle

au début de son évangile La main de l'évangéliste se trahit-elle
dans le prologue ailleurs que dans les gloses relatives au Baptiste Il
est impossible de répondre à ces questions sans examiner de nouveau
le texte lui-même.

Dès l'antiquité la construction du v. 9 a été controversée. Les uns,
suivant la ponctuation adoptée par Nestlé, rattachent èpxó|ievov à

fjv en une manière d'imparfait périphrastique qui a pour sujet TÒ

mûjç TÒ àXr)0ivóv. «La véritable Lumière, qui éclaire tout homme,
faisait son entrée dans le monde ». Le fjv èpxóuevov semble contenir

une allusion au moment où Jean, envoyé de la part de Dieu, a rendu

témoignage à la Lumière. C'était, et cela est conforme aux vues de

l'évangéliste, au moment où Jésus sortit de l'obscurité et fit son entrée

sur la scène de ce monde. Il est appelé « la véritable Lumière », par
opposition à ce qui a été dit du Baptiste au v. 8 : « il n'était pas, lui,
la Lumière ». Malheureusement cette interprétation du v. 9 est
passible de graves objections. La première, et la plus forte, est suggérée

par le v. 10 où le pronom masculin aÙTÒv oblige à donner comme sujet
aux verbes le substantif masculin ó Xofoç et non pas TÒ cpcùç,. Mais

Jean, en passant du v. 9 au v. 10, aurait-il sans avertissement changé
de sujet et substitué le Logos à la Lumière Il est évident, au
contraire, déclare en dernier lieu R. Bultmann, que déjà au v. 9 le sujet
de rjv est le Logos, tandis que TÒ rpûjç est prédicat, construction d'autant

plus à retenir qu'elle dispense d'admettre la construction
périphrastique, dont aucun autre exemple ne comporte comme au v. 9 une
relative entre l'auxiliaire et le participe. Il faut donc traduire : « Il
[le Logos] était la véritable Lumière, qui éclaire tout homme qui
vient dans le monde ». De cette manière seulement le développement
commencé au v. 9 continue sans heurt aux v. 10 et 11. Malheureusement,

nous n'échappons à une difficulté que pour butter sur une

autre. Si nous reconnaissons dans le Logos le sujet du développement

qui comprend les v. 9-13, comment raccorder ce développement, je
ne dis pas seulement aux gloses relatives au témoignage de Jean

v. 6-8, mais même aux v. 4 et 5 qui déjà ont pour sujet non plus
ó Xofoç mais xò qpôiç Autrement dit, que le Logos reparaisse
seulement au v. 10, et le pronom aÛTOv oblige à l'admettre, ou qu'il
reparaisse déjà au v. 9, il s'agit bien de la réapparition d'un sujet, qui,
nommément, a disparu depuis le v. 4 pour laisser la place à la Lumière.



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 301

Je veux bien que, dans l'esprit de l'évangéliste, le Logos soit la
Lumière, et la Lumière le Logos, il n'en est pas moins singulier
qu'après plusieurs énoncés portant sur la Lumière, et la relation de

Jean-Baptiste avec la Lumière, nous nous trouvions inopinément en

présence d'énoncés, dont un pronom seul nous avertit qu'ils portent
de nouveau sur le Logos Il y a là une solution de continuité qui
pourrait bien déceler le retour au document primitif dont l'évangéliste

se serait écarté dès le v. 4 et qu'il rejoindrait au v. 10. Nous

sommes d'autant plus disposé à l'admettre que les deux propositions
du v. ioie" soit pour la forme, soit pour la pensée, sont la suite
naturelle du v. 3 : Travia bi' aùtoû èfévero — koù x^piç coitoû èfévexo

oùbè ëv. Toutes les créatures doivent l'existence au Logos, organe de

la création : la même idée, selon un parallélisme familier à la poésie

sémitique, est exprimée d'abord sous forme positive, puis reprise
sous forme négative. Et au v. 10b, la pensée progresse : xai ó

koctlioç ol' aÙTOÛ èféveio, — Ka\ ó kócT|ìoc aÙTÒv oük Itvuj. De
l'ensemble des créatures, nous passons maintenant à l'humanité,
désignée ici par le terme de KOtTuoç, d'un kOCTlioç qui pouvait «connaître»

et qui « n'a pas connu » Comme toutes les autres créatures TtdvTa

(v. 3), l'humanité a été créée par le Logos (io6), elle lui doit l'être,
elle ne serait pas sans Lui ; elle a donc en Lui la condition de son

être, elle Lui est unie par un rapport vital, premier, originel, et
cependant, contrairement à toute attente, contrairement à l'exigence
la plus claire de l'ordre de la création, ó KOCVuoç, coitÒv oük ?fvw,
l'humanité n'a pas reconnu le Logos présent à la source même de

son être. Le kOCVlioç, qui se distingue de l'ensemble des créatures par
sa faculté de « connaître », l'humanité, en prenant conscience d'elle-
même et de la création, avait la possibilité de remonter à Celui

auquel elle devait d'exister, elle pouvait prendre conscience d'elle-
même dans ses relations avec son Créateur, comme créature du
Créateur, et elle ne l'a pas fait Elle n'a point reconnu sa relation
essentielle avec Lui, elle est restée aveugle devant la révélation

que le Logos-Dieu lui donnait de lui-même dans sa création, comme
dans la création tout entière. « L'humanité ne l'a pas connu ». Saint
Paul exprimait une pensée analogue, en écrivant aux Corinthiens
1,1: 21 èTteiòrj fàp èv Tfj cfocpiq toû 0eoO oük Ifvu) ó koctlioç bià Tfjç
CTocpiaç tòv 6eòv... Les relations qui auraient pu se nouer entre l'humanité

et Dieu se révélant à elle par la Création, ne se sont pas nouées.

La révélation par la création est demeurée sans effet. «L'humanité



302 CHARLES MASSON

ne l'a pas connu »... C'en est assez pour que nous comprenions

qu'une autre révélation était nécessaire, la révélation la plus
inattendue et la plus paradoxale, une révélation telle que Dieu risque
de n'être pas « connu » non plus parce qu'il est trop grand, mais

parce qu'il est trop petit, non plus parce qu'il est trop loin, mais

parce qu'il est trop près : la Révélation par l'incarnation du Logos,

proclamée au v. 14, « ko\ ó Xoyoç cràp£ èféveTO»...

Le v. io6 • — se rattache donc, selon nous, en arrière au v. 3, et

en avant au v. 14 — et tous les éléments intermédiaires sont à mettre
au compte de l'évangéliste. De nouveau, seule une analyse complète
du texte pourrait apporter à cette conjecture une suffisante justification.

Nous devons nous borner ici à faire valoir des arguments qui

reposent sur cette exégèse détaillée du texte.
A lire à la suite les uns des autres les v. 1-3, io6 e, 14, on obtient

un texte dont la pensée profonde se développe fort naturellement et

s'exprime en une langue dépouillée, animée d'un rythme poétique
sensible même dans nos traductions. Les v. 1 et 2 définissent les

relations du Logos avec Dieu, les v. 3 et io6 " ses relations avec la

création, puis avec l'humanité. Et parce que les relations de l'humanité

avec le Logos n'ont pas été ce qu'elles auraient dû être, ou plus

exactement, pour suppléer à ces relations déficientes, le Logos s'est

incarné. Le discours est parfaitement simple, cohérent et clair. Mais

il est impossible de nier que, dans le prologue lui-même, cette belle

et forte simplicité n'ait été gravement altérée.

De nouveau, pour abréger, nous procédons par quelques constatations

nécessairement sommaires.

De toute évidence la pointe du prologue brille comme un éclair
dans la nuit en ces mots du v. 14 kcÙ ó Xó^oc cràpE è^éveio... Voilà
le fait nouveau, inouï, stupéfiant: «la Parole s'est faite chair», Dieu
s'est révélé dans l'histoire, homme parmi les hommes Jusqu'alors
«le monde ne l'a pas connu» v. 10e, «personne jamais ne l'a vu »

i8a. Maintenant tout est changé, Dieu s'est révélé dans le Logos
incarné : « et nous avons vu Sa gloire » 14^. Si le v. 14 avec sa

proclamation de l'incarnation du Logos signale l'événement décisif, qui
modifie radicalement les relations de Dieu et des hommes, comment
se fait-il, demandons-nous, que les v. 6-13 ne cessent de supposer
l'incarnation qui n'est annoncée qu'au v. 14 En fait, l'intervention
de l'évangéliste dans cette partie du prologue consiste surtout à

anticiper sur l'incarnation, à parler du Logos comme si nous étions



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 303

censés savoir déjà qu'il s'est incarné, alors que cela ne sera dit qu'au
v. 14! L'anticipation est manifeste dans les v. 11-13. Au v- IO° ü
était encore question des relations de l'humanité avec le Logos dans

son office de créateur, mais dès le v. 11 la situation est bien
différente : « le Logos est venu chez lui, et les siens ne l'ont pas reçu »—
Voilà évoqué déjà tout le drame de l'incarnation, mais par anticipation,

puisque l'incarnation ne sera proclamée qu'au v. 14 L'anticipation

est plus évidente encore aux v. 12 et 13. Oui, s'écrie Jean,
l'humanité dans son ensemble s'est fermée à la révélation du Logos
créateur venu à elle en Jésus. Mais pourtant, il y a eu des hommes

pour recevoir le Logos, pour croire en son nom, et auxquels il a été
donné de devenir enfants de Dieu par une toute divine nouvelle
naissance. Que les v. 11-13 soient un développement de l'évangéliste,
nous en avons un indice tout formel dans le KCt\ initial du v. 14. En

dépit des efforts des exégètes pour en rendre compte, ce KCti reste en

l'air, car il n'est pas naturel de coordonner une déclaration qui
proclame l'incarnation à une série de déclarations qui la supposent
(v. 11-13). Par contre si nous rattachons le v. 14 au v. io6c, le Ka\

est tout à fait en place et dans le style de la source utilisée par
l'évangéliste.

Si le v. io6 c se trouve maintenant séparé de sa suite normale

v. 14, par les additions de l'évangéliste v. 11-13, ce même v. io6"
nous l'avons déjà remarqué, est séparé des v. 1-3, auxquels il se

rattache étroitement, par les v. 4-100 qui sont eux aussi de l'évangéliste.

Ces versets comprennent le petit morceau relatif au témoignage
de Jean v. 6-8, dont nous avons souligné au début de cette étude le
caractère pour nous insolite. L'évangéliste, vraiment, devait tenir
beaucoup à ce petit morceau pour l'insérer dans un texte où il n'avait

que faire. Il y tenait beaucoup. Mais il a bien vu qu'il n'était pas
possible d'introduire sans autre ce développement relatif au Baptiste

dans le texte qui célébrait l'incarnation du Logos divin. Il fallait
lui préparer une place, établir des liaisons satisfaisantes en avant et

en arrière. C'est à quoi il s'est employé aux v. 4 et 5 et aux v. 9 et io°.
Il n'était évidemment pas possible de mentionner le témoignage

de Jean, avant d'avoir évoqué la situation qui le rendait nécessaire.

Les v. 1-3 définissent les relations du Logos avec Dieu et avec la

création, l'ordre primitif, et non pas le désordre qui seul justifie le

témoignage de Jean. Le morceau relatif au témoignage de Jean ne

pouvait donc suivre les v. 1-3. Et l'évangéliste paraît avoir rencontré



304 CHARLES MASSON

une autre difficulté qui mérite toute notre attention. Dans les v. 6-8,

il est dit que Jean est venu pour rendre témoignage à la Lumière,
Trept TOÛ cpujTOç, et qu'il n'était pas, lui, la Lumière, to qpOùç Comment

insérer la mention de ce témoignage rendu à la Lumière à la
suite des solennels énoncés qui célèbrent la divinité du Logos et son
office de Créateur Comment mettre le témoignage rendu à la Lumière
en relation avec le Logos divin Comment parler de la Lumière
dans un texte qui parlait du Logos Car, c'est un fait singulier,
sur lequel nous aurons à revenir, l'évangéliste ne pouvait dire que
Jean avait rendu témoignage au Logos, mais seulement qu'il avait
rendu témoignage à la Lumière Il n'était pas libre, semble-t-il, de

rien changer au texte qui relatait le témoignage rendu par Jean à

la Lumière. Il lui fallait donc mettre la Lumière en relation avec le

Logos, faire de la Lumière un prédicat du Logos, dire que le

Logos était la Lumière. Voilà pourquoi, selon nous, l'évangéliste a

écrit les v. 4 et 5 : « Ce qui existe en Lui, était Vie, et la Vie était la
Lumière des hommes ; — et la Lumière brille dans les ténèbres, et
les ténèbres ne l'ont pas reçue ou vaincue ». Ainsi nous passons du

Logos à la Vie, de la Vie à cette Lumière à laquelle Jean a « rendu

témoignage », et la situation qui rend nécessaire le témoignage de

Jean est définie clairement: «la Lumière brille dans les ténèbres». Il
est possible maintenant de parler de Jean venu « pour rendre témoignage

à la Lumière ». Place est faite aux v. 6-8 A l'appui de la

conjecture que nous venons de formuler, et selon laquelle l'évangéliste

a écrit les v. 4 et 5 pour pouvoir insérer dans son prologue le

morceau relatif au témoignage de Jean, nous faisons observer qu'en
ces deux versets paraissent les notions de Vie et de Lumière, notions
si essentielles à sa pensée et qui jouent un rôle si capital dans son

évangile, qu'elles disent déjà, pour leur part, que ces deux versets
sont proprement johanniques. Mais il y a plus. La ponctuation des

v. 3 et 4, le rattachement de 6 féyovev au v. 3 ou au v. 4, constitue

une difficulté exégétique célèbre, dont l'histoire a été retracée en
dernier lieu par MUe Marie d'Asbeck au Congrès d'histoire du
christianisme de 1928 (Jubilé Alfred Loisy). Nous croyons avec M.
Bultmann que la ponctuation, traditionnelle depuis Chrysostome, qui
consiste à rattacher o féfovev au v. 3 et à séparer ces mots du v. 4

par un point, a été inspirée par le désir de couper court à des

interprétations hérétiques des relations de 6 féfovev avec la Vie ou avec
le Logos. Ce qui m'importe ici, c'est que, de toute façon, ô Y^TOvev



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 305

n'est pas une formule de belle venue. Rattachée au v. 3, elle l'alourdit

fâcheusement par une répétition inutile, rattachée au v. 4 elle

représente sous une forme bien abstraite le sujet dont il est dit que,
dans ses relations avec le Logos, il était Vie. « Ce qui a été fait, —
ou ce qui existe —, en Lui était Vie, et la Vie était la Lumière des

hommes » Pourquoi ce malheureux o fèYOvev a-t-il été ballotté
d'un côté de l'autre, au gré des opinions contradictoires des exégètes

Parce qu'il est la formule vague qui devait souder les v. 4 et
suivants aux v. I à 3, parce que de telles soudures ne sont pas toujours
faciles à trouver et parce qu'il faut souvent, comme a cru devoir le

faire l'évangéliste, se contenter d'une expression approximative, qui
vaut ce qu'elle vaut, et qui n'est pas à examiner de trop près.

Mais l'évangéliste a dû rattacher le témoignage de Jean non
seulement aux v. 1 à 3 par les v. 4 à 5, mais encore au v. 10'e par les

v. 9 et ioa. Car, ¦— et ce souci est assez rassurant quant à l'intégrité
de l'hymne au Logos, — l'évangéliste n'a pas voulu omettre les deux

vers mi ó koctlioç 61' cxutoû èféveTO, kcù ó koctuoç oùtóv oük ëyvuj

(v. io6 c) qui dans sa source suivaient immédiatement le v. 3. Mais
de nouveau, parce qu'ils avaient pour sujet le Logos, ces deux vers
ne pouvaient suivre le morceau sur le témoignage rendu par Jean
à la Lumière. Il fallait trouver une transition qui permît de revenir
aussi insensiblement que possible de la Lumière au Logos. De là le

v. 9-10" dont les difficultés mêmes attestent, selon nous, le rôle assez

ingrat de cheville. Malgré l'incorrection grammaticale de la
construction périphrastique, nous croyons qu'il faut considérer TÒ qpûiç

TÒ àXr)9wóv comme sujet de la proposition, et parce que la réapparition

soudaine du Logos serait insolite ici, et parce que àXn.0ivóv

paraît avoir un sens polémique, en opposition à Sa « il n'était pas, lui,
la Lumière » et qui ne s'entend bien que si nous lisons le v. 9 sous

cette forme : « La véritable Lumière, qui éclaire tout homme, faisait
son entrée dans le monde ». Quant à ioa èv tw kÓo"|Uuj fjv —ces mots
sont une reprise plus précise de fjv èpxóuevov eiç tov koctliov. Nous

ne saurions les attribuer à l'hymne primitif, soit parce que, ainsi que
l'a fait observer Bultmann, ils sont de trop au v. 10 du point de vue
du rythme, soit surtout parce que, selon les v. 1 et 2, l'hymne
définissait par l'imparfait fjv les relations du Logos avec Dieu et par
l'aoriste èféveTO ses relations temporelles avec la création, avec

l'humanité, dans l'histoire. Un fjv nous semble impossible à cette
place dans la source.



3o6 CHARLES MASSON

Nous avons essayé de montrer comment dans les v. 1-13 l'évangéliste

a remanié, développé, commenté la première partie d'un hymne
qui célébrait le Logos divin, dans son office de créateur et de révélateur,

avec la volonté d'y introduire un petit morceau sur le témoignage

rendu par Jean à la Lumière. Si nos analyses sont justes, nous

pouvons considérer comme éléments de l'hymne primitif, les v. 1-3,
io6 c. Mais, nous l'avons déjà constaté, l'hymne était destiné à

célébrer l'incarnation du Logos, il constitue encore le fond du
prologue dans les v. 14 et suivants. Nous allons, aussi rapidement que
possible, chercher à isoler dans ces versets ce qui provient de l'hymne
de ce qui provient de l'évangéliste.

Notre analyse du v. 14 commencera de nouveau par la discussion

d'une difficulté : A quoi rapporter le prédicat TrXf|pr|ç x^piTOç Ka\

àXr|9eîaç Au Logos incarné, disent avec raison les exégètes unanimes.

Le Logos est représenté dans la proposition la plus proche par le

pronom aÙTOÛ. Normalement donc l'adjectif devrait être au génitif
comme le pronom auquel il se rapporte, et nous devrions lireTtXripoOç.
Ici les grammairiens nous tendent une main secourable. La grammaire

Blass-Debrunner § 137, 1 nous dit que, dès le premier siècle

après Jésus-Christ, dans le grec vulgaire TrXf|pr|ç est indéclinable. Rien

n'empêche donc ici de relier sans scrupule aucun TrXf|pr)ç à ctÜToO. Soit.

Il n'en reste pas moins que, abstraction faite de la licence grammaticale,

les mots TtXrjpriç xâpnrjç Kal aXneeiaç sont fâcheusement

éloignés de ó Xoyoç qu'ils déterminent. Pour montrer le rapport de

TrXf|pr)Ç xàpvroç KCt\ àXr]6e{aç avec les deux premières propositions
du v. 14, M. Goguel, dans sa traduction W, met, avec raison, entre
tirets les mots intermédiaires : « et nous avons contemplé sa gloire,
telle la gloire d'un Fils unique issu du Père ». Selon nous, la liaison
difficile de TrXf|pr)ç etc. avec ce qui précède trahit l'intervention de

l'évangéliste. Non pas qu'il faille lui imputer les derniers mots du

v. 14, car le terme de X<*PlÇ> selon la suggestive remarque de

Bultmann, ne se rencontre pas dans les écrits johanniques ailleurs que
dans nos v. 14 et 16 et dans la salutation de II Jean 1, 3. Le terme
D'est donc pas johannique, mais propre au vocabulaire de l'hymne
au Logos, auquel appartiennent ainsi les derniers mots du v. 14. Il
en va tout autrement de 14e

d
: « et nous avons contemplé sa gloire,

telle la gloire d'un Fils unique venu du Père », phrase composée de

(') Le Nouveau Testament avec introductions et notes. Paris, Payot, 1929.



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 307

termes aussi johanniques que òó£a, uovo*fevr|ç, et de l'expression,
johannique aussi, rrctpà Trarpoç. De nouveau nous avons affaire à

un commentaire de l'évangéliste, qui n'est pas sans déranger l'ordonnance

du texte de la source. Il paraît avoir eu la forme suivante et les

mots TfXfjpriç X<*piTOç Kai àXr)9daç y étaient tout à fait à leur place :

Kai o Xotoç o*ctp£ è^éveTO koù ecTKfjvujcrev èv fjuîv, TrXfjpriç xâpvroç
kcù CtXr)9e{aç. « Et le Logos s'est fait chair et il a habité parmi nous,
plein de grâce et de vérité. »

Nous n'avons plus à nous occuper du v. 15, une des gloses de l'évangéliste

les plus malencontreuses, puisqu'elle brise le lien normal qui
devrait unir — et qui unissait dans l'hymne primitif — le v. 14 au

v. 16. Nous inclinons à croire que, au commencement du v. 16, la
leçon KCÙ doit être préférée à la leçon 8ti, car elle est tout à fait
dans le style de l'hymne, qui aime à relier ses énoncés les uns aux
autres par des kcù. Quant au substantif 7TXn,puJua, il est la reprise
de l'idée exprimée par TcXrjpriç xâpiTOç koù dXr|9eiaç (14e), idée qui
trouve ici une expression nouvelle et qui, commentée en termes

magnifiques, paraît avoir été la conclusion de l'hymne primitif :

« et de sa plénitude, nous tous avons reçu, et grâce sur grâce ». Les v.
17 et 18 sont, selon nous, des réflexions de l'évangéliste. Le v. 17

oppose à la révélation ancienne, donnée par l'intermédiaire de Moïse,
la révélation nouvelle apportée par Jésus-Christ, opposition qui soit

pour le fond, soit pour la forme est étrangère au thème de l'hymne
à la gloire du Logos. Le v. 18 proclame l'absoluité de la révélation
du Père par le Fils au sein de l'humanité où nul, jamais, n'a vu Dieu.
Outre qu'il n'y est plus question du Logos, le style est de l'évangéliste,

qui procède volontiers par semblables antithèses et qui reprend
volontiers comme ici le sujet ou l'objet, par le pronom èKeîvoç :

li 33 j vj II_43 j x) etc- ou Par Ie pronom oôtoç ni, 26-32 ; v, 38;

vi, 36 etc. (Bultmann).

Nous avons achevé l'étude du texte du prologue, étude bien

incomplète, dans laquelle nous nous sommes limité à ce qui nous

paraissait absolument nécessaire à notre propos. Nous avons, croyons-
nous, pu reconnaître le bien fondé de l'hypothèse de Bultmann qui
nous a servi de point de départ : l'évangéliste a utilisé pour composer
son « prologue » un hymne qui célébrait l'incarnation du Logos divin.
Mais l'hymne primitif, dégagé par nos analyses, est assez différent
de l'hymne auquel Bultmann attribue plus d'éléments du prologue



3o8 CHARLES MASSON

que nous ne lui en attribuons, à savoir les v. 1-5 ; 9-126 ; 14 et 16.

Nous divergeons donc surtout dans les conclusions littéraires à tirer
de l'exégèse de la première partie du prologue v. 1-13, et nous espérons

avoir montré que ce n'est pas arbitrairement que nous nous

sommes séparé du professeur de Marbourg. Dans l'ensemble, nous

avons le sentiment que le texte de l'hymne primitif reconstitué par
nous l'emporte sur le sien par son unité. Tandis que Bultmann croit
devoir incorporer à l'hymne les v. 4-5, 9 qui y introduisent les notions
de Vie et de Lumière, le Logos est, dans notre texte plus réduit, le
seul sujet du poème. Cet hymne célèbre, en quelques strophes qui
s'appellent les unes les autres, les relations du Logos avec Dieu, la
révélation qu'il a donnée vainement par la création, et surtout son

incarnation, révélation suprême, source inépuisable de grâces. La
pensée est exprimée avec une concision qui n'exclut pas la plénitude,
avec un lyrisme contenu, qui éclate à peine à la dernière strophe en

accents d'actions de grâces.

Il nous reste à tirer de notre étude quelques conclusions propres à

jeter un peu de lumière sur les conditions dans lesquelles le prologue
a été composé, sur ses relations avec l'évangile, sur l'origine de l'hymne
à la gloire du Logos, enfin sur l'origine et le sens même du terme
de Logos.

L'évangéliste, le fait est significatif, s'est approprié l'hymne
célébrant l'incarnation du Logos divin. Cet hymne s'accordait donc avec

sa propre pensée, avec sa propre christologie, il exprimait ses convictions

personnelles. L'évangéliste paraît n'avoir eu aucune peine à

rattacher l'hymne à son évangile en définissant l'action du Logos par
les notions de Vie, de Lumière, de Gloire, essentielles à sa conception
du Christ, et surtout, par la mention de Jean-Baptiste, l'indispensable

témoin de la mystérieuse Lumière que nul n'aurait vue sans

lui, l'indispensable témoin du Logos incarné que nul n'aurait reconnu,
si Dieu n'avait révélé son identité par le témoin envoyé par Lui
(1, 32-34). L'évangéliste, j'y insiste, n'a pas élaboré son prologue en

compilateur appliqué. Le jour où il a connu l'hymne à la gloire du

Logos, le jour où l'idée lui est venue de composer à l'aide de cet

hymne ce que nous appelons le Prologue de l'évangile, ce jour a été

un grand jour. Il a été saisi par cette évocation du destin de la Parole

divine, créatrice et révélatrice, qui s'est faite chair, qui est entrée
dans l'histoire, et dont l'Eglise a reçu grâce sur grâce. Le lyrisme
personnel de l'évangéliste s'est si bien uni au lyrisme de l'hymne que



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 309

seule l'analyse critique a distingué les deux voix mêlées dans le
cantique que l'Eglise écoute depuis tant de siècles.

Les exégètes se sont souvent demandé pourquoi Jean ne se sert
jamais du terme de Logos dans son évangile, alors qu'il parle du
Christ à l'aide de tant d'autres termes ou de tant d'expressions
symboliques On répond, en général, que le titre de Logos convient
seulement au Christ préexistant et pas au Christ incarné. « Il est tout
à fait dans l'ordre», dit Bultmann, « que le titre de Logos ne joue plus

aucun rôle dans l'évangile lui-même. Le Logos est là maintenant en

tant que Logos incarné»'1). Explication profonde, à laquelle cependant

nous croyons devoir en substituer une autre, toute prosaïque :

le terme de Logos ne paraît pas dans l'évangile, parce que l'évangile
était écrit quand son auteur eut connaissance de l'hymne à la gloire
du Logos ou quand il eut l'idée de s'en servir. Quand nous avons
parlé de l'insertion des v. 6-8 sur le témoignage de Jean dans une

composition qui célébrait l'incarnation du Logos, nous avons fait
observer que, pour l'évangéliste, la difficulté fut d'insérer cette mention

du témoignage rendu par Jean à la Lumière dans un texte qui
parlait du Logos. L'évangéliste n'a donc point rédigé le contenu des

v. 6-8 au moment où il composait le Prologue et en vue du Prologue,
mais il a utilisé un texte déjà rédigé par lui. Nous sommes très tenté,

pour notre part, d'adopter une conjecture qualifiée par Bultmann de

« recht abenteuerlich » (2', formulée par nombre de critiques, entre
autres par Spitta, par Edgar Hennecke, selon laquelle les v. 6-8

constituaient primitivement le début de l'évangile, et par conséquent
se lisaient immédiatement avant le v. 19. Comme les v. 19-34
rapportent le témoignage rendu par Jean à Jésus, ils développent et
illustrent le thème même des v. 6-8. Le v. 19 Kai aum, èo*Tiv f\

uapTupîa toû 'Iwàvvou... suppose qu'il a été question immédiatement

avant de ce témoignage. Ce n'est plus le cas dans l'état actuel de

l'évangile, mais c'était le cas, si comme nous le supposons, avant la

composition du Prologue, l'évangile commençait par ce que nous
lisons maintenant aux v. 6-8. C'était aussi une manière de préambule,

qui formulait en termes très généraux, avec une pointe de

polémique antibaptiste, le thème, non pas de l'évangile tout entier,
mais du premier chapitre, dans lequel le témoignage de Jean joue
un rôle capital. Nous comprendrions ainsi pourquoi l'évangéliste a

Comm., p. 40. — Comm., p. 3, n. 7.



3io CHARLES MASSON

tenu à insérer les v. 6-8, le préambule primitif de son évangile, dans

le Prologue qu'il lui a substitué. C'était, pour lui, rattacher sa

composition nouvelle au premier chapitre de son évangile, et en même

temps justifier mieux le témoignage de Jean, rendu au paradoxal
Révélateur, « Lumière qui brille dans les ténèbres » (v. 5), Parole faite
chair (v. 14). Nous aboutissons donc à cette conclusion : l'évangile
était écrit quand son auteur décida de substituer à son préambule
le Prologue actuel, développement et adaptation de l'hymne à la

gloire du Logos. Il est donc tout naturel que le terme de Logos,

propre à cet hymne, ne figure que dans le Prologue seulement et n'ait
pas pénétré dans l'évangile.

Mais d'où provenait l'hymne qui célèbre l'incarnation du Logos
De la polémique antibaptiste, sensible dans les v. 6-8, 15, M.
Bultmann croit pouvoir inférer que la communauté baptiste, rivale de la
communauté chrétienne, reconnaissait en Jean la Lumière, et par
conséquent aussi le Logos préexistant devenu chair. Il serait ainsi
vraisemblable que le texte de la source était un hymne de la
communauté baptiste... «La conjecture ne suscite pas de difficulté», dit
Bultmann, « si l'on peut admettre que l'évangéliste lui-même avait

appartenu à la communauté baptiste jusqu'au moment où ses yeux
se sont ouverts et où il dû confesser que ce n'était pas Jean, mais

Jésus qui était le Révélateur envoyé par Dieu. » W Sur ce point
encore, nous ne pouvons pas suivre M. Bultmann. Nous admettons
bien la pointe antibaptiste des v. 6-8 et particulièrement de 8a : « il
n'était pas, lui [Jean], la Lumière ». Mais à cause même des tendances

antibaptistes de l'évangéliste, et parce qu'il s'oppose vigoureusement
aux prétentions de la communauté baptiste à posséder en la personne
de Jean la Lumière, il eût, nous semble-t-il, protesté avec une égale

énergie contre ses prétentions à avoir en Lui le Logos divin, il eût
trouvé moyen de dire oük fjv èKeîvoç ó Xoyoç... Or si nous avons vu
juste, il a utilisé sans la moindre arrière-pensée, avec une intime
jubilation, l'hymne à la gloire du Logos, parce que c'était un hymne
chrétien, parce que la terminologie de l'hymne — on pourrait le

montrer, je crois, — était courante dans l'Eglise, parce que la pensée

théologique de l'hymne était familière à l'Eglise, et enfin, et surtout,
parce qu'il proclamait le fait chrétien par excellence, « le miracle des

miracles », comme dit Büchsel : Dieu se révélant dans l'histoire en

(') Comm., p. 5.



LE PROLOGUE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 311

une personne humaine, et cette personne demeurant à jamais pour
l'Eglise la source inépuisable de la grâce et de la vérité. Faisons donc
honneur à l'Eglise, et non à la communauté baptiste, de l'hymne à

la gloire du Logos divin. Nous savons que l'Eglise chantait (cf.
Col. ni, 16, Eph. v, 19). Pourquoi notre hymne ne nous donnerait-il

pas une idée, et une très haute idée, de ce qui se chantait dans les

communautés du premier siècle

Beaucoup d'exégètes et de critiques se sont demandé, comme
Frédéric Godet : « Où l'évangéliste a-t-il puisé sa notion du Logos »

La réponse à cette question a été cherchée dans diverses directions :

dans la tradition philosophique et religieuse de l'hellénisme ou de

l'Orient, dans le judaïsme hellénistique ou talmudique et ailleurs

encore. Si nous avons raison de penser que l'évangéliste a trouvé le
terme de Logos dans un hymne chrétien, le champ de la recherche

est nettement circonscrit. Quelle qu'ait été la diffusion du mot hors
de la tradition biblique, si diverses qu'aient été les spéculations
philosophiques et religieuses auxquelles ce mot a servi de véhicule
dans le monde antique, le mot Logos a eu dans l'Eglise primitive, et
dans l'Eglise seulement, une acception précise, particulière, étrangère
à la mythologie comme à la philosophie, une acception extraordi-
nairement concrète, liée à une personne, à la personne de Jésus-Christ.
Dans l'Eglise du Nouveau Testament, le Logos, c'est la Parole, la
Parole de Dieu, qui ne retentit que lorsque des hommes la font entendre,

mais qui ne se confond point cependant avec leur parole, qui
actualise pour tous ceux qui l'écoutent la révélation de Dieu en Jésus-

Christ, qui rend pour eux le Christ présent. De là à dire que Jésus-
Christ lui-même est la Parole, il n'y avait qu'un pas, qui a été

franchi W. Aussi quand l'évangéliste a eu connaissance de l'hymne à

la gloire de la Parole faite chair, il a compris sans peine, et il a estimé

que ses lecteurs comprendraient sans peine, qu'il célébrait le grand
mystère de la venue de l'Unique, le grand mystère enclos dans le

nom que l'Eglise confesse : Jésus-Christ.
Charles MASSON.

Nous rejoignons ici la belle étude de M. Bultmann sur « la notion de Parole
de Dieu dans le Nouveau Testament », dont une adaptation due à M. W. Lâchât a

paru dans cette Revue, 1935, p. 148-158.


	Le prologue de quatrième évangile

