Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1940)

Heft: 116

Artikel: L'originalité de la pensée johannique
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ORIGINALITE DE LA PENSEE JOHANNIQUE

A la mémoire du Professeur René Guisan.

Sur les fresques du temple de Ressudens apparait un groupe d’apo-
tres prosternés devant la face du Christ, et I’un des adorateurs retient
Pattention par son étrange attitude : les pans de son manteau sont
ramenés sur sa téte, de sorte que personne ne peut voir son visage.

Jignore lintention derni¢re du peintre ; mais je ne connais pas
Jd’image plus émouvante du disciple anonyme a qui nous devons
« Pévangile selon saint Jean », de ce témoin inconnu, qui s’est effacé
lui-méme afin de nous attacher a Celui dont il a « contemplé la gloire ».
Et je vois aussi dans cette peinture une évocation saisissante du mys-
tére qui entoure de toutes parts le quatrieme évangile.

Son auteur et ses origines ? un mystére dont la tradition n’éclaire
pas tous les aspects. Un mysteére aussi que sa pensée, qui tantdt
semble répondre aux espérances les plus pures du messianisme d’Is-
raél, et tantot aller au devant des aspirations les plus désintéressées
de ’dme hellénique. Juive ou grecque, selon le point de vue de 'exé-
gete, ’ceuvre de Jean reste une énigme surtout par son contenu théo-
logique. L’histoire des recherches montre que les jugements poriés
par les critiques sur le quatriéme évangile dépendent dans une large

N. B. Cet article reproduit la substance de deux études présentées, I'une a la
séance de rentrée de la Faculté de théologie de I’Eglise libre 4 Lausanne, le 20 octo-
bre 1938, sous ce titre : La notion johannique de I'eucharistie ; I'autre a la séance de la
Société des pasteurs et ministres neuchdtelois, & Neuchatel, le 25 janvier 1939, sous
ce titre : Le réalisme bistorique de I'évangile de Fean.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S.; t. XxvIII (N© 116, 1g40). 16



234 PHILIPPE-H. MENOUD

mesure, sinon exclusivement, de leur fagon d’interpréter la pensée
johannique et de la situer au sein de la pensée chrétienne primitive.

Jean — qu’il soit le fils de Zébédée ou un disciple inconnu, cela ne
change presque rien aux données du probléme — éléve la voix au
moment ou ’Age apostolique est arrivé a son terme. I1 développe une
pensée personnelle qui donne a son témoignage un accent nouveau et
une force singuliere. On pressent qu’il marque une étape. Mais la-
quelle ? Un point d’arrivée ou un point de départ ? Jean se place-t-il
encore, a la suite des apdtres et de saint Paul, sur le terrain de la
pensée juive et, s’il enrichit la tradition de I’Eglise naissante, se
garde-t-il d’y introduire des éléments hétérogenes ? Ou bien, au
contraire, Jean est-il un philosophe, un mystique, un gnostique, qui
allie au message chrétien les spéculations du syncrétisme hellénistique?
Bref, Jean est-il le dernier témoin de la révélation, ou est-il le premier
théologien de ’Eglise grecque ! Telle est la question a laquelle nous
voulons essayer de répondre.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, serrons de plus prés la question
elle-méme. Il y a deux facons d’entendre les rapports que le johan-
nisme peut avoir avec le syncrétisme hellénistique, c’est-d-dire avec ce
vaste mouvement d’unification de toutes les religions et, a certains
égards aussi, de la philosophie qui délaissait les hautes spéculations
pour n’étre plus guere qu’une régle pratique de vie. Il peut s’agir
de rapports purement extérieurs, qui s’expliquent par la nature méme
des choses, et 1l peut s’agir d’emprunts essentiels. Ce sont 1a deux
problémes différents.

Nous accordons que le vocabulaire de Jean est hellénistique par
beaucoup de ses termes, et que certaines notions johanniques, prises
isolément, sont trés proches de telle ou telle notion syncrétiste. Jean
s’associe a la pensée du monde d’alors par un fond commun de sym-
boles, d’images et, en un certain sens, d’idées. Il n’est que de songer
au terme de Logos, aux images du chemin, de la vigne, du berger et
du troupeau, aux dualités: vie-mort, lumitre-ténebres, vérité-men-
songe, a 'usage du Fe sacré, par exemple. Mais ces rapports sont
naturels. D’abord, parce que les sentiments et les certitudes religieuses
ne peuvent s’exprimer que par images, par illustrations plastiques ou
conceptuelles ; les images et les idées les plus simples sont les plus
adéquates, elles sont forcément en nombre limité, et elles se retrou-
vent partout plus ou moins identiques. Ensuite, parce que tout



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE YOHANNIQUE 233

homme doit parler la langue de son temps pour se faire comprendre ;
Jean, témoin du Verbe incarné parmi les hommes, n’échappe pas a
la loi commune. ‘

L’important n’est donc pas de constater, par exemple, que les Stoi-
ciens, Philon, les Gnostiques et Jean parlent tous du Logos, c’est de
savoir pourquoi et en quel sens ils en parlent. Un contact sur un point
particulier peut perdre toute signification, si I’ensemble des systémes
comparés oriente les pensées analogues dans des directions différentes.
C’est donc au second des problémes que nous indiquions tout a I’heure,
celui de ’étude comparée des caracteres spécifiques du johannisme
et du syncrétisme, que nous devons nous attacher. Cela nous oblige
a élargir le débat et a voir, au préalable, en quoi le christianisme se
distingue radicalement du monde environnant,

Sila pensée de ’Eglise naissante a accueilli et assimilé des éléments
venant du paganisme, elle ne s’est pas exprimée a 1’aide de notions
essentiellement paiennes. Elle ne le pouvait pas sans se renier elle-
méme. Car le christianisme primitif et le syncrétisme, malgré tout ce
qui leur est commun, sont déterminés par des conceptions différentes
de la réalité religieuse et métaphysique.

Pour justifier pleinement cette opposition, il faudrait exposer ce
qu’est le patrimoine intellectuel et spirituel de ’Eglise primitive et
montrer les liens qui 'unissent a la pensée juive ; il faudrait ensuite
décrire les aspirations mystiques du monde hellénistique, la philoso-
phie, les mysteres et toute la gnose. Mais nous pouvons limiter les
comparaisons. Un choix comme celui que nous allons faire a toujours
quelque chose d’arbitraire et de forcé ; nous pensons pourtant dire
- Pessentiel dans les trois points suivants :

1. Le christianisme primitif ne connait qu’un seul Dieu, créateur
du ciel et de la terre. La création est bonne ; la matiére elle-méme est
bonne « 4 son niveau d’&tre» @. Le mal est la conséquence d’une
désobéissance a la volonté divine ; il n’est pas éternel ; il disparaitra
quand Dieu établira son régne. Le christianisme est déterminé par
un dualisme temporel: au monde présent ou monde terrestre, il
oppose le monde a venir ou monde de Dieu.

Le syncrétisme, par contre, est dominé par un dualisme essentiel ;

(*) L’expression est de E.-B. Arro, La philosophie grecque dans le Nouveau
Testament, dans Annales de I’ Institut supérieur de philosophie (Louvain), 1922, p. 293.



236 PHILIPPE-H. MENOUD

Pesprit et la matiére, le bien et le mal procédent 'un et autre d’un
principe éternel. Les tendances au monothéisme qui agitent le monde
grec n’éliminent pas ce dualisme fondamental.

2. Pour le christianisme, le salut est la délivrance du péché, lequel
a brisé les liens unissant la créature a son Créateur. Le salut est une
régénération de la personne humaine, de quoi dépend, par voie de
conséquence, la régénération du cosmos.

Le syncrétisme, au contraire, postule un dualisme anthropologique,
conséquence de son dualisme cosmique. I’homme est infirme non
parce qu’il a désobéi, mais parce qu’il est matiere. Le salut consiste,
pour ’dme immortelle, a échapper 4 la prison qu’est le corps.

3. Dans le christianisme, la rédemption est offerte par 'ceuvre his-
torique de Jésus-Christ, qui par son incarnation, sa mort et sa résur-
rection a vaincu les puissances du mal et ouvert aux croyants ’acceés
du monde divin. La foi fait participer le fid¢le dés maintenant a ce
monde nouveau, et la résurrection I’y intégrera définitivement « au
dernier jour ». Le salut s’achéve par la participation personnelle du
croyant au régne d’un Dieu personnel dans une communion d’amour.
La rédemption est une histoire et une eschatologie.

Dans le syncrétisme, par contre, la rédemption est une idée ou un
mystere. Pour étre sauvé, le fidele doit se débarrasser de la matiere
par une technique intellectuelle, extatique ou sacramentelle, qui
I’identifie substantiellement au Logos ou au Dieu-sauveur du mys-
tére. Le salut se consomme par ’absorption de I’ame dans le grand
tout de P'unité divine.

Bref, le christianisme et le syncrétisme sont 'un et ’autre des reli-
gions de rédemption qui, saisissant ’homme dans sa réalité concrete
et définie, visent a le sauver en ’entrainant d’un monde inférieur dans
un monde supérieur. Mais, tandis que le syncrétisme suppose un dua-
lisme spatial sur le plan universel et sur le plan humain, un mal de
nature, et un salut qui s’accomplit selon des catégories mystiques et
sacramentelles, le christianisme postule un dualisme temporel, un
mal moral, une entrée dans le monde divin par la re-naissance et la
résurrection.

I1 est évident, dés lors, qu’on ne peut parler d’hellénisation de la
pensée chrétienne que la ou ces deux dualismes, spatial et temporel,
ou, si ’on veut, ces deux rZalismes, mystico-sacramentel et historique,
se combinent I'un a ’autre, en ce sens que des données qui ressortis-
sent au dualisme chrétien primitif commencent a étre interprétées



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE FOHANNIQUE 237

selon les catégories du dualisme hellénistique. On ne peut parler, en
effet, que de combinaisons, car la mystique hellénistique ne s’est
jamais substituée entierement au réalisme historique dans le chris-
tianisme ; et si, a certains moments de Ihistoire de I’Eglise, les apé-
tres d’un spiritualisme appelé pur, parce qu’il visait a étre intemporel,
ont voulu couper le christianisme de son fondement historique, le
sentiment chrétien a réagi presque automatiquement, dans la certi-
tude immédiate que le christianisme cesserait d’étre lui-méme §’il
cessait d’étre une histoire.

Cet apparent détour était nécessaire pour nous permettre de définir
la question johannique. Nous pouvons maintenant la formuler dans
ses termes précis : la pensée du quatritme évangile est-elle dominée
par le réalisme historique du christianisme primitif, ou au contraire
est-elle un essai de synthese entre le réalisme chrétien et la mystique
hellénistique ?

Plusieurs exégetes et historiens se sont décidés en faveur du second
terme de ’alternative. L’interprétation la plus absolue en ce sens est
sans doute celle qu’a donnée Albert Schweitzer dans un chapitre inti-
tulé : I'hellénisation de la mystique paulinienne par Ignace et par la
théologie johannique, 4 la fin de son beau livre sur La mystique pauli-
nienne M. Voici, briévement résumée, la thése de I’éminent théolo-
gien : La pensée de Paul ne doit rien a la mystique hellénistique.
C’est Ignace qui a introduit celle-ci dans I'Eglise, et Jean marche
sur les traces de I’évéque d’Antioche. Le quatri¢me évangéliste veut
montrer que le Jésus historique préche non pas un salut eschatolo-
gique, comme l’ont enseigné les évangiles synoptiques, mais une
doctrine mystique de la rédemption, s’opérant par un « demeurer »
dans le Christ-Logos, porteur des sacrements d’immortalité; les

(*) A. Scawerrzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930) : XIII : Die Helleni-
sierung der Mystik Pauli durch Ignatius und die johanneische Theologie (p. 324-364).
— W. von Le&weNicH, Das Fobannes-Verstindnis im zweiten Fabrbundert (1932) a
adhéré a I'interprétation de Schweitzer : « A. Schweitzer hat wohl aufs Ganze richtig
gesehen, wenn er den Trennungsstrich nicht zwischen Paulus — Ignatius einerseits,
Johannes andererseits, sondern zwischen Ignatius — Johannes auf der einen Seite,
Paulus auf der anderen zicht, und wenn er das Merkmal der ganz anderen Welt bel
Ignatius — Johannes in dem starken Zuriicktreten des jiidischen Elementes erblickt »
(p. 27). — Mais les contradicteurs ont été plus nombreux ; cf. W. MicuzzLrts, Das
Johannesevangelium und die Hellenisierung des Christentums, dans Kirchenblatt fiir
die reformierie Schweiz, 1930, p. 257-264 ; M. GoGUEL, Revue d’bist. et de philos. relig.,
1931, p. 208, etc.



238 PHILIPPE-H. MENOUD

éléments de I’eucharistie, pain et vin, sont porteurs de la puissance
rédemptrice du Logos, dans une matie¢re ayant été celle de la per-
sonne de Jésus-Christ, et sous une forme que les croyants peuvent
assimiler ; la théorie johannique de la rédemption est donc identique
a la théorie ignacienne, et le johannisme est une forme d’hellénisa-
tion de la mystique proprement chrétienne que Paul a préchée.

C’est une solution diamétralement opposée que nous entrevoyons,
mais, pour y parvenir, nous utiliserons un itinéraire paralléle 4 celui
qu’a parcouru 'auteur de La mystique paulinienne. En introduisant
Ignace dans le débat, Albert Schweitzer a fait appel 4 un terme de
comparaison dont la valeur ne saurait étre exagérée. Ignace a con-
servé plusieurs données essentielles de I’héritage chrétien, mais il a dt
en abandonner ou en transformer d’autres, qui n’étaient pas assimi-
lables tels quels & un esprit déja contaminé par le mysticisme gréco-
oriental M. Aussi I'étude comparée des idées johanniques et igna-
ciennes contribue-t-elle 4 montrer si Jean obéit déja a la méme néces-
sité ou s’il se place encore dans la perspective de la pensée paulinienne.

La discussion peut porter utilement sur les trois points suivants :

1. 'idée que Jean se fait de la personne et de ’ceuvre de Jésus —
c’est par sa notion du Logos que I'évangéliste parait d’abord se placer
délibérément sur le terrain de ’hellénisme,

2. les rapports entre la mystique et ’eschatologie dans la pensée
johannique — Jean passe pour avoir substitué a ’attente d’un salut
eschatologique une mystique du salut réalisé actuellement par le
« demeurer » de Jésus dans le croyant et du croyant en Jésus,

3. enfin la notion johannique de Peucharistie — Jean aurait, dit-on,
donné de la céne Dinterprétation la plus sacramentelle du Nouveau
Testament, en mettant dans la bouche de Jésus ces mots dont le
double amen souligne 'importance : « En vérité, en vérité, je vous le
dis, si vous ne mangez la chair du Fils de ’'Homme et si vous ne buvez
son sang, vous n’avez pas la vie en vous-mémes ».

Ce sont ces trois aspects de la pensée de Jean que nous allons exa-
miner, non en eux-mémes, mais en fonction de ’alternative dans
laquelle nous avons enfermé le probléme du johannisme.

(1) Cf. sur ce point, outre les travaux signalés par W. von Lowenich dans sa
bibliographie : Th. Preiss, La mystique de I'imitation du Christ et de 'unité chez
Ignace d’Antioche, Revue d’bist. et de philos. relig., 1938, p. 197-241 ; H.-W. BarTscH,
Gnostiches Gut und Gemeindetradition im Denken des Ignatius von Antiochien,
Dissert. Heidelberg, 1939.



L'ORIGINALITE DE LA PENSEE FOHANNIQUE 239

Si Pauteur du quatriéme évangile est souvent considéré comme un
esprit ouvert a I'hellénisme, c’est qu’il fait usage du terme de Logos
dans son prologue. Au début de ce siécle, tout exégéte soucieux de sa
réputation souscrivait a I’arrét péremptoire de Jean Réville, pour quj
Pévangéliste était «non pas frotté d’un vernis de théologie philonienne,
mais nourri jusqu’a la moélle de philosophie religieuse judéo-hellé-
nistique ». Réville observait toutefois que sur «un point capital »,
I'idée de Tincarnation du Logos, Jean faisait preuve « d’une indé-
pendance de pensée trés remarquable » ®.

Cette «indépendance» a été trés remarquée depuis lors. Les tra-
vaux récents n’ont pas seulement insisté sur les différences de sens
entre le Logos philonien et le Logos johannique, ils ont aussi montré
combien les deux auteurs différent par la démarche méme de leur
pensée @, Philon est dominé par I'idée juive de la transcendance de
Dieu et par le dualisme spatial de I’hellénisme ; ce qui Pintéresse,
c’est la maniere dont Dieu s’y prend pour affranchir 'dme de la
matiere et lui faire retrouver sa pureté primitive. Il faut donc au
Dieu transcendant de Philon un Logos pour servir d’intermédiaire.
Intelligence, ce Logos s’adresse & la seule intelligence afin de la
détacher de la chair et de la conduire par les voies de la connaissance
et de la pratique des vertus 4 une vision de Dieu congue comme une
pleine possession du divin. Le Logos est chez Philon «’aboutisse-
ment d’une conséquence logique. Il ne serait plus bon a rien s’il
versait dans le corporel» @, |

Il en va tout autrement chez Jean. Son Logos s’incarne, et c’est
par son ceuvre humaine qu’il devient médiateur. Ce n’est pas parce
qu’il spécule sur la nature d’un Logos préexistant et sur ses facultés
salvatrices que Jean déduit I’idée de D’incarnation ; c’est parce qu’il
a vu resplendir dans la personne historique de Jésus la gloire d’un

(1) J. Reviee, Le quatriéme évangile, 2¢ éd. (1902), p. 105 s. — (2) M.-J. La-
GRANGE, Vers le Logos de saint Jean, Revue Biblique, 1923, p. 321-371 ; F. BuEcHsEL,
Fobannes und der bellenistische Synkretismus, 1928, p. 23, 32, 42 s. ; H. KiEIN-
KNECHT et G. Krrrer, dans Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, IV,
p. 88 s. et 134 s. — (3) M.-]J. LAGRANGE, Le réalisme historique de I'évangile selon
saint Jean, Revue biblique, 1937, p. 340.



240 PHILIPPE-H. MENOUD

Fils venu d’aupres du Pere que Jean sait que le Logos a été fait chair.
Jean n’est pas un raisonneur, mais un contemplatif ; toute sa pensée
s’organise autour d’une vision centrale, celle de la personne de Jésus,
qui n’est pas seulement pour lui un fait de I'histoire, mais une révé-
lation de Dien dans I’histoire ; cela non pas en vertu d’un postulat
arbitraire, mais par suite d’une nécessité interne de sa pensée. Jean
est tout pénétré de cette vérité, qu’il partage avec les croyants de
IAncienne Alliance et qui est restée presque ignorée en dehors de la
révélation biblique, & savoir que « Dieu ne se révéle pas d’un seul
coup, ni d’une maniere intemporelle par quelque idée générale, mais
au cours d’une histoire concréte ou il poursuit son ceuvre » . L’in-
carnation du Logos n’est donc pas un « point original» dans une
théorie du salut, par ailleurs identique a celle d’un Philon, elle est
la preuve que Jean a une notion toute différente du monde et, en
particulier, du mode d’intervention de Dieu dans le monde. Pour
s’en convaincre, il n’est que de montrer deux conséquences de I'idée
historique de l'incarnation : le caractére méme de I'ceuvre rédemp-
trice du Verbe incarné, et la place de cette ceuvre dans la série des
révélations historiques de Dieu.

La venue du Fils d’auprés du Pere suppose Dexistence de deux
mondes opposés : celui de Dieu ou d’en haut, qui est le monde de
la vie ou de la vie éternelle (les deux expressions sont synonymes
pour Jean), et celui de la terre ou de la chair, le monde humain, qui
est condamné a disparaitre parce qu’il ne posséde pas la vie.

Pour que ’homme puisse étre sauvé, c’est-a-dire mis en possession
de la vie d’en haut, il faut que cette vie divine descende jusqu’a lui
en une manifestation qui lui soit accessible, c’est-a-dire ordonnée au
monde terrestre. Le Fils, 4 qui Dieu a remis la vie dans sa plénitude,
s’incarne en Jésus de Nazareth pour cette mission précise, qui est de
donner la vie divine aux hommes qui ne la poss¢dent pas naturelle-
ment.

(1) L’expression est de Th. Preiss, art. ¢ité, p. 223 s. — Sur le sens de Phistoire,
en tant que révélation de Dieu, dans I’Ancien Testament, et I’absence de la méme
idée dans les religions orientales, cf. F. BAUMGERTEL, Die Eigenart der alttestament-
lichen Frommigkeit, p. 68 s. et 75. De son coté, F.-C. Burkirt, Church and Gnosis
(1932) a montré que le gnosticisme a méconnu ce sens de I'histoire et que, par consé-
quent, il a substitué une spéculation religieuse, nourrie de la science et de la philosophie
du temps, a la fol de caractére annalistic de I'Ancien et du Nouveau Testament,
détruisant par 1a I'idée centrale du christianisme primitif que Dieu se révele par des
factual bappenings.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE FOHANNIQUE 241

Jean ne s’explique pas sur lorigine de 'opposition entre ces deux
mondes, mais il est évident que pour lui, comme pour toute la révé-
lation biblique, elle résulte d’un accident. La création est bonne, car
elle est ’ceuvre du Logos. La matiere est en soi si peu contraire 2
Dieu que le Verbe s’incarne pour révéler Dieu. Par son incarnation
le Logos vient en quelque sorte réparer le mal, anéantir celui qui en
est le principe historique, le Prince de ce monde, et restaurer en
définitive P'unité du cosmos. Bien que le cadre cosmologique de la
rédemption soit moins marqué que chez Paul, il apparait cependant
comme le filigrane dans la feuille de papier, et il postule un telos, ou
le Verbe n’est pas plus absent qu’il n’est absent de I'ceuvre créatrice.
Les dualités johanniques sont donc temporelles et non spatiales, et
Peschatologie apparait déja comme ’aché¢vement de I’histoire dont
la création est le point de départ.

D’autre part, la chair n’est pas identique au péché ; théoriquement,
et antérieurement a toute révélation divine, la chair est pour ainsi
dire neutre vis-a-vis de Dieu, simplement inapte a la vie éternelle.
L’homme dans sa totalité est chair ; Pimmortalité n’est pas une qua-
lité inhérente a la partie la plus haute de ’homme ; elle est le don
de Dieu en Christ, car il n’est de vze que de Dieu. Le péché est ’oppo-
sition consciente a la révélation d’en haut ; il est le refus des téne-
bres de recevoir la lumiére ; il est un acte de désobéissance et non
un état de nature ; il est moral et non physique.

Par toutes ces présuppositions cosmologiques et anthropologiques
Jean se situe dans la ligne du paulinisme, et avec lui sur un autre ter-
rain que le syncrétisme. Au fond, la pensée grecque ne sait guere que
faire de la matiére, et elle finira, avec Plotin, par I'identifier au mal ®.
Philon, nous ’avons noté en passant, semble déja conduire a cette
équation, et Ignace use parfois d’un langage qui trahit des préoccu-
pations trés semblables. Dans son ardent désir de parvenir a Dieu
par le martyre, ’évéque d’Antioche supplie les Romains de ne pas
intervenir en sa faveur; ce serait 'arracher a Dieu; ce a quoi il
aspire, c’est a naitre & la vie, a parvenir a la pure lumiere, en échap-

(1) Le huitiéme traité de la premiére Ennéade : TI60ev Td kakd n’est qu’une sorte
de sermon philosophique sur le théme UAn = T0 xakdv; cf. un des textes les plus
caractéristiques, Enn. I, vii, 4 : ‘Qote 10 €ldog nahov 1 v UAv 1O kakdv elvat.
[Pobjection provient de Platon, Timée 87 b] kai olTwg odév firTov TV UAnv
ouyxwpely dvaykacdroetar TO kakOv eivail « Le mal, c’est donc la forme plutdt
que la matiére. Méme si tous ces faits sont vrais, on sera forcé d’admettre néanmoins
que le mal, c’est la matiére. »



242 PHILIPPE-H. MENOUD

pant au monde et « aux séductions de la matiére », car ses passions
terrestres ont été crucifiées, et il n’existe plus en lui de « feu pour la
matiére » M. Ce désir de posséder Dieu, joint a ce mépris de la matiére
envisagée comme lobstacle essentiel 4 la communion divine, est
tout a fait étranger & ’esprit du christianisme primitif, et sur ce point,
c’est Ignace et non pas Jean qui a subi I'influence de ’hellénisme.

On aboutit a une conclusion analogue, lorsqu’on considere la place
occupée par ’ceuvre du Verbe incarné dans la série des révélations
divines.

Quand le Jésus johannique déclare que « le salut vient des Juifs »,
il veut dire que P'incarnation du Fils ne survient pas ex abrupto, mais
a la suite d’une série déja longue d’interventions historiques de Dieu
en Israél. Moise et Ecriture rendent témoignage au Fils, dont la
venue et la passion sont prédites @ . Au terme de ’Ancienne Alliance
Jean-Baptiste apparait comme « témoin de la lumiere et de la vérité »,
et c’est parce que les Juifs dans leur ensemble n’ont pas eu pour lui
un attachement durable qu’ils rejettent le témoignage de Jésus ®.

Si Jésus parait tellement sévere a Pégard des Fuifs stigmatisés
du nom d’incrédules presque a chaque page de I’évangile, s’il les
accuse d’étre les dignes fils de leur pere le Diable, menteur et meur-
trier, c’est que, mis en présence de la plus éclatante des manifestations
de Dieu, ils n’ont rien voulu voir. Ils avaient eu pourtant, de Moise
jusqu’a Jean-Baptiste, des témoins de cette révélation ; c’est pour-
quoi leur incrédulité est sans excuse.

On s’est mépris parfois sur le sens de la polémique anti-juive dans
le quatriéme évangile ; on est méme allé jusqu’a faire de Jean un
marcionite avant la lettre ®. C’est oublier que Jean et Marcion com-
battent le judaisme pour des motifs trés différents ; ce n’est pas le

(1) Cf. Rom. v1 et v, surtout vi, 2 : TOV 10D Oeod OéNovta elvan kbouw un
xapilonoBe unde DAn EEamationTe et vir, 2 : 6 €udC épwe EoTavpwral kai ovk €TV
év éuol mip @iAévrov. — L’étude de I'anthropologie d’Ignace, 'usage qu’il fait des
termes 0dpE, Wuxy, Tveduo (au sens humain), montre également qu’il subit fortement
la pression de I'hellénisme ; sa pensée parait trichotomique en Philad. x1, 2. Or
I'anthropologie néo-testamentaire n’est pas trichotomique ; dans le seul texte qu’on
cite a ce sujet, I Thess. v, 23 (6AdxAnpov Opdv TO mvedua kai 1 yuxn kai T0 oua
auépmTwe...) il s’agit plutdt du mvedua divin, qui réside dans le chrétien, et la pensée
de Paul est 4 peu prés celle qu'on trouve dans le Mareyre de Polycarpe xiv, 2
(= Eusébe, Hist. eccl., 1v, 15, 33). — (2) Cf. Fean 1, 45; v, 39 et 46; v, 38 ; xm,
18 5 XVII, 12 ; XIX, 24, etc. — (3) Cf. Fean v, 35. — (4) H. Winpiscn, Der Sinn der



L'ORIGINALITE DE LA PENSEE JOHANNIQUE 243

méme ennemi qu’ils combattent sous ce nom. L’anti-judaisme de
Marcion procéde de sa notion dualiste du monde et de son rejet, en
pratique, du monothéisme. Jean, au contraire, affirme en termes caté-
goriques 'unité de Dieu et de la création, ou, si ’on veut, I'unité du
Dieu créateur et du Dieu rédempteur ; le Logos, associé comme nous
Pavons vu a ’ceuvre de la création, vient chez « les siens» en s’incar-
nant en Israél, ou les voies lui étaient providentiellement préparées,
de sorte qu’un Israélite « véritable» comme Nathanaél reconnait
Jésus comme « Fils de Dieu », des que Jésus lui laisse seulement entre-
voir le secret de sa personne. Ce n’est donc pas contre le judaisme
comme tel que Jean polémise, c’est contre un judaisme qui, par son
incrédulité, a cessé d’étre le judaisme authentique. Des lors I’héri-
tiere légitime de I’Ancien Testament n’est plus la Synagogue qui,
non contente de ne pas croire, chasse de son sein les confesseurs de
« Jésus Messie et Fils de Dieu », mais ’Eglise, le troupeau qui connait
le bon berger.

En assurant ainsi 'unité de la révélation dans les deux Testaments,
Jean est fidele a ce sens théologique de I’histoire qui domine toute sa
pensée ; il demeure toujours dans la ligne du christianisme primitif
et de saint Paul; il reste étranger aux préoccupations des Philon et
des Ignace. Ici encore loriginalité de Jean apparait nettement, si
Pon compare son point de vue a celui du philosophe d’Alexandrie
et a celui de I’évéque d’Antioche.

Philon parle de l’action continue de Dieu en des termes qu’on
cite fréquemment a propos de tel ou tel passage johannique . Mais
le parallélisme ne va pas tres loin. Philon voit avant tout dans la
Genése une histoire morale de ’Ame humaine, et dans la Providence
une exigence de lintelligence humaine, qui ne peut attribuer au
hasard le degré de perfection qu’elle pergoit dans l'univers®. Il
n’y a pas a proprement parler, chez Philon, d’histoire de la révéla-
tion dont le Logos occuperait le centre, car la relation du Logos a
Dieu ne s’exprime pas par des catégories temporelles.

Ignace n’a pas rompu tout a fait avec la notion chrétienne de révé-
lation historique. Il sait qu’un «ancien ordre de choses » a précédé la

Bergpredigt, 2te Aufl., p. 103. Jean serait le troisiéme marcionite du Nouveau Tes-
tament, les deux premiers étant 'auteur du chapitre 5 de 'Evangile de Matthieu
et saint Paul.

(1) Cf. par exemple, Philon, Leg. Alleg. 1, § et Fean v, 17. — (2) Voir, en parti-
culier, le Commentaire allégorique des Saintes Lois et le traité De la Providence.



244 PHILIPPE-H. MENOUD

«nouvelle espérance» I, «le plan divin relatif a ’homme nouveau
Jésus-Christ » @ ; mais ces allusions a une révélation antérieure a
Christ ont Plair d’¢léments traditionnels que sa propre pensée a
dépassés. L’accent est ailleurs. Bien loin d’associer le Logos a ’ceuvre
de la création et de rappeler les témoignages historiques qui ont
annoncé et préparé 'incarnation du Fils, Ignace déclare que « Jésus-
Christ, qui était aupres du Pere avant les siecles, s’est révélé a la
fin des temps» ®; le Logos est « émané du silence » @. Dans I’his-
toire qui va de la création a laccomplissement eschatologique,
Pévéque d’Antioche ne s’arréte qu’a I’élément central: l'incarna-
tion, avant et aprés lequel il ne se passe pour ainsi dire rien, car
I’évangile n’est pas pour lui une histoire, au sens johannique du
terme, il est la « consommation de ’incorruptibilité» ©).

Tout cela explique lattitude embarrassée d’Ignace a I’égard de
PAncien Testament. §’il déclare que les prophétes ont annoncé Jésus-
Christ, objet de leur espérance et de leur attente ©, il se les repré-
sente, semble-t-il, moins comme des témoins antécédents du Christ
que comme ses « disciples en esprit » @, «inspirés par sa grice» ® ;
Jésus, leur Maitre, les a ressuscités lors de sa venue @, ce qui doit
s’entendre non d’une résurrection temporelle, mais de ’acceés au salut,
car « Abraham, Isaac, Jacob, les prophetes » ne sont sauvés que s’ils
passent par «la porte du Pere» qu’est Jésus-Christ (9. Bref, «ce
n’est pas le christianisme qui a cru au judaisme, mais le judaisme an
christianisme » (9,

C’est pourquoi ’Ancienne Alliance n’a pas de valeur historique
propre. En eux-mémes les préceptes du judaisme ne sont que des
fables surannées qui ne servent qu’a égarer, « un mauvais levain qui
a vieilli et qui pourrit » @2, Il semble méme qu’Ignace ne veuille pas
connaitre d’autres « documents » ou écritures que ’Evangile (3). En
tous cas on ne trouve chez lui qu'une dizaine de citations et d’allu-
sions a ’Ancien Testament, et contrairement 4 la pratique des Peres (4
il n’emploie jamais ’argument scripturaire dans les discussions avec
les Juifs.

(1) Magn. 1x, 1. — (2) Eph. xx, 1. — (3) Magn. v1, 1. — (4) Magn. vin, 2 ; cf
aussi Eph. x1x, 1. — (5) Philad. 1x, 2. — (6) Philad. 1x,2 et v, 2. — (7) Magn. 1x,2, —
(8) Magn. v, 2. — (9) Magn. 1x, 2. — Tlapwv et mopoucia se rapporte chez
Ignace a l'incarnation. — (10) Philad. 1x, 1. — (11) Magn. x, 3. — (12) Magn. v,
I et X, 2. — (13) Cf. le texte obscur de Philad. vur, 2. —( 14) Cf. N. BoNwETscH,
Der Schriftbeweis fiir die Kirche aus den Heiden als das wahre Israél bis auf
Hippolyt, dans Tbeologische Studien Theodor Zabn zum z10. Oktober 1908 dar-
gebracht, p. 3-22.



L'ORIGINALITE DE LA PENSEE JOHANNIQUE 245

Au fond, Ignace n’accorde pas a I’Ancien Testament la valeur posi-
tive que lui reconnaissent un Paul et un Jean parce que sa notion,
statique plus qu’historique, de la révélation ne lui permet pas de sai-
sir le rapport vivant qui unit les deux alliances. Si I’on tient 4 décou-
vrir dans la littérature chrétienne un marcionite avant la lettre,
c’est 4 I’évéque d’Antioche qu’il faut songer, plutét qu’a n’importe
lequel des écrivains du Nouveau Testament. Car Ignace, par I'impos-
sibilité ou il est de comprendre I’Ancien Testament et par Pindiffé-
rence qu’il a deés lors a son égard, se situe presque a égale distance de
Jean et de Marcion. « Il penche vers une conception a-historique de
la révélation, qui n’est pas tellement différente de celle des gnos-
tiques » (0.

I1

De lintervention centrale de Dieu qu’est I'incarnation du Fils,
nous avons remonté le cours des révélations historiques antécédentes.
Il nous faut maintenant jeter un regard sur I'idée que Jean se fait de
Pachévement de Pceuvre salutaire. Congoit-il le salut comme pleine-
ment réalisé par le don actuel de la vie divine au croyant, ou comme
dépendant d’une intervention derni¢re du Fils; en d’autres termes,
le salut est-il pour Jean essentiellement une mystique, ou comporte-
t-11 une eschatologie ?

La question peut paraitre oiseuse. Car Popinion courante se plait
a opposer le mysticisme johannique a I’eschatologie apocalyptique
des évangiles synoptiques et de saint Paul; elle n’hésite pas a se
débarrasser des textes de Jean dont la lettre est incontestablement
eschatologique. Si, dit-on, Jean parle de résurrection des morts et
du jugement «au dernier jour» (pour ne citer que les faits les plus
évidents), ce n’est pas au préjudice de la tendance maitresse de sa
pensée, concentrée sur la préoccupation du salut présent. Que ces
textes eschatologiques proviennent de D’évangéliste lui-méme, ou
qu’ils soient des interpolations d’un éditeur, ils représentent de toute
maniére une concession aux idées traditionnelles, destinée & ouvrir a
I’Evangile un crédit plus large dans ’Eglise ; mais ce sont des idées
que la pensée propre de ’évangéliste a dépassées, car elle a actualisé

(1) Th. PrEiss, art. cité, p. 225.



246 PHILIPPE-H. MENOUD

et intériorisé D’espérance chrétienne; elle a abouti 4 une notion
intemporelle du salut, trés éloignée de I’attente eschatologique du
christianisme primitif.

I1 faut faire une place & part a Pinterprétation de Bultmann.
D’apres lui, Jean n’entend ni spiritualiser ni transformer en mys-
tique l’eschatologie de I’Eglise naissante, mais en faire ’expression
méme de sa pensée. La vie, au sens johannique, n’est ni un ensemble
d’expériences mystiques, ni un bien a venir, elle est la décision en face
de laquelle le croyant se trouve sans cesse placé. Ce que Jean appelle
eschatologie, c’est une prise de position existentielle a I’égard d’un
fait historique a la fois passé et toujours présent dans la prédication
de la parole : la venue du Fils ; cet événement toujours actuel est le
lieu et Poccasion d’une décision derniére entre Dieu et le monde,
entre la vie et la mort. En d’autres termes, ’eschatologie johannique
se définit comme un rapport dialectique entre le temps ou vit ’homme
et ’éternité de Dieu, rapport dont I’eschatologie téléologique n’est
que «expression mythologique ».

Si Bultmann conserve le terme et la notion d’eschatologie, il leur
donne une signification toute différente de celle du Nouveau Testa-
ment, ou le telos qu’envisage la foi du croyant désigne toujours un
achevement de caractere temporel et non existentiel. Par une autre
voie, Bultmann arrive au méme résultat pratique que les critiques qui
font du johannisme une mystique: il actualise l’eschatologie et
retranche comme interpolés des textes tels que Jean v, 28 s. et vi,
39 s., qui sont irréductibles a sa conception personnelle des choses
derniéres @M.

Ces indications trés rapides sur les interprétations qu’on donne de
P’eschatologie de Jean mettent en évidence que ce n’est pas la pré-
sence d’idées eschatologiques dans 1’évangile qui est en question. On
ne se donnerait pas tant de mal pour les éliminer d’une manigre ou
d’une autre, si elles n’y étaient pas. Ce qui est discuté, c’est la place
et la valeur que Jean attribue a Peschatologie, et aussi, par voie de
conséquence, la cohérence interne de la pensée johannique. Il s’agit
donc ici moins d’exposer le contenu de I’eschatologie du quatrieme
évangile que d’en préciser la signification, et de montrer le réle qu’elle

(1) R. Burrmann, Die Eschatologie des Johannesevangeliums, dans Zwischen den
Zeiten, 1928, p. 4-22 (= Glauben und Versteben, p. 134-152). — Sur 'ensemble de la
question, cf. G. ST&HLIN, Zum Problem der johanneischen Eschatologie, dans Zesz-
schrift fur die neutestamentliche Wissenschaft, 1934, p. 225-259.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE YOHANNIQUE 247

joue dans la pensée de Jean. Il s’agit, en définitive, des rapports de
la mystique et de ’eschatologie.

Le mysticisme est, selon la définition de Littré, la « prétention de
connaitre Dieu sans intermédiaire et en quelque sorte face a face».
En ce sens, les divers courants du syncrétisme hellénistique sont
mystiques au premier chef. Tandis que le stoicien, par exemple,
saisit Dieu par lintelligence ™, le néo-platonicien et déja Philon le
contemplent dans Pextase mystique @, et I’initié le voit lors de la
célébration du mystere . Quel qu’en soit le mode, cette vision de
Dieu n’est pas une expérience qui sollicite nécessairement les éner-
gies morales de ’homme ; elle est un processus de déification, par
lequel la partie supérieure de ’homme, P’esprit ou I’4me, s’unit a4 un
Dieu qui lui est consubstantiel, en se dégageant de la matiére et du
temporel. C’est la spiritualité de Dieu qui le rend inaccessible a qui
ne s’est pas purifié par la gnose ou le mystere.

Au contraire, pour Jean, comme pour toute la révélation biblique,
c’est parce que Dieu est saint qu’il est invisible @, et « voir Dieu »
signifie non pas s’unir substantiellement a lui, mais étre rendu capa-
ble de subsister devant lui, recevoir son pardon et sa grace. Ce salut
que Dieu révele par son Fils, le croyant ne peut le saisir que par
Pintermédiaire du Fils. Les formules johanniques ne sont mystiques
que si on les interpréte pour elles-mémes, en les détachant du cadre
historique dans lequel Pévangéliste a enfermé toute I’ceuvre du
salut. La mystique est subordonnée a T’histoire.

« Personne n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique, qui est dans le sein

(1) Cest par le vol¢ que '’homme pergoit Dieu, car le vod¢ est en 'homme
dmbomaoua Beod, c’est-a-dire parcelle d’un Dieu qui est lui-méme le vodc-Abyoc uni-
versel (Marc Auréle, v, 27, 1). — (2) Cf. par exemple le traité de Philon : Quis
rerum divinarum beres sit? — (3) Cf. le récit de I'initiation au culte d’Isis que donne
Apulée (Metam. x1, 23) : « Accessi confinium mortis et calcato Proserpinz limine per
omnia vectus elementa remeavi, nocte media vidi solem candido coruscentem lumine,
deos inferos et deos superos accessi coram et adoravi de proxumo » (J’al approché
la frontiére de la mort et aprés avoir foulé le seuil de Proserpine, je suis revenu,
porté a travers tous les éléments; au milieu de la nuit, j’ai vu le soleil briller d’une
lumiére éclatante ; je me suis approché face 4 face des dieux inférieurs et des dieux
supérieurs et je les ai adorés de tout prés). — (4) Sur 'opposition entre ces deux
sortes de visions et ces deux notions de Dieu, cf. G. KirreL, Die Religionsgeschichte
und das Urchristenium, p. 95 s.; R. Burtmann, Untersuchungen zum Johannes-
evangelium, B : 0edv oldelg épaxev mwmote, dans Zeitschrift fiir die neutestament-
liche Wissenschaft, 1930, p. 169-192.



248 PHILIPPE-H. MENOUD

du Pere, est celui qui nous I’a fait connaitre »(¥ cette affirmation de
Jean domine toute sa mystique. Jésus, qui seul connait Dieu, peut
seul le révéler ; il est le seul chemin qui conduit au Pére ; c’est en le
voyant qu'on voit le Pére @, Et Jésus peut dire a ses disciples :
« Sans moi vous ne pouvez rien faire »®.

La communion du chrétien avec Dieu n’est possible que par la foi
en Jésus-Christ. Croire, c’est admettre que Jésus n’est pas seule-
ment «le fils de Joseph, de Nazareth » — comme le pensent les incré-
dules — mais encore «le Messie » et «le Fils de Dieu », ’envoyé du
Pére venu apporter aux hommes la vie divine @. En tant qu’elle
pénetre ainsi la personne de Jésus, la foi devient une connaissance
et une vision de son objet, et par 14 une connaissance et une vision
du Pére. Mais il importe de préciser que la foi est antécédente a la
connaissance et a la vision ; elle est la démarche premiére de I’homme
qui veut répondre a la révélation de Dieu en Jésus-Christ ® ; seul le
croyant peut voir en Jésus le Fils de Dieu et le connaitre comme
tel, et par la recevoir de lui la vie, en un mot : voir le Pere par le
Fils ©,

La foi n’est pas un acte unique, ni une série d’actes sans consé-
quences pour la vie morale du croyant ; elle implique une obéissance
constante aux commandements de Jésus; il faut demeurer dans sa
parole pour étre vraiment son disciple. La foi qui s’achéve en obéis-
sance crée entre le croyant et Jésus une relation analogue a celle
qui unit le Fils au Pére ; par Jésus, le croyant se trouve rattaché a la
source méme de la vie. Il est alors un homme «né de Dieu» ou «né

(x) Fean 1, 18. — (2) Cf. Fean x1v, 6 5.5 Xv1, § et 27 ; XviI, passim. — (3) Fean
xv, 5. — (4) Sauf en deux passages (Jean x11, 44 et x1v, 2), C’est toujours Jésus
et non Dieu qui est 'objet de la foi. — (5) Des textes tels que Fean xv1, 30 et xvII,
8, ou la connaissance est mentionnée avant la foi, ne s'inscrivent pas en faux con-
tre cette affirmation. Dans ces textes, il ne s’agit pas d’une foi issue de la connais-
sance ; la pensée de I'auteur est que la connaissance, née de 'attachement a Jésus
et a sa parole, en un mot : de la foi, est propre & son tour & affermir la foi. — Cf.
La foi dans 'Evangile de Jean, Cabiers bibliques, de Foi et Fie, Premiére année,
no 2, p. 27-43. — (6) Pour les croyants, la foi demeure 'intermédiaire indispen-
sable dans I'ordre historique, et la vue appartient aux réalités de 'ordre eschato-
logique. Si dans la personne du Verbe incarné, dont les premiers disciples ont
« contemplé la gloire », Dieu a été plus immédiatement visible, c’est parce que les
biens du monde a venir sont déja présents, par anticipation, au temps de 'incarna-
tion. Mais cette vision procéde toujours de la foi; il est significatif que seuls les
croyants ont vu le Ressuscité. Il n’est de vision immédiate de Dieu que pour Jésus,
le « Saint de Dieu » ; Jésus seul ne croit pas en Dieu, mais le voit au sens propre-
ment mystique.



L’ORIGINALITE DE L4 PENSEE YOHANNIQUE 249

d’en haut » ; sa naissance terrestre en avait fait un homme du
monde terrestre ; la nouvelle naissance en fait un étre participant au
monde céleste : il est sauvé.

Mais ce salut ne s’acheve pas sur le plan de I’histoire. Car Pirrup-
tion de la vie divine dans une existence d’homme ne rompt pas les
liens qui Pattachent au monde terrestre et a la chair; la nouvelle
naissance ne change pas substantiellement le chrétien. Il demeure
comme auparavant dansun organisme ordonné a son milieu naturel :
la vie terrestre, et adapté a la seule vie terrestre (0, La nouvelle nais-
sance le qualifie seulement pour entrer dans le monde divin, quand
le monde terrestre disparaitra @. Le croyant, qui posséde la vie
éternelle, doit donc passer par la mort afin de ressusciter « au dernier
jour », comme le Fils unique, qui possédait la vie dans sa plénitude,
a dfi mourir pour ressusciter. Ainsi la vie éternelle et la résurrection,
qui sont si souvent coordonnées dans le quatri¢me évangile, ne le
sont pas par la juxtaposition arbitraire de I'idée grecque de I'immor-
talité de ’Ame et de la foi juive en la résurrection, mais comme une
conséquence directe du dualisme temporel qui détermine toute la
pensée de Jean. C’est aussi en vertu de ce dualisme qu’il n’est pas

(1) « Personne ne saurait supprimer les lois d’essence, qui assignent & un corps
charnel issu d’une naissance charnelle, par une téléologie inhérente a tout son étre,
une mortalité charnelle » (J. HErING, Le Royaume de Dieu et sa venue, p. 211), —
(2) Cette qualification est nécessaire, puisque Jean ne croit pas que 'homme est doué
d’une 4me immortelle, Faire de Jean un platonicien, c’est le mplTov Weddog de la
philosophie spiritualiste, qui veut reconnaitre I'un des siens dans le quatriéme évan-
géliste. Jean est étranger a la synthése opérée par la Sagesse de Salomon et par Philon
entre le judaisme et le platonisme, et la notion johannique de la vie plonge ses racines
dans le judaisme palestinien et non dans le judaisme hellénisé d’Alexandrie (cf.
F. BukcHsEL, Fobannes und der bellenistische Synkretismus, p. 55 ; H. PrieNow,
Die jobanneische Anschauung vom « Leben », p. 41 s.).

Jean est si peu «immortaliste » qu’il parle d’'une «résurrection de jugement »
pour illustrer I'idée que les incrédules comprendront, 4 la parousie, qu’ils ont méprisé
le don divin. Comme la « résurrection » est chez Jean, par définition, réservée a ceux
qui par la foi ont saisi ce don de la vie divine, on a vu une incohérence ou une inter-
polation dans le seul texte ot Jean parle d’une « résurrection de jugement », c’est-a-
dire d’une résurrection qui manifeste I’état de condamnation, a c6té de la « résur-
rection de la vie», qui atteste que le croyant est mis définitivement en possession
de la vie divine (Fean v, 29). C’est plutédt en vertu de ce qu'on appelle si justement
son ironie, que Jean peut qualifier de « résurrection » (de jugement) un événement
qui est le contraire de la résurrection au sens propre.

Il n’est pas inutile de rappeler que Jean, comme du reste saint Paul, n’envisage
pas une résurrection de la chair — ce qui serait proprement impensable sur le ter-
rain du johannisme et du paulinisme — mais une résurrection de la personne (du
corps, dit saint Paul), ce qui n’est pas la méme chose. « La chair ne sert de rien»!

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N, 8., t. XXVIII (NO 116, 1940). 17



2350 PHILIPPE-H. MENOUD

possible de «spiritualiser » le «ciel» et d’cintérioriser » la parousie,
en disant qu’elle est remplacée par la venue de I’Esprit dans le cceur
du croyant, bref d’actualiser le salut ). Au contraire, le salut pré-
sent et le salut a venir sont organiquement liés I'un a P’autre, et la
mystique subordonnée a I’histoire, comme nous I’avons vu, est égale-
ment subordonnée a I’eschatologie.

Si la réalisation du salut est ainsi divisée en deux étapes, c’est par
une nécessité providentielle, que Jean indique ici et la. On pourrait
envisager théoriquement que le don de la vie divine au croyant rompe
les liens qui P'unissent a la chair; la mort terrestre serait alors la
conséquence automatique de la nouvelle naissance, ’homme nais-
sant a la vie d’en haut serait en méme temps appelé a Dieu. Mais
Dieu resterait sans témoins sur la terre abandonnée au Prince de ce
monde. C’est pourquoi le croyant, qui n’est plus du monde, demeure
néanmoins dans le monde pour témoigner du Christ venu, tout
comme Moise et les prophetes jusqu’a Jean-Baptiste ont témoigné
du Christ qui devait venir. En d’autres termes, le croyant reste dans
le monde pour assurer la transmission de la révélation historique
de Dieu.

Les disciples contemporains de Jésus ont cru en lui, parce qu’ils
ont vu dans sa personne, dans sa parole et dans ses ceuvres, la révé-
lation de Dieu. Mais une pareille intervention ne se renouvellera pas ;
I'incarnation est un fait unique. C’est aux disciples qu’il appartient
désormais d’amener, au fur et a mesure que I’histoire se déroule, de
nouvelles générations a la foi, et de rendre toujours actuelle par leur
témoignage la valeur salutaire de Pincarnation du Fils. La déclara-
tion de Jésus a Thomas : « Heureux ceux qui n’ont pas vu et qui ont
cru» @ est significative a cet égard. Elle n’est pas un reproche voilé

(1) Il nous parait difficile de voir dans I'un ou I'autre des textes des chapitres x1v
a xv1 I'idée que Jésus vient chercher ses fidéles un a un au moment de leur mort.
Jean ne se préoccupe que de la résurrection « au dernier jour », et tout en affirmant que
celui qui a regu la vie divine n’en est pas privé par la mort, il ne dit rien du sort du
chrétien dans I'intervalle qui sépare sa mort de la résurrection a la parousie. Cest
qu’il s’agit 1a d'un probléme purement spéculatif. La foi envisage pour ainsi dire
ensemble ces deux moments, parce qu’elle ne peut imaginer que le croyant soit
jamais privé de la communion de Jésus. Le fait le plus significatif pour notre étude,
c’est que Jean n’élimine pas I'idée du salut eschatologique et collectif au bénéfice
d’une notion mystique et individualiste, Le terme de la rédemption n’est pas I'arri-
vée du croyant a I'immortalité, mais le rétablissement du régne universel de Dieu. —
(2) Jean xx, 29.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE YOHANNIQUE 251

adressé a Thomas, car il est au fond dans la méme situation que les
autres disciples ; tous ont cru a la résurrection aprés avoir vu soit le
tombeau vide, soit le Ressuscité. La parole de Jésus s’adresse aux
disciples de Pavenir, auxquels ne sera pas accordée la vision dont
Thomas a bénéficié. Personne n’a le droit d’exiger le renouvellement
de la démonstration, car désormais la foi est fondée sur le témoignage
des disciples ; et ces disciples de ’avenir sont proclamés « heureux »,
parce que leur foi, née d’un témoignage traditionnel, leur vaut le
méme don de vie que la foi directe des disciples contemporains de
Jésus. Jésus lui-méme a prié pour ses disciples de tous les temps, qui
seraient amenés a lui par la prédication de ses témoins (),

En faisant ainsi — et pour toujours — de l'incarnation de Jésus
et de la foi en ce Jésus qui s’est incarné les conditions objectives et
subjectives permanentes du salut, Jean ne laisse aucune place aux
prétentions des mystiques et des illuminés de saisir le salut en dehors
de la révélation historique donnée une fois pour toutes ; il fait de la
rédemption non pas une série d’expériences mystiques infiniment
variées et variables qui n’auraient d’autre dénominateur commun
qu’un Christ purement spirituel, mais une histoire et une eschatologie.

Par 14 la pensée de Jean s’apparente étroitement a celle de ’Eglise
naissante et a celle de saint Paul. Sans doute le dernier des évangé-
listes se distingue de ’apdtre des Gentils par des nuances appré-
ciables, mais I'un et ’autre congoivent de maniére parallele les rap-
ports entre le salut présent et le salut 4 venir, entre la mystique et
Peschatologie @.

L’évangile commencera & étre compris comme une véritable mys-
tique de salut, quand le dualisme temporel fera place a une autre
conception du monde et de I’homme, et partant 4 une autre notion
de la rédemption, trés voisine des théories développées par le syncré-
tisme hellénistique. I1 semble bien que le premier témoin de cette
transformation soit, ici encore, ’évéque d’Antioche.

. . . . A\
Ignace d’Antioche, que nous avons vu indifférent a ’égard de
Phistoire, parait se soucier moins encore de I’achévement de Phistoire.

(1) Fean xvi, 21; cf. xx, 31. — (2) Cf. M. GogukL, L'apocalypse paulinienne,
dans cette Revue, 1939, p. 33-47. — La différence la plus marquée entre Paul et
Jean, du point de vue qui nous occupe, c’est que Jean, tout en conservant 'escha-
tologie, s’est dégagé de I'apocalyptique.



232 PHILIPPE-H. MENOUD

§’il conserve plusieurs éléments du vocabulaire eschatologique d’un
Paul et d’un Jean, il ne peut plus les comprendre dans le méme sens
qu’eux, parce que le salut ne se réalise plus pour lui sur le plan de
Peschatologie, mais sur celui de la mystique (. L’opposition entre le
monde présent et le monde a venir a disparu de son horizon ; Jésus-
Christ est apparu «a la fin des temps» @ ; la résurrection n’est pas
eschatologique, elle suit immédiatement la mort du fidele, & I'imita-
tion de celle du Christ ® ; pour le croyant, comme pour le Christ, elle
est le moyen de parvenir 4 Dieu @. La résurrection de Jésus n’inau-
gure pas, comme chez Paul et chez Jean, un «temps eschatologi-
que» @, au terme duquel se situe ’ach¢vement de la rédemption,
mais un cycle d’ascensions vers Dieu : le fidele, a P'imitation de Jésus,
parvient a la « pure lumitre » et devient lui-méme Logos ©.

(1) Nous avons déja noté qu'Ignace entend par mopouvosia 'entrée de Jésus dans
Lhistoire. — Alwv désigne : au pluriel, 'éternité, sans idée d’opposition au temps
historique ; au singulier, le monde en tant que centre de I'opposition 4 Dieu et a
Christ, et dont Satan est le chef. — Booikelo (une fois seulement, au pluriel) signi-

fie les « royaumes terrestres », ol pacikelon Tod aidvog Todrou (Rom. vi, 1) ; Ignace
ne parle jamais du royaume de Dieu ou de Christ. — Té\og désigne I’époque de l'in-
carnation (Magn. vi, 1) ou le terme de la vie du croyant (Epb. x1v, 2; Rom. X, 3)
etn’a Jama1s un sens eschatologique. — "Eoxatog, sauf dans lexpression éoxatot
katpol dont nous parlons plus loin, a le sens moral: Ignace se considére comme
«le plus petit » des fidéles (Epb. xx1, 25 Tral. xu1, 1 ; Rom. 1x, 2 ; Smyr. X1, 1). —
On pourrait allonger ces remarques. — (2) Plus exactement il y a deux « fins des
temps » chez Ignace : 1. 'époque de P'incarnation : Jésus est apparu &v Té\et (Magn.
v1, 1) ; 2. époque de la mort d’Ignace (€oxaror kaipol, Epb. x1, 1); il ne peut s’agir
ici de la fin eschatologique, car 'Eglise est en sécurité (Ephk. xi1, 1), et les exhorta-
tions d’Ignace visent le culte et eucharistie, non le souci des choses derniéres. Cette
dualité découle de la mystique de 'imitation, qui fait de la destinée d’Ignace un
paralléle de celle de Jésus. — (3) Cf. les textes ou Ignace parle de sa résurrection
et de celle des chrétiens : Eph. x1, 2 ; Tral.: suscr.; Rom.1v, 35 Smyr. v, 1. —
Dans Polyc. vi1, 1, au lieu de év Tf) dvaoTdoer «au jour de la résurrection» lire la
legon : &v Tfj altfoer «grice & vos priéres» (Lightfoot, Lelong). — (4) Cf. Magn.
X1v, 13 Rom. 1, 25 11, 1, etc. — (5) Cf. E. PETERSON, Le mystére des Fuifs et des
Gentils dans lEgZzse, p. 72: « Jappelle « temps eschatologique » le temps qui a
commencé aprés la premiére venue du Christ et qui se termine avec sa seconde
venue. Je 'appelle « temps eschatologique », parce qu’il est spécifiquement ordonné
a la fin, & I'éoxatovr. — Cette notion linéaire du temps et de ’eschatologie, qui
est celle du christianisme primitif et de Jean, est essentiellement différente de la
notion hellénique de temps cyclique, dans le cadre de laquelle Ignace interpréte
I’Evangile. On peut ajouter que 'eschatologie de I’Ecole dialectique et de Bultmann
doit beaucoup plus a cette derniére conception qu’a la conception néo-testamentaire.
— (6) Rom. 11, 1. — Le rapprochement s’impose avec 'idée stoicienne et néoplato-
nicienne de la pluralité des /ogo: (cf. H. KLeINnkNECHT, dans Theologisches Worter-
buch zum Neuen Testament, IV, p. 89). Une affirmation semblable a celle d’Ignace
serait blasphématoire, sinon impensable pour Jean, pour qui il n’y a qu'un logos.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE YOHANNIQUE 253

Bref, a la notion historique et eschatologique du salut, Ignace
substitue une « mystique de Pimitation du Christ et de 'unité ». Pour
lui, PEvangile est moins I’annonce du régne de Dien que la réalisa-
tion de 'immortalité de ’homme, et la question n’est plus de savoir
comment Dieu établira son régne, mais comment ’homme pourra
sortir de ce monde mauvais et parvenir a une unité substantielle avec
Dieu. A cette question issue du dualisme radical du monde hellé-
nistique et oriental d’alors, Ignace répond par une mystique étran-
gére a la pensée du Nouveau Testament, et dont le motif est apparenté
a I'idée plus ou moins gnostique d’un itinéraire céleste que le fidele
doit parcourir sur les traces de son Sauveur @,

I1I

Jean, qui n’emprunte rien d’essentiel au syncrétisme pour expri-
mer ses notions de la révélation et de la rédemption, lui devrait-il
ses idées sur la Céne ? On laffirme. L’enseignement eucharistique du
quatri¢me évangile, dit-on, se rattache au miracle de la multiplica-
tion des pains @, et ce miracle est «le prototype de Peucharistie, le
fait mythique par lequel a été inaugurée la céne chrétienne. Et non
content de I'inaugurer ainsi, le Christ johannique, en un long discours
qui se rattache au miracle comme une sorte de commentaire, formule
une théorie du sacrement. Rien n’est plus conforme au réle de grand
révélateur et de grand mystagogue qui lui est attribué; mais rien
aussi ne montre mieux combien le symbolisme rituel et la notion
mystique du sacrement sont essentielles 4 la théologie, a la religion,
au christianisme du quatrieme évangile »... « Nous sommes ici en
plein mystére » ®.

Rien de tout cela ne nous parait fondé. §il est évident que le
chapitre v1 de I’évangile johannique forme un tout, il est certain aussi
qu’il n’apporte pas un enseignement nouveau ; il est une des varia-
tions du théme unique de ’évangile : le don de la vie divine par Jésus.
Aucun indice ne laisse supposer que ’évangéliste est ici infidele aux
présuppositions générales de toute sa pensée; sile «signe» que Jean

(r) Cf. Th. PrE1ss, art. cité, p. 218-219 et 209. — (2) Fean vi. — (3) A. Lorsy,
Les mystéres paiens et le mystére chrétien, 28 éd., p. 287 s.



254 PHILIPPE-H. MENOUD

décrit ici est original, ce signe illustre toujours la méme idée: la
manifestation du salut par la parole et ’ceuvre du Fils @,

Cette révélation se développe, comme trés souvent chez Jean, en
trois étapes bien marquées : 1. D’abord le fait concret : la multipli-
cation des pains et les différents épisodes qui s’y rattachent ; le don
de la vie est présenté sous la forme du pain multiplié, et ’évangéliste
nous avertit que nous sommes témoins,d’un signe, c’est-a-dire d’un
acte de Jésus qui manifeste sa puissance rédemptrice (v. 1-25).
2. L’explication du signe par Jésus, dans ce qu’on appelle le discours
sur le pain de vie (v. 26-65). 3. La décision qui s’impose aux audi-
teurs en présence de cet appel d’en haut : Pincrédulité du grand
nombre et la foi plus affermie des disciples (v. 66-71).

Le discours sur le pain de vie se subdivise en deux sections. Dans
la premiére (v. 26-51), Jésus se présente comme le pain du ciel donné
par le Pére ; celui qui mange ce pain de vie, c’est-a-dire celui qui croit
en lui, posséde la vie éternelle. Dans la seconde section (v. 51-65),
Jésus ajoute que ce pain, c’est sa chair, qu’il donnera pour la vie du
monde. Le réalisme de Pexpression se fait, pour ainsi dire, plus insis-
tant, quand Jésus, en réponse aux murmures des Juifs, développe sa
pensée en ces termes : « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne
mangez la chair du Fils de PHomme et si vous ne buvez son sang,
vous n’avez pas la vie en vous-mémes... Celui qui méche ma chair et
qui boit mon sang a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier
jour ». Les versets suivants, qui scandalisent les auditeurs incrédules,
affirment a nouveau que cette chair et ce sang sont des aliments néces-
saires a Pentretien de la vie divine; et le discours se termine par
cet avertissement : « C’est ’Esprit qui donne la Vie ; la chair ne sert
de rien. Les paroles que je vous ai dites sont Esprit et Vie ».

Le discours sur le pain de vie est si loin de formuler sur ’eucha-
ristie un enseignement ex professo, que d’excellents exégetes l’en-
tendent intégralement de la foi au Christ. Cette interprétation est en
un certain sens légitime, mais — comme du reste celle qui entend
tout le discours de la Céne — elle ne rend compte ni de la gradation
sensible d’une section du discours a 1’autre, ni des nuances trés fines

(r) Nous n’avons pas 2 entrer ici dans toutes les questions soulevées par ce que
Jean dit et ce qu'il ne dit pas de la Céne. Sur ces problémes et sur les recherches
récentes, cf. E. LouMEYER, Fom urchristlichen Abendmabl, dans Theologische Rund-
schau, 1937, p. 300-312.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE FOHANNIQUE 255

du texte (. Nous pensons que la premiére section parle de la foi
au Christ, et que la seconde seule fait allusion 4 I’eucharistie. On
aurait tort, toutefois, d’expliquer cette derniere sans tenir compte de
ce qui précéde, car les deux enseignements s’enchainent ’un a Pautre ;
il s’agit toujours de saisir le don divin apporté par Jésus de quelque
maniére : soit par incarnation, soit par Peucharistie; ce qui est
nouveau, c’est, pour ainsi dire, la situation du donateur et des béné-
ficiaires. Dans la premitre section, Jésus est présent en personne au
milieu de ses auditeurs. Dans la seconde, Jésus envisage ’avenir et
montre comment les croyants continueront a se nourrir du méme
pain, aprés sa mort et sa glorification ®. Nous sommes d’une part
au temps de la vie terrestre de Jésus, d’autre part, a ’époque on
IEglise réalise la présence éternelle de Jésus lors de la célébration de
I’eucharistie. Nous voyons d’emblée que Jean établit un rapport tres
étroit entre 'incarnation et I’eucharistie, qui ’une et Pautre «signi-
fient » le méme don de vie du méme Jésus @.

La signification de I’eucharistie johannique nous sera donnée par
I’exégese de ce rapport. Pour en pénétrer le sens, il faut partir du
texte lui-méme. Une partie des auditeurs de Jésus se méprend sur le
sens de ses paroles. En quoi consiste la méprise ?

A Jésus disant qu’il est le pain céleste, les Juifs objectent son ori-
gine humaine ; a I’affirmation de Jésus qu’il faut manger sa chair
pour avoir la vie, les Juifs objectent que cela est une impossibilité.
Nous n’avons pas 1a, & proprement parler, deux objections ; c’est la
méme critique envisagée sous deux aspects. L’idée d’une nourriture
divine était famili¢re aux Juifs; le Messie devait faire descendre la

(*) En partlcuher l’usage des termes GapE et aipa (4 partir du v. §3), qui corres-
pondent ensemble & dpTog = OGpE (v. 51). Le terme 04pE suffirait a lui seul 2 désigner
I'eucharistie, car il indique une totalité compléte, comme le oWua dans la formule
paulinienne de I Cor. x1, 24-25 (cf. J. HERING, ouvr. cizé, p. 224). Si Jean mentionne
le sang a cbdté de la chair, c’est sans doute qu’il est influencé par 'usage eucharistique
de 'Eglise de son temps (communion sous les deux espéces). Mais aipa n’a pas de
valeur spécifique et nous n’avons pas ici deux notions différentes de 1'eucharistie
(opinion de J. HERING, p. 224, n. 2). — (2) Les présents des v. 32-50 mettent en plein
relief le futur du v. 51 : dow et le v. 62 fait nettement allusion au retour du Fils
auprés du Pére. — (3) Clest la raison pour laquelle Jean se sert du mot 0apf de
préférence au mot oWpa que I'on trouve dans les autres textes eucharistiques du
Nouveau Testament (évangiles synoptiques et Paul). Le Logos a été fait chair ; cette
chair qui donne la vie au monde, quand Jésus s’y manifeste en personne, continue
de la donner par I'eucharistie.



256 PHILIPPE-H. MENOUD

manne du ciel, comme Moise ’avait fait jadis pour le peuple dans le
désert, et la manne messianique devait étre d’autant supérieure a la
nourriture charnelle donnée par Moise, que le Sauveur eschatologique
Pemporterait sur le premier sauveur du peuple ; mais, justement, le
don et le donateur devaient étre célestes. Or Jésus est «le fils de
Joseph » et non un plus grand que Moise ; son pain céleste, c’est sa
propre chair qu’il faut consommer, et non la manne céleste, figure des
grices messianiques. Précisons ces deux aspects du scandale, et
voyons comment Jésus y répond.

Les Juifs s’achoppent donc tout d’abord au caractére terrestre de
la personne de Jésus ; celui dont on connait les origines humaines ne
peut venir du ciel. En un mot, les Juifs nient 'incarnation. La preuve
en est dans ces appels pressants a la foi des auditeurs, qui ne cessent
de se faire entendre dans tout le discours, depuis la déclaration du
verset 29, que croire est, pour ’homme, « faire les ceuvres de Dieu,
jusqu’au dernier mot de Jésus, ou perce un accent d’une indicible tris-
tesse : « Mais il y en a parmi vous qui ne croient pas ! ». L’objet de la
foi, c’est, ici encore, « Jésus Messie et Fils de Dieu ». De la cette insis-
tance a répéter presque 4 chaque ligne que Jésus est 'envoyé auto-
risé de Dieu son Pére, qu’il vient du ciel, que c’est la vie divine qu’il
apporte sous une forme terrestre. C’est pourquoi, pour essayer une der-
niere fois de vaincre P'incrédulité que son témoignage n’a pas entamée,
Jésus finit par dire que c’est ’Esprit qui donne la vie et non la chair.
Bref, si les paroles et la personne de Jésus donnent la vie, c’est qu’elles
ne viennent pas du monde terrestre, mais du monde divin, qui seul
posséde la vie et PEsprit.

Il n’y a pas de contradiction entre Iaffirmation que «la chair ne
sert de rien», et les paroles qui précedent, présentant la chair de
Jésus comme le pain céleste. C’est en elle-méme que la chair ne peut
rien ; ou, pour parler la langue de Jean, la foi ne se nourrit pas du
«fils de Joseph», mais du Fils de Dieu incarné en lui. Cela signifie,
dans ’ordre eucharistique, que la foi ne se nourrit pas de pain, mais
de la personne de Jésus que le pain signifie. Dans les deux cas, c’est
sous un aspect terrestre et par un intermédiaire terrestre que les
croyants regoivent le don de la vie divine, mais cette réalité terrestre
n’est pas un obstacle 4 la transmission du don divin. La réalité
humaine de Jésus ne Iempéche pas d’étre le Verbe divin @, et la

(1) Cest pourquoi (pour le dire en passant) il n’est pas juste d’accuser I'évangé-



L'ORIGINALITE DE LA PENSEE JOHANNIQUE 287

réalité terrestre de P’eucharistie (le pain et le vin) ne Pempéche pas
d’étre le moyen par lequel le Fils réalise sa présence parmi les siens.
Tandis que les disciples contemporains ont vu et entendu Jésus en
chair et, par la foi, ont va en lui le Fils de Dieu « campant » parmi
eux, les croyants, qui n’ont pas été témoins de lincarnation, en
bénéficient pourtant en participant a l’eucharistie, signe de la pré-
sence continuée, pour ainsi dire, du Verbe au milieu de ceux qui
croient en lul.

Remarquons toutefois que ’eucharistie n’est pas une autre incar-
nation sous un mode nouveau. Ce serait le cas, si Jésus était présent
dans les espéces ; mais cette théorie est étrangere a la pensée johan-
nique. En réalité la céne est un mémorial et un prolongement de
I’unique incarnation.

Notre interprétation parait confirmée par ’autre aspect du scan-
dale que les Juifs trouvent dans les paroles de Jésus: le fait qu’ils
entendent en un sens matériel la déclaration : «le pain que je don-
nerai, c’est ma chair». Ils formulent leur objection dans les termes
mémes dont se servait Nicodeéme, a qui Jésus voulait faire comprendre
ce qu’est la nouvelle naissance (. Au lieu de lever le scandale, Jésus
répete la méme pensée dans des termes plus équivoques encore. Le
procédé est, ici encore, celui dont il usait dans Pexplication a Nico-
déme. C’est donc que les Juifs se trompent en comprenant les paroles
sur Jésus aliment de vie divine comme Nicodéme a compris les paroles
sur la nouvelle naissance. Au chapitre vi, comme au chapitre i, le
malentendu nait du fait que le sens pneumatique est méconnu et que
les auditeurs interprétent charnellement des paroles qui sont Esprit et
Vie. Pas plus qu’un homme ne peut rentrer dans le sein de sa mére
pour naitre de nouveau — un tel acte est impossible naturellement,
et la nouvelle naissance n’est pas un miracle qui supplée a I'impuis-
sance de la nature, mais quelque chose d’un ordre tout différent —
pas plus le chrétien ne peut consommer un aliment qui soit substan-
tiellement la chair de Jésus. Ce que le croyant consomme dans Peu-
charistie, c’est du pain, mais ce pain est le signe de la présence spi-
rituelle et de Paction salvatrice de Jésus.

liste de docétisme. En v1, 42 ce ne sont pas les Juifs seulement qui considérent Jésus
comme «le fils de Joseph». Pour Jean aussi 'humanité du Verbe incarné est réelle.
Ce n’est pas au point de vue de I'état-civil que Jésus est différent pour les incrédules
et pour les croyants.

(1) Cf. 111, 4 ; V1, 52 et encore 1X, 16 ; V1, 60 ; dans les quatre passages, la formule
nig duvaror (dans le dernier cas Tig dYvarar) indique une impossibilité absolue.



258 PHILIPPE-H. MENOUD

En résumé, la théorie johannique de P’eucharistie se présente de la
maniere suivante : le Verbe s’est fait chair ; il a habité parmi nous ;
dans sa chair, c’est-a-dire dans sa personne humaine, il s’est donné
pour la vie du monde ; il est retourné au Pére ; la vie qu’il a donnée
par l'incarnation, il continue de la donner aux croyants dans ’eucha-
ristie, qui est sa chair, c’est-a-dire qui manifeste sa présence et son
action d’une maniére aussi réelle et efficace que «le fils de Joseph»
I’a révélée aux yeux des disciples contemporains.

Ni pur symbole ni sacrement au sens magique, ’eucharistie a une
double valeur :

1. Mémorial de I'incarnation, elle place les croyants qui commu-
nient sous les espéces eucharistiques sur un plan d’égalité spirituelle
avec les premiers disciples qui ont vu le Verbe incarné ; elle réalise
par la T'unité des croyants dans ’appropriation du salut, de méme
que, nous ’avons vu, le témoignage de la foi réalise cette unité en ce
qui concerne la révélation @,

2. Aliment sensible de la foi, I'eucharistie est a la fol ce que
Pceuvre est a la parole dans I’action révélatrice de Jésus @®. Aux
deux modes (parole et ceuvre) du témoignage divin, correspondent
deux modes d’appropriation du salut : la foi et la participation 4 eu-
charistie.

Comme la foi, ’eucharistie appartient aux réalités du « temps escha-
tologique ». Quand viendra la fin, la présence signifiée qu’est la céne
sera remplacée par la présence immédiate, comme la foi sera rem-
placée par la vue.

(1) Clest pourquoi Jean n’a pas de récit d'institution proprement dit, mais seu-
lement une annonce de I'eucharistie que I’Eglise célébrera aprés la mort de Jésus.
Jean se place pour écrire son évangile au point de vue du croyant (et de 'incrédule)
de son temps. Il envisage dans I'eucharistie le souvenir non d’un acte particulier de
Jésus, mais du don que Jésus a fait de sa personne durant tout son ministére. Ce
que Jésus a donné lors du dernier repas (d’aprés les évangiles synoptiques), il I'a
offert par toute I'ccuvre de sa vie incarnée et il I'offre encore dans I'eucharistie,
d’aprés Jean. De 14 vient que I'enseignement eucharistique, dans le quatriéme évan-
gile, est proposé 4 un large auditoire (la participation a I'eucharistie étant réservée a
I'avenir et aux croyants), de méme que par l'incarnation le Fils s’est manifesté au
monde (les croyants seuls bénéficiant, pour ainsi dire de l'incarnation). — (2) La
parole et l'ceuvre ne sont pas deux modes indépendants de révélation, mais
deux aspects solidaires d’'un mode unique, en vertu du principe que Dieu inter-
vient dans lhistoire et manifeste la vie divine en des signes attestant directe-
ment la vérité énoncée dans la parole. De méme la foi et l'eucharistie ne sont
qu'un seul et méme moyen de grice. La loi de I'incarnation régit toute la pensée
johannique.



L’ORIGINALITE DE LA PENSEE YOHANNIQUE 259

Ainsi la notion de Peucharistie que Jean esquisse est en parfaite
harmonie avec les lignes maitresses et les idées inspiratrices de sa
pensée. Il est tres loin de faire de la céne chrétienne un mystére, et
aucun indice n’autorise a conclure qu’il subirait, sur ce point parti-
culier, I'influence du mysticisme hellénistique. L’eucharistie johan-
nique n’est pas davantage une matérialisation ou une spiritualisation
allégorique de la notion paulinienne, Jean a lié organiquement la
notion de I’eucharistie a sa propre pensée par un travail personnel de
réflexion et de méditation ; et sa théorie eucharistique trace une ligne
parallele a la ligne suivie par saint Paul. Paul, lui non plus, «ne s’ins-
pire pas des détails du rite ni méme des explications traditionnelles,
qui lui avaient été transmises, mais de sa propre eschatologie et de
sa mystique » (0. C’est pourquoi ni Paul ni Jean n’ont abouti a I'idée
que Christ était présent dans les espéces eucharistiques 3.

L’eucharistie ne peut &tre comprise comme un aliment quasi-phy-
sique d’immortalité que 1a ou la rédemption elle-méme est congue
selon des catégories plus physiques que morales, et ou le salut est
moins la création d’une communion personnelle du croyant avec le
Sauveur qui le régéneére qu’un processus de divinisation du fidele a
Pimage de son Sauveur. Telle est la conception d’Ignace d’Antioche.

Pour Ignace, nous I’avons vu, ’Evangile est avant tout la réalisa-
tion de 'immortalité de ’homme. Or c’est ’eucharistie qui suffit
pratiquement a réaliser cette immortalité ; ’eucharistie est «une
médecine d’immortalité, un antidote destiné a nous préserver de la

(1) J. HERING, ouvr. cité, p. 222. — Chez Paul le cdpo désigne I'Eglise, corps
de Christ, comme chez Jean la o0dpZ est la personne de Jésus. — (2) Nous I'avons
dit plus haut pour Jean. Il est certain aussi que « toute la théorie sur la présence dans
les espéces est en dehors des horizons du paulinisme » (J. HERING, ouvr. cité, p. 227).
« Une communion avec le sang comme avec la chair du Christ est, sur le terrain du
paulinisme, rigoureusement impensable », dit de son c6té M. GocueL (Le réle de 'apé-
tre Paul dans la constitution des sacrements chrétiens (baptéme et eucharistie),
Revue de Ubistoire des religions, t. cxvir (1938), p. 200 ; comme il voit chez Paul
une conception réaliste et sacramentelle de la céne, il ajoute: «Il y aici dans le
systéme paulinien un corps étranger qui s’y trouve par survivance et par héri-
tage ». Mais nous n’avons aucun témoignage indiquant que I'Eglise primitive a
compris 'eucharistie en ce sens avant ou aprés Paul. §’il y a une pointe polémique
dans les explications de Jean, l'attaque est dirigée non contre une théorie sacra-
mentelle qui se ferait jour dans I'Eglise, mais contre I'incapacité des Juifs & com -
prendre le sens et la valeur de I'eucharistie (cf. Justin Martyr, Dial. cxvii, 3). Ignace
lui-méme doit lutter pour faire prévaloir son interprétation de la céne (cf. Smyr. v,
1-2), ce qui semble suggérer que sa conception est une nouveauté.



260 PHILIPPE-H. MENOUD

mort »(, car les especes sont réellement la chair et le sang du Christ.
Si donc Ignace reproduit les formules eucharistiques de Jean @, il
les comprend a la lettre, comme Nicodéme comprenait ’enseigne-
ment sur la nouvelle naissance, parce qu’il les interpréte non plus
dans le cadre de la pensée johannique, mais en fonction de sa propre
théologie. Ici on peut vraiment parler de réalisme sacramentaire, mais
ici on est bien loin et de Paul et de Jean ®.

Réalisme historique ou réalisme mystico-sacramentel, telle est
Palternative dans laquelle nous avions enfermé le probléme du
jobannisme. La solution est déja inscrite dans les réponses que nous
avons données, chemin faisant. Aussi pouvons-nous conclure brie-
vement.

Les caracteres spécifiques de la pensée johannique sont étrangers
au syncrétisme, et tout ce qui caractérise le syncrétisme manque chez
Jean.

La pensée d’Ignace se présente sous un jour tout différent. Séduit
et conquis, au moins en partie, par l'esprit du monde ambiant,
Pévéque d’Antioche interpréte en fonction d’une vue hellénistique du
monde et de I’homme les données de ’Evangile qui pouvaient subir
une semblable exégése. Du christianisme primitif, qui est encore pour
Jean une histoire et une eschatologie, il incline a faire une mystique
sacramentelle.

Il n’y a chez Ignace aucun parti-pris, aucun dessein conscient et
avoué de rapprocher le christianisme de I’hellénisme, aucune trace de
Peffort que tenteront les apologetes du deuxieéme siecle et que réali-
sera plus tard I’école d’Alexandrie. N¢ en terre paienne, sans doute
méme né paien, Ignace traduit tout naturellement en langage hellé-
nistique les idées dont vit et par quoi s’exprime sa foi chrétienne.
Par son attitude «nous pouvons mesurer I’étendue du danger qui
menagait le christianisme sitét qu’il se répandait en dehors des
milieux juifs: il courait le risque de ne plus subsister qu’en fonc-
tion du besoin de rédemption des milieux du syncrétisme hellénis-

(1) Eph. xx, 25 cf. Eph. x11, 1, — (2) Cf. Eph. v,2 ; Rom. vi1, 3 ; Smyr. vi1, 13
Philad. 1v, etc. — On peut noter également qu’Ignace est un anti-docéte aussi dé-
cidé que Jean, mais il est en vertu de son réalisme sacramentel, tandis que Jean
I’est en vertu de son réalisme historique. Rien ne montre mieux que le parallélisme
des formules, chez les deux auteurs, recouvre des théologies différentes. — (3) Cf.
M. GoGUEL, art. ¢ité, p. 204.



L'ORIGINALITE DE LA PENSEE FOHANNIQUE 261

tique et oriental, et d’étre réduit 4 une sorte de religion de mystére
ou de systéme gnostique plus réaliste que les autres » (0.

Le dernier témoin de la tradition — car nous pouvons maintenant
donner ce titre a Jean — pressent-il déja le danger ? Peut-étre. En
tous cas ’ceuvre de Jean demeure un avertissement sérieux bien
qu’indirect a ceux que tourmente le souci d’adapter la foi chrétienne
aux aspirations d’une époque; elle proclame que I’Evangile est indis-
solublement lié 2 un fondement historique donné une fois pour toutes,
hors duquel il n’y a plus de christianisme authentique. On comprend
que saint Irénée ait vu chez Jean «le dessein d’établir dans I’Eglise
la régle de la vérité» @,

Une derniére question nous arréte ici: qui est Fean ? Nous ne pou-
vons pas y répondre — il faudrait pour le faire envisager bien d’au-
tres aspects du probleme johannique que celui que nous avons étudié,
— mais nous pouvons dire du moins que notre étude oriente les
réponses possibles dans une seule direction.

Le témoignage d’une sublime majesté rendu a la révélation histo-
rique de Dieu en Jésus-Christ et a la valeur normative de cette révé-
lation qu’est «I’évangile selon saint Jean», est I'ccuvre d’un esprit
né et formé sur le terrain du judaisme. C’est 14 seulement que 'auteur
a pu acquérir ce sens si profond de I’histoire, c’est 13 qu’il a trouvé
la force de résister victorieusement a la pression exercée sur tout
esprit cultivé d’alors par le syncrétisme hellénistique.

Philippe-H. MENOUD.

(1) Th. Preiss, art. cité, p. 240. — (2) « Volens... regulam veritatis constituere
in Ecclesia », Irénée, Adv. baer., 111, 11, I.



	L'originalité de la pensée johannique

