
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 116

Artikel: L'originalité de la pensée johannique

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ORIGINALITE DE LA PENSEE JOHANNIQUE

A la mémoire du Professeur René Guisan.

Sur les fresques du temple de Ressudens apparaît un groupe d'apôtres

prosternés devant la face du Christ, et l'un des adorateurs retient
l'attention par son étrange attitude : les pans de son manteau sont
ramenés sur sa tête, de sorte que personne ne peut voir son visage.

J'ignore l'intention dernière du peintre ; mais je ne connais pas
d'image plus émouvante du disciple anonyme à qui nous devons

« l'évangile selon saint Jean », de ce témoin inconnu, qui s'est effacé

lui-même afin de nous attacher à Celui dont il a « contemplé la gloire ».

Et je vois aussi dans cette peinture une évocation saisissante du mystère

qui entoure de toutes parts le quatrième évangile.
Son auteur et ses origines un mystère dont la tradition n'éclaire

pas tous les aspects. Un mystère aussi que sa pensée, qui tantôt
semble répondre aux espérances les plus pures du messianisme d'Israël,

et tantôt aller au devant des aspirations les plus désintéressées

de l'âme hellénique. Juive ou grecque, selon le point de vue de l'exègète,

l'œuvre de Jean reste une énigme surtout par son contenu
théologique. L'histoire des recherches montre que les jugements portés

par les critiques sur le quatrième évangile dépendent dans une large

N. B. Cet article reproduit la substance de deux études présentées, l'une à la
séance de rentrée de la Faculté de théologie de l'Eglise libre à Lausanne, le 20 octobre

1938, sous ce titre : La notion johannique de l'eucharistie ; l'autre à la séance de la
Société des pasteurs et ministres neuchâtelois, à Neuchâtel, le 25 janvier 1939, sous

ce titre : Le réalisme historique de l'évangile de Jean.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. ¦—¦ N. S., t. XXVIII (n° I 16, I940). l6



234 PHILIPPE-H. MENOUD

mesure, sinon exclusivement, de leur façon d'interpréter la pensée

johannique et de la situer au sein de la pensée chrétienne primitive.
Jean — qu'il soit le fils de Zébédée ou un disciple inconnu, cela ne

change presque rien aux données du problème — élève la voix au

moment où l'âge apostolique est arrivé à son terme. Il développe une
pensée personnelle qui donne à son témoignage un accent nouveau et

une force singulière. On pressent qu'il marque une étape. Mais

laquelle Un point d'arrivée ou un point de départ Jean se place-t-il
encore, à la suite des apôtres et de saint Paul, sur le terrain de la

pensée juive et, s'il enrichit la tradition de l'Eglise naissante, se

garde-t-il d'y introduire des éléments hétérogènes Ou bien, au

contraire, Jean est-il un philosophe, un mystique, un gnostique, qui
allie au message chrétien les spéculations du syncrétisme hellénistique?
Bref, Jean est-il le dernier témoin de la révélation, ou est-il le premier
théologien de l'Eglise grecque Telle est la question à laquelle nous
voulons essayer de répondre.

Avant d'entrer dans le vif du sujet, serrons de plus près la question
elle-même. Il y a deux façons d'entendre les rapports que le johannisme

peut avoir avec le syncrétisme hellénistique, c'est-à-dire avec ce

vaste mouvement d'unification de toutes les religions et, à certains

égards aussi, de la philosophie qui délaissait les hautes spéculations

pour n'être plus guère qu'une règle pratique de vie. Il peut s'agir
de rapports purement extérieurs, qui s'expliquent par la nature même
des choses, et il peut s'agir d'emprunts essentiels. Ce sont là deux

problèmes différents.
Nous accordons que le vocabulaire de Jean est hellénistique par

beaucoup de ses termes, et que certaines notions johanniques, prises

isolément, sont très proches de telle ou telle notion syncrétiste. Jean
s'associe à la pensée du monde d'alors par un fond commun de

symboles, d'images et, en un certain sens, d'idées. Il n'est que de songer
au terme de Logos, aux images du chemin, de la vigne, du berger et
du troupeau, aux dualités : vie-mort, lumière-ténèbres, vérité-mensonge,

à l'usage du Je sacré, par exemple. Mais ces rapports sont
naturels. D'abord, parce que les sentiments et les certitudes religieuses

ne peuvent s'exprimer que par images, par illustrations plastiques ou
conceptuelles ; les images et les idées les plus simples sont les plus
adéquates, elles sont forcément en nombre limité, et elles se retrouvent

partout plus ou moins identiques. Ensuite, parce que tout



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 235

homme doit parler la langue de son temps pour se faire comprendre ;

Jean, témoin du Verbe incarné parmi les hommes, n'échappe pas à

la loi commune.

L'important n'est donc pas de constater, par exemple, que les

Stoïciens, Philon, les Gnostiques et Jean parlent tous du Logos, c'est de

savoir pourquoi et en quel sens ils en parlent. Un contact sur un point
particulier peut perdre toute signification, si l'ensemble des systèmes

comparés oriente les pensées analogues dans des directions différentes.

C'est donc au second des problèmes que nous indiquions tout à l'heure,
celui de l'étude comparée des caractères spécifiques du johannisme
et du syncrétisme, que nous devons nous attacher. Cela nous oblige
à élargir le débat et à voir, au préalable, en quoi le christianisme se

distingue radicalement du monde environnant.

Si la pensée de l'Eglise naissante a accueilli et assimilé des éléments

venant du paganisme, elle ne s'est pas exprimée à l'aide de notions
essentiellement païennes. Elle ne le pouvait pas sans se renier elle-

même. Car le christianisme primitif et le syncrétisme, malgré tout ce

qui leur est commun, sont déterminés par des conceptions différentes
de la réalité religieuse et métaphysique.

Pour justifier pleinement cette opposition, il faudrait exposer ce

qu'est le patrimoine intellectuel et spirituel de l'Eglise primitive et

montrer les liens qui l'unissent à la pensée juive ; il faudrait ensuite
décrire les aspirations mystiques du monde hellénistique, la philosophie,

les mystères et toute la gnose. Mais nous pouvons limiter les

comparaisons. Un choix comme celui que nous allons faire a toujours
quelque chose d'arbitraire et de forcé ; nous pensons pourtant dire

¦ l'essentiel dans les trois points suivants :

1. Le christianisme primitif ne connaît qu'un seul Dieu, créateur
du ciel et de la terre. La création est bonne ; la matière elle-même est
bonne «à son niveau d'être» W. Le mal est la conséquence d'une
désobéissance à la volonté divine ; il n'est pas éternel ; il disparaîtra
quand Dieu établira son règne. Le christianisme est déterminé par
un dualisme temporel : au monde présent ou monde terrestre, il
oppose le monde à venir ou monde de Dieu.

Le syncrétisme, par contre, est dominé par un dualisme essentiel ;

(1) L'expression est de E.-B. Allô, La philosophie grecque dans le Nouveau
Testament, dans Annales de l'Institut supérieur de philosophie (Louvain), 1922, p. 293.



236 PHILIPPE-H. MENOUD

l'esprit et la matière, le bien et le mal procèdent l'un et l'autre d'un
principe éternel. Les tendances au monothéisme qui agitent le monde

grec n'éliminent pas ce dualisme fondamental.

2. Pour le christianisme, le salut est la délivrance du péché, lequel
a brisé les liens unissant la créature à son Créateur. Le salut est une
régénération de la personne humaine, de quoi dépend, par voie de

conséquence, la régénération du cosmos.

Le syncrétisme, au contraire, postule un dualisme anthropologique,
conséquence de son dualisme cosmique. L'homme est infirme non

parce qu'il a désobéi, mais parce qu'il est matière. Le salut consiste,

pour l'âme immortelle, à échapper à la prison qu'est le corps.
3. Dans le christianisme, la rédemption est offerte par l'œuvre

historique de Jésus-Christ, qui par son incarnation, sa mort et sa

résurrection a vaincu les puissances du mal et ouvert aux croyants l'accès

du monde divin. La foi fait participer le fidèle dès maintenant à ce

monde nouveau, et la résurrection l'y intégrera définitivement « au
dernier jour ». Le salut s'achève par la participation personnelle du

croyant au règne d'un Dieu personnel dans une communion d'amour.
La rédemption est une histoire et une eschatologie.

Dans le syncrétisme, par contre, la rédemption est une idée ou un
mystère. Pour être sauvé, le fidèle doit se débarrasser de la matière

par une technique intellectuelle, extatique ou sacramentelle, qui
l'identifie substantiellement au Logos ou au Dieu-sauveur du mystère.

Le salut se consomme par l'absorption de l'âme dans le grand
tout de l'unité divine.

Bref, le christianisme et le syncrétisme sont l'un et l'autre des

religions de rédemption qui, saisissant l'homme dans sa réalité concrète

et définie, visent à le sauver en l'entraînant d'un monde inférieur dans

un monde supérieur. Mais, tandis que le syncrétisme suppose un
dualisme spatial sur le plan universel et sur le plan humain, un mal de

nature, et un salut qui s'accomplit selon des catégories mystiques et

sacramentelles, le christianisme postule un dualisme temporel, un
mal moral, une entrée dans le monde divin par la re-naissance et la

résurrection.
Il est évident, dès lors, qu'on ne peut parler d'hellénisation de la

pensée chrétienne que là où ces deux dualismes, spatial et temporel,

ou, si l'on veut, ces deux réalismes, mystico-sacramentel et historique,
se combinent l'un à l'autre, en ce sens que des données qui ressortissent

au dualisme chrétien primitif commencent à être interprétées



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 237

selon les catégories du dualisme hellénistique. On ne peut parler, en

effet, que de combinaisons, car la mystique hellénistique ne s'est

jamais substituée entièrement au réalisme historique dans le
christianisme ; et si, à certains moments de l'histoire de l'Eglise, les apôtres

d'un spiritualisme appelé pur, parce qu'il visait à être intemporel,
ont voulu couper le christianisme de son fondement historique, le

sentiment chrétien a réagi presque automatiquement, dans la certitude

immédiate que le christianisme cesserait d'être lui-même s'il
cessait d'être une histoire.

Cet apparent détour était nécessaire pour nous permettre de définir
la question johannique. Nous pouvons maintenant la formuler dans

ses termes précis : la pensée du quatrième évangile est-elle dominée

par le réalisme historique du christianisme primitif, ou au contraire
est-elle un essai de synthèse entre le réalisme chrétien et la mystique
hellénistique

Plusieurs exégètes et historiens se sont décidés en faveur du second

terme de l'alternative. L'interprétation la plus absolue en ce sens est

sans doute celle qu'a donnée Albert Schweitzer dans un chapitre intitulé

: l'hellénisation de la mystique paulinienne par Ignace et par la

théologie johannique, à la fin de son beau livre sur La mystique
paulinienne to. Voici, brièvement résumée, la thèse de 1'eminent théologien

: La pensée de Paul ne doit rien à la mystique hellénistique.
C'est Ignace qui a introduit celle-ci dans l'Eglise, et Jean marche

sur les traces de l'évêque d'Antioche. Le quatrième évangéliste veut
montrer que le Jésus historique prêche non pas un salut eschatologique,

comme l'ont enseigné les évangiles synoptiques, mais une
doctrine mystique de la rédemption, s'opérant par un « demeurer »

dans le Christ-Logos, porteur des sacrements d'immortalité ; les

A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930) : XIII : Die Helleni-
sierung der Mystik Pauli durch Ignatius und die johanneische Theologie (p. 324-364).
— W. von Lcewenich, Das Johannes-Verständnis im zweiten Jahrhundert (1932) a

adhéré à l'interprétation de Schweitzer : « A. Schweitzer hat wohl aufs Ganze richtig
gesehen, wenn er den Trennungsstrich nicht zwischen Paulus — Ignatius einerseits,
Johannes andererseits, sondern zwischen Ignatius — Johannes auf der einen Seite,
Paulus auf der anderen zieht, und wenn er das Merkmal der ganz anderen Welt bei

Ignatius — Johannes in dem starken Zurücktreten des jüdischen Elementes erblickt »

(p. 27). — Mais les contradicteurs ont été plus nombreux ; cf. W. Mich/elis, Das

Johannesevangelium und die Hellenisierung des Christentums, dans Kirchenblatt für
lie reformierte Schweiz, 1930, p. 257-264 ; M. Goguel, Revue i'hist. et de philos, relig.,
1931, p. 208, etc.



238 PHILIPPE-H. MENOUD

éléments de l'eucharistie, pain et vin, sont porteurs de la puissance
rédemptrice du Logos, dans une matière ayant été celle de la
personne de Jésus-Christ, et sous une forme que les croyants peuvent
assimiler ; la théorie johannique de la rédemption est donc identique
à la théorie ignacienne, et le johannisme est une forme d'hellénisa-
tion de la mystique proprement chrétienne que Paul a prêchée.

C'est une solution diamétralement opposée que nous entrevoyons,
mais, pour y parvenir, nous utiliserons un itinéraire parallèle à celui

qu'a parcouru l'auteur de La mystique paulinienne. En introduisant
Ignace dans le débat, Albert Schweitzer a fait appel à un terme de

comparaison dont la valeur ne saurait être exagérée. Ignace a

conservé plusieurs données essentielles de l'héritage chrétien, mais il a dû

en abandonner ou en transformer d'autres, qui n'étaient pas assimilables

tels quels à un esprit déjà contaminé par le mysticisme gréco-
oriental to. Aussi l'étude comparée des idées johanniques et igna-
ciennes contribue-t-elle à montrer si Jean obéit déjà à la même nécessité

ou s'il se place encore dans la perspective de la pensée paulinienne.
La discussion peut porter utilement sur les trois points suivants :

1. l'idée que Jean se fait de la personne et de l'œuvre de Jésus —
c'est par sa notion du Logos que l'évangéliste paraît d'abord se placer
délibérément sur le terrain de l'hellénisme,

2. les rapports entre la mystique et l'eschatologie dans la pensée

johannique — Jean passe pour avoir substitué à l'attente d'un salut

eschatologique une mystique du salut réalisé actuellement par le

« demeurer » de Jésus dans le croyant et du croyant en Jésus,

3. enfin la notion johannique de l'eucharistie —¦ Jean aurait, dit-on,
donné de la cène l'interprétation la plus sacramentelle du Nouveau

Testament, en mettant dans la bouche de Jésus ces mots dont le

double amen souligne l'importance : « En vérité, en vérité, je vous le

dis, si vous ne mangez la chair du Fils de l'Homme et si vous ne buvez

son sang, vous n'avez pas la vie en vous-mêmes ».

Ce sont ces trois aspects de la pensée de Jean que nous allons

examiner, non en eux-mêmes, mais en fonction de l'alternative dans

laquelle nous avons enfermé le problème du johannisme.

(<¦) Cf. sur ce point, outre les travaux signalés par W. von Löwenich dans sa

bibliographie : Th. Preiss, La mystique de l'imitation du Christ et de l'unité chez

Ignace d'Antioche, Revue l'hist. et le philos, relig., 1938, p. 197-241 ; H.-W. Bartsch,
Gnostiches Gut uni Gemeinietraiition im Denken ies Ignatius von Antiochien,
Dissert. Heidelberg, 1939.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 239

I

Si l'auteur du quatrième évangile est souvent considéré comme un
esprit ouvert à l'hellénisme, c'est qu'il fait usage du terme de Logos
dans son prologue. Au début de ce siècle, tout exégète soucieux de sa

réputation souscrivait à l'arrêt péremptoire de Jean Réville, pour qui
l'évangéliste était «non pas frotté d'un vernis de théologie philonienne,
mais nourri jusqu'à la moelle de philosophie religieuse judéo-hellénistique

». Réville observait toutefois que sur « un point capital »,

l'idée de l'incarnation du Logos, Jean faisait preuve « d'une
indépendance de pensée très remarquable » to.

Cette « indépendance » a été très remarquée depuis lors. Les

travaux récents n'ont pas seulement insisté sur les différences de sens

entre le Logos philonien et le Logos johannique, ils ont aussi montré
combien les deux auteurs diffèrent par la démarche même de leur
pensée to. Philon est dominé par l'idée juive de la transcendance de

Dieu et par le dualisme spatial de l'hellénisme ; ce qui l'intéresse,
c'est la manière dont Dieu s'y prend pour affranchir l'âme de la
matière et lui faire retrouver sa pureté primitive. Il faut donc au
Dieu transcendant de Philon un Logos pour servir d'intermédiaire.
Intelligence, ce Logos s'adresse à la seule intelligence afin de la
détacher de la chair et de la conduire par les voies de la connaissance

et de la pratique des vertus à une vision de Dieu conçue comme une
pleine possession du divin. Le Logos est chez Philon « l'aboutissement

d'une conséquence logique. Il ne serait plus bon à rien s'il
versait dans le corporel » to.

Il en va tout autrement chez Jean. Son Logos s'incarne, et c'est

par son œuvre humaine qu'il devient médiateur. Ce n'est pas parce
qu'il spécule sur la nature d'un Logos préexistant et sur ses facultés

salvatrices que Jean déduit l'idée de l'incarnation ; c'est parce qu'il
a vu resplendir dans la personne historique de Jésus la gloire d'un

(') J. Réville, Le quatrième évangile, 2e éd. (1902), p. 105 s. — M.-J. La-
grange, Vers le Logos de saint Jean, Revue Biblique, 1923, p. 321-371 ; F. Buechsel,
Johannes uni 1er hellenistische Synkretismus, 1928, p. 23, 32, 42 s. ; H. Klein -
knecht et G. Kittel, dans Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, IV,
p. 88 s. et 134 s. —¦ (3) M.-J. Lagrange, Le réalisme historique de l'évangile selon
saint Jean, Revue biblique, 1937, p. 340.



240 PHILIPPE-H. MENOUD

Fils venu d'auprès du Père que Jean sait que le Logos a été fait chair.
Jean n'est pas un raisonneur, mais un contemplatif ; toute sa pensée

s'organise autour d'une vision centrale, celle de la personne de Jésus,

qui n'est pas seulement pour lui un fait de l'histoire, mais une
révélation de Dieu dans l'histoire ; cela non pas en vertu d'un postulat
arbitraire, mais par suite d'une nécessité interne de sa pensée. Jean
est tout pénétré de cette vérité, qu'il partage avec les croyants de

l'Ancienne Alliance et qui est restée presque ignorée en dehors de la
révélation biblique, à savoir que « Dieu ne se révèle pas d'un seul

coup, ni d'une manière intemporelle par quelque idée générale, mais

au cours d'une histoire concrète où il poursuit son œuvre » to.
L'incarnation du Logos n'est donc pas un « point original » dans une
théorie du salut, par ailleurs identique à celle d'un Philon, elle est
la preuve que Jean a une notion toute différente du monde et, en

particulier, du mode d'intervention de Dieu dans le monde. Pour
s'en convaincre, il n'est que de montrer deux conséquences de l'idée

historique de l'incarnation : le caractère même de l'œuvre rédemptrice

du Verbe incarné, et la place de cette œuvre dans la série des

révélations historiques de Dieu.

La venue du Fils d'auprès du Père suppose l'existence de deux
mondes opposés : celui de Dieu ou d'en haut, qui est le monde de

la vie ou de la vie éternelle (les deux expressions sont synonymes
pour Jean), et celui de la terre ou de la chair, le monde humain, qui
est condamné à disparaître parce qu'il ne possède pas la vie.

Pour que l'homme puisse être sauvé, c'est-à-dire mis en possession
de la vie d'en haut, il faut que cette vie divine descende jusqu'à lui
en une manifestation qui lui soit accessible, c'est-à-dire ordonnée au
monde terrestre. Le Fils, à qui Dieu a remis la vie dans sa plénitude,
s'incarne en Jésus de Nazareth pour cette mission précise, qui est de

donner la vie divine aux hommes qui ne la possèdent pas naturellement.

(J) L'expression est de Th. Preiss, art. cité, p. 223 s. — Sur le sens de l'histoire,
en tant que révélation de Dieu, dans l'Ancien Testament, et l'absence de la même
idée dans les religions orientales, cf. F. Baumcœrtel, Die Eigenart 1er alttestamentlichen

Frömmigkeit, p. 68 s. et 75. De son côté, F.-C. Burkitt, Church ani Gnosis

(1932) a montré que le gnosticisme a méconnu ce sens de l'histoire et que, par
conséquent, il a substitué une spéculation religieuse, nourrie de la science et de la philosophie
du temps, à la foi de caractère annalistic de l'Ancien et du Nouveau Testament,
détruisant par là l'idée centrale du christianisme primitif que Dieu se révèle par des

factual happenings.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 241

Jean ne s'explique pas sur l'origine de l'opposition entre ces deux

mondes, mais il est évident que pour lui, comme pour toute la
révélation biblique, elle résulte d'un accident. La création est bonne, car
elle est l'œuvre du Logos. La matière est en soi si peu contraire à

Dieu que le Verbe s'incarne pour révéler Dieu. Par son incarnation
le Logos vient en quelque sorte réparer le mal, anéantir celui qui en

est le principe historique, le Prince de ce monde, et restaurer en

définitive l'unité du cosmos. Bien que le cadre cosmologique de la

rédemption soit moins marqué que chez Paul, il apparaît cependant
comme le filigrane dans la feuille de papier, et il postule un telos, où

le Verbe n'est pas plus absent qu'il n'est absent de l'œuvre créatrice.
Les dualités johanniques sont donc temporelles et non spatiales, et

l'eschatologie apparaît déjà comme l'achèvement de l'bistoire dont
la création est le point de départ.

D'autre part, la chair n'est pas identique au péché ; théoriquement,
et antérieurement à toute révélation divine, la chair est pour ainsi
dire neutre vis-à-vis de Dieu, simplement inapte à la vie éternelle.

L'homme dans sa totalité est chair ; l'immortalité n'est pas une qualité

inhérente à la partie la plus haute de l'homme ; elle est le don
de Dieu en Christ, car il n'est de vie que de Dieu. Le péché est l'opposition

consciente à la révélation d'en haut ; il est le refus des ténèbres

de recevoir la lumière ; il est un acte de désobéissance et non
un état de nature ; il est moral et non physique.

Par toutes ces présuppositions cosmologiques et anthropologiques
Jean se situe dans la ligne du paulinisme, et avec lui sur un autre
terrain que le syncrétisme. Au fond, la pensée grecque ne sait guère que
faire de la matière, et elle finira, avec Plotin, par l'identifier au mal to.

Philon, nous l'avons noté en passant, semble déjà conduire à cette

équation, et Ignace use parfois d'un langage qui trahit des préoccupations

très semblables. Dans son ardent désir de parvenir à Dieu

par le martyre, l'évêque d'Antioche supplie les Romains de ne pas
intervenir en sa faveur ; ce serait l'arracher à Dieu ; ce à quoi il
aspire, c'est à naître à la vie, à parvenir à la pure lumière, en échap-

Le huitième traité de la première Ennéale : TTÓ96V rà KCIKÓ n'est qu'une sorte
de sermon philosophique sur le thème (jat) rò kokÓv ; cf. un des textes les plus
caractéristiques, Enn. I, vm, 4 : "QöT£ tò eï&oç uâWov f\ xr|v u\r|v tò kcikov rivai,
[l'objection provient de Platon, Timée 87 b] Kai outujç oùoèv fyrrov Tr|v (j\nv
oUYXUipen/ avcrfKaaOrjaerai tò kokov eìvat. « Le mal, c'est donc la forme plutôt
que la matière. Même si tous ces faits sont vrais, on sera forcé d'admettre néanmoins

que le mal, c'est la matière. »



242 PHILIPPE-H. MENOUD

pant au monde et « aux séductions de la matière », car ses passions

terrestres ont été crucifiées, et il n'existe plus en lui de « feu pour la

matière » to. Ce désir de posséder Dieu, joint à ce mépris de la matière

envisagée comme l'obstacle essentiel à la communion divine, est

tout à fait étranger à l'esprit du christianisme primitif, et sur ce point,
c'est Ignace et non pas Jean qui a subi l'influence de l'hellénisme.

On aboutit à une conclusion analogue, lorsqu'on considère la place

occupée par l'œuvre du Verbe incarné dans la série des révélations
divines.

Quand le Jésus johannique déclare que « le salut vient des Juifs »,

il veut dire que l'incarnation du Fils ne survient pas ex abrupto, mais
à la suite d'une série déjà longue d'interventions historiques de Dieu
en Israël. Moïse et l'Ecriture rendent témoignage au Fils, dont la

venue et la passion sont prédites to. Au terme de l'Ancienne Alliance
Jean-Baptiste apparaît comme « témoin de la lumière et de la vérité »,

et c'est parce que les Juifs dans leur ensemble n'ont pas eu pour lui
un attachement durable qu'ils rejettent le témoignage de Jésus to.

Si Jésus paraît tellement sévère à l'égard des Juifs stigmatisés
du nom d'incrédules presque à chaque page de l'évangile, s'il les

accuse d'être les dignes fils de leur père le Diable, menteur et meurtrier,

c'est que, mis en présence de la plus éclatante des manifestations
de Dieu, ils n'ont rien voulu voir. Ils avaient eu pourtant, de Moïse

jusqu'à Jean-Baptiste, des témoins de cette révélation ; c'est pourquoi

leur incrédulité est sans excuse.
On s'est mépris parfois sur le sens de la polémique anti-juive dans

le quatrième évangile ; on est même allé jusqu'à faire de Jean un
marcionite avant la lettre to. C'est oublier que Jean et Marcion
combattent le judaïsme pour des motifs très différents ; ce n'est pas le

Cf. Rom. vi et vu, surtout vi, 2 : tov toO 9eoû 9é\ovTa eïvai Kormui uf|
Xapiancee uiòè ÛArj EEairarrjariTe et vu, 2 : ó éuoç êpuiç ÈaTaupuiTai Kai oùk écrnv
èv èuoi Ttûp cpiXOUAOv. — L'étude de l'anthropologie d'Ignace, l'usage qu'il fait des

termes 0"dpE, HWXmi Ttveûua (au sens humain), montre également qu'il subit fortement
la pression de l'hellénisme ; sa pensée paraît trichotomique en Philai. xi, 2. Or
l'anthropologie néo-testamentaire n'est pas trichotomique ; dans le seul texte qu'on
cite à ce sujet, I Thess. v, 23 (ó\ÓK\r|pov îiuijùv to irveûua Kal rj yn>xr\ Kai to crûiua

àuluiTTWÇ...) il s'agit plutôt du trveûua divin, qui réside dans le chrétien, et la pensée
de Paul est à peu près celle qu'on trouve dans le Martyre ie Polycarpe xiv, 2

Eusèbe, Hist, eccl., iv, 15, 33). — Cf. Jean 1, 45 ; v, 39 et 46 ; vu, 38 ; xm,
18 ; xvn, 12 ; xix, 24, etc. —- (3) Cf. Jean v, 35. — (4) H. Windisch, Der Sinn ier



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 243

même ennemi qu'ils combattent sous ce nom. L'anti-judaïsme de

Marcion procède de sa notion dualiste du monde et de son rejet, en

pratique, du monothéisme. Jean, au contraire, affirme en termes
catégoriques l'unité de Dieu et de la création, ou, si l'on veut, l'unité du
Dieu créateur et du Dieu rédempteur ; le Logos, associé comme nous
l'avons vu à l'œuvre de la création, vient chez « les siens » en s'incarnant

en Israël, où les voies lui étaient providentiellement préparées,
de sorte qu'un Israélite « véritable » comme Nathanaël reconnaît

Jésus comme « Fils de Dieu », dès que Jésus lui laisse seulement entrevoir

le secret de sa personne. Ce n'est donc pas contre le judaïsme
comme tel que Jean polémise, c'est contre un judaïsme qui, par son

incrédulité, a cessé d'être le judaïsme authentique. Dès lors l'héritière

légitime de l'Ancien Testament n'est plus la Synagogue qui,
non contente de ne pas croire, chasse de son sein les confesseurs de

« Jésus Messie et Fils de Dieu », mais l'Eglise, le troupeau qui connaît
le bon berger.

En assurant ainsi l'unité de la révélation dans les deux Testaments,

Jean est fidèle à ce sens théologique de l'histoire qui domine toute sa

pensée ; il demeure toujours dans la ligne du christianisme primitif
et de saint Paul; il reste étranger aux préoccupations des Philon et
des Ignace. Ici encore l'originalité de Jean apparaît nettement, si

l'on compare son point de vue à celui du philosophe d'Alexandrie
et à celui de l'évêque d'Antioche.

Philon parle de l'action continue de Dieu en des termes qu'on
cite fréquemment à propos de tel ou tel passage johannique to. Mais

le parallélisme ne va pas très loin. Philon voit avant tout dans la
Genèse une histoire morale de l'âme humaine, et dans la Providence

une exigence de l'intelligence humaine, qui ne peut attribuer au
hasard le degré de perfection qu'elle perçoit dans l'univers to. H

n'y a pas à proprement parler, chez Philon, d'histoire de la révélation

dont le Logos occuperait le centre, car la relation du Logos à

Dieu ne s'exprime pas par des catégories temporelles.
Ignace n'a pas rompu tout à fait avec la notion chrétienne de

révélation historique. Il sait qu'un « ancien ordre de choses » a précédé la

Bergpreiigt, 2te Aufl., p. 103. Jean serait le troisième marcionite du Nouveau
Testament, les deux premiers étant l'auteur du chapitre 5 de l'Evangile de Matthieu
et saint Paul.

Cf. par exemple, Philon, Leg. Alleg. 1, 5 et Jean v, 17. — Voir, en
particulier, le Commentaire allégorique ies Saintes Lois et le traité De la Provilence.



244 PHILIPPE-H. MENOUD

«nouvelle espérance» to, «le plan divin relatif à l'homme nouveau
Jésus-Christ » '3) ; mais ces allusions à une révélation antérieure à

Christ ont l'air d'éléments traditionnels que sa propre pensée a

dépassés. L'accent est ailleurs. Bien loin d'associer le Logos à l'œuvre
de la création et de rappeler les témoignages historiques qui ont
annoncé et préparé l'incarnation du Fils, Ignace déclare que « Jésus-

Christ, qui était auprès du Père avant les siècles, s'est révélé à la

fin des temps » to j Je Logos est «émané du silence» to. Dans l'histoire

qui va de la création à l'accomplissement eschatologique,

l'évêque d'Antioche ne s'arrête qu'à l'élément central : l'incarnation,

avant et après lequel il ne se passe pour ainsi dire rien, car

l'évangile n'est pas pour lui une histoire, au sens johannique du

terme, il est la «consommation de l'incorruptibilité» to.
Tout cela explique l'attitude embarrassée d'Ignace à l'égard de

l'Ancien Testament. S'il déclare que les prophètes ont annoncé Jésus-

Christ, objet de leur espérance et de leur attente ^>, il se les représente,

semble-t-il, moins comme des témoins antécédents du Christ

que comme ses « disciples en esprit » to, « inspirés par sa grâce » to ;

Jésus, leur Maître, les a ressuscites lors de sa venue to} Ce qui doit
s'entendre non d'une résurrection temporelle, mais de l'accès au salut,
car « Abraham, Isaac, Jacob, les prophètes » ne sont sauvés que s'ils

passent par «la porte du Père» qu'est Jésus-Christ (*°>. Bref, «ce
n'est pas le christianisme qui a cru au judaïsme, mais le judaïsme au
christianisme» to).

C'est pourquoi l'Ancienne Alliance n'a pas de valeur historique

propre. En eux-mêmes les préceptes du judaïsme ne sont que des

fables surannées qui ne servent qu'à égarer, « un mauvais levain qui
a vieilli et qui pourrit » to). I) semble même qu'Ignace ne veuille pas
connaître d'autres «documents» ou écritures que l'Evangile te). En

tous cas on ne trouve chez lui qu'une dizaine de citations et d'allusions

à l'Ancien Testament, et contrairement à la pratique des Pères ('¦*)

il n'emploie jamais l'argument scripturaire dans les discussions avec
les Juifs.

(i) Magn. ix, i. — (2) Eph. xx, i. — (3) Magn. vi, i. — (4) Magn. vin, 2 ; cf
aussi Eph. xix, i. — (5) Philai. ix, 2. — (p)Philal. ix, 2 etv, 2.— (7) Magn. ix, 2. —
(8) Magn. vm, 2. — (9) Magn. ix, 2. — TTapiûv et irapouaia se rapporte chez

Ignace à l'incarnation. — (J°) Philai. ix, i. — (") Magn. x, 3. — (I2) Magn. vm,
1 et x, 2. —¦ ('3) Cf. le texte obscur de Philai. vin, 2. —( !4) Cf. N. Bonwetsch,
Der Schriftbeweis für die Kirche aus den Heiden als das wahre Israël bis auf
Hippolyt, dans Theologische Stuiien Theolor Zahn zum 10. Oktober 1908 iar-
gebracht, p. 3-22.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 245

Au fond, Ignace n'accorde pas à l'Ancien Testament la valeur positive

que lui reconnaissent un Paul et un Jean parce que sa notion,
statique plus qu'historique, de la révélation ne lui permet pas de saisir

le rapport vivant qui unit les deux alliances. Si l'on tient à découvrir

dans la littérature chrétienne un marcionite avant la lettre,
c'est à l'évêque d'Antioche qu'il faut songer, plutôt qu'à n'importe
lequel des écrivains du Nouveau Testament. Car Ignace, par l'impossibilité

où il est de comprendre l'Ancien Testament et par l'indifférence

qu'il a dès lors à son égard, se situe presque à égale distance de

Jean et de Marcion. « Il penche vers une conception a-historique de

la révélation, qui n'est pas tellement différente de celle des

gnostiques » to.

II

De l'intervention centrale de Dieu qu'est l'incarnation du Fils,
nous avons remonté le cours des révélations historiques antécédentes.

Il nous faut maintenant jeter un regard sur l'idée que Jean se fait de

l'achèvement de l'œuvre salutaire. Conçoit-il le salut comme pleinement

réalisé par le don actuel de la vie divine au croyant, ou comme

dépendant d'une intervention dernière du Fils ; en d'autres termes,
le salut est-il pour Jean essentiellement une mystique, ou comporte-
t-il une eschatologie

La question peut paraître oiseuse. Car l'opinion courante se plaît
à opposer le mysticisme johannique à l'eschatologie apocalyptique
des évangiles synoptiques et de saint Paul ; elle n'hésite pas à se

débarrasser des textes de Jean dont la lettre est incontestablement

eschatologique. Si, dit-on, Jean parle de résurrection des morts et

du jugement « au dernier jour » (pour ne citer que les faits les plus

évidents), ce n'est pas au préjudice de la tendance maîtresse de sa

pensée, concentrée sur la préoccupation du salut présent. Que ces

textes eschatologiques proviennent de l'évangéliste lui-même, ou

qu'ils soient des interpolations d'un éditeur, ils représentent de toute
manière une concession aux idées traditionnelles, destinée à ouvrir à

l'Evangile un crédit plus large dans l'Eglise ; mais ce sont des idées

que la pensée propre de l'évangéliste a dépassées, car elle a actualisé

(1) Th. Preiss, art. cité, p. 225.



246 PHILIPPE-H. MENOUD

et intériorisé l'espérance chrétienne ; elle a abouti à une notion
intemporelle du salut, très éloignée de l'attente eschatologique du

christianisme primitif.
Il faut faire une place à part à l'interprétation de Bultmann.

D'après lui, Jean n'entend ni spiritualiser ni transformer en

mystique l'eschatologie de l'Eglise naissante, mais en faire l'expression
même de sa pensée. La vie, au sens johannique, n'est ni un ensemble

d'expériences mystiques, ni un bien à venir, elle est la décision en face
de laquelle le croyant se trouve sans cesse placé. Ce que Jean appelle
eschatologie, c'est une prise de position existentielle à l'égard d'un
fait historique à la fois passé et toujours présent dans la prédication
de la parole : la venue du Fils ; cet événement toujours actuel est le

lieu et l'occasion d'une décision dernière entre Dieu et le monde,
entre la vie et la mort. En d'autres termes, l'eschatologie johannique
se définit comme un rapport dialectique entre le temps où vit l'homme
et l'éternité de Dieu, rapport dont l'eschatologie téléologique n'est

que « l'expression mythologique ».

Si Bultmann conserve le terme et la notion d'eschatologie, il leur
donne une signification toute différente de celle du Nouveau Testament,

où le telos qu'envisage la foi du croyant désigne toujours un
achèvement de caractère temporel et non existentiel. Par une autre
voie, Bultmann arrive au même résultat pratique que les critiques qui
font du johannisme une mystique : il actualise l'eschatologie et
retranche comme interpolés des textes tels que Jean v, 28 s. et vi,
39 s., qui sont irréductibles à sa conception personnelle des choses

dernières W.
Ces indications très rapides sur les interprétations qu'on donne de

l'eschatologie de Jean mettent en évidence que ce n'est pas la
présence d'idées eschatologiques dans l'évangile qui est en question. On

ne se donnerait pas tant de mal pour les éliminer d'une manière ou
d'une autre, si elles n'y étaient pas. Ce qui est discuté, c'est la place
et la valeur que Jean attribue à l'eschatologie, et aussi, par voie de

conséquence, la cohérence interne de la pensée johannique. Il s'agit
donc ici moins d'exposer le contenu de l'eschatologie du quatrième
évangile que d'en préciser la signification, et de montrer le rôle qu'elle

(*) R. Bultmann, Die Eschatologie des Johannesevangeliums, dans Zwischen len
Zeiten, 1928, p. 4-22 Glauben uni Verstehen, p. 134-152). — Sur l'ensemble de la

question, cf. G. St^hlin, Zum Problem der johanneischen Eschatologie, dans
Zeitschrift für lie neutestamentliche Wissenschaft, 1934, p. 225-259.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 247

joue dans la pensée de Jean. Il s'agit, en définitive, des rapports de

la mystique et de l'eschatologie.

Le mysticisme est, selon la définition de Littré, la « prétention de

connaître Dieu sans intermédiaire et en quelque sorte face à face ».

En ce sens, les divers courants du syncrétisme hellénistique sont
mystiques au premier chef. Tandis que le stoïcien, par exemple,
saisit Dieu par l'intelligence to, Je néo-platonicien et déjà Philon le

contemplent dans l'extase mystique to; et l'initié le voit lors de la
célébration du mystère to. Quel qu'en soit le mode, cette vision de

Dieu n'est pas une expérience qui sollicite nécessairement les énergies

morales de l'homme ; elle est un processus de déification, par
lequel la partie supérieure de l'homme, l'esprit ou l'âme, s'unit à un
Dieu qui lui est consubstantiel, en se dégageant de la matière et du

temporel. C'est la spiritualité de Dieu qui le rend inaccessible à qui
ne s'est pas purifié par la gnose ou le mystère.

Au contraire, pour Jean, comme pour toute la révélation biblique,
c'est parce que Dieu est saint qu'il est invisible to; et «voir Dieu »

signifie non pas s'unir substantiellement à lui, mais être rendu capable

de subsister devant lui, recevoir son pardon et sa grâce. Ce salut

que Dieu révèle par son Fils, le croyant ne peut le saisir que par
l'intermédiaire du Fils. Les formules johanniques ne sont mystiques

que si on les interprète pour elles-mêmes, en les détachant du cadre

historique dans lequel l'évangéliste a enfermé toute l'œuvre du
salut. La mystique est subordonnée à l'histoire.

« Personne n'a jamais vu Dieu ; le Fils unique, qui est dans le sein

C'est par le voOç que l'homme perçoit Dieu, car le voOç est en l'homme
airooTraaua 9eo0, c'est-à-dire parcelle d'un Dieu qui est lui-même le voûç-aoyoç
universel (Marc Aurèle, v, 27, 1). — Cf. par exemple le traité de Philon : Quis
rerum iivinarum hères sit? — (3) Cf. le récit de l'initiation au culte d'Isis que donne
Apulée (Metam. xi, 23) : « Accessi confinium mortis et calcato Proserpinœ limine per
omnia vectus dementa remeavi, nocte media vidi solem candido coruscentem lumine,
deos inferos et deos superos accessi coram et adoravi de proxumo » (J'ai approché
la frontière de la mort et après avoir foulé le seuil de Proserpine, je suis revenu,
porté à travers tous les éléments ; au milieu de la nuit, j'ai vu le soleil briller d'une
lumière éclatante ; je me suis approché face à face des dieux inférieurs et des dieux
supérieurs et je les ai adorés de tout près). — (4) Sur l'opposition entre ces deux
sortes de visions et ces deux notions de Dieu, cf. G. Kittel, Die Religionsgeschichte
uni las Urchristentum, p. 95 s. ; R. Bultmann, Untersuchungen zum
Johannesevangelium, B : 9eòv oùoeiç ÉuipaKev irunrOTe, dans Zeitschrift für lie neutestament-
liche Wissenschaft, 1930, p. 169-192.



248 PHILIPPE-H. MENOUD

du Père, est celui qui nous l'a fait connaître »W, cette affirmation de

Jean domine toute sa mystique. Jésus, qui seul connaît Dieu, peut
seul le révéler ; il est le seul chemin qui conduit au Père ; c'est en le

voyant qu'on voit le Père to. Et Jésus peut dire à ses disciples :

« Sans moi vous ne pouvez rien faire »to.

La communion du chrétien avec Dieu n'est possible que par la foi
en Jésus-Christ. Croire, c'est admettre que Jésus n'est pas seulement

« le fils de Joseph, de Nazareth » — comme le pensent les incrédules

— mais encore « le Messie » et « le Fils de Dieu », l'envoyé du
Père venu apporter aux hommes la vie divine to. En tant qu'elle
pénètre ainsi la personne de Jésus, la foi devient une connaissance

et une vision de son objet, et par là une connaissance et une vision
du Père. Mais il importe de préciser que la foi est antécédente à la
connaissance et à la vision ; elle est la démarche première de l'homme

qui veut répondre à la révélation de Dieu en Jésus-Christ to ; seul le

croyant peut voir en Jésus le Fils de Dieu et le connaître comme
tel, et par là recevoir de lui la vie, en un mot : voir le Père par le

Fils to.
La foi n'est pas un acte unique, ni une série d'actes sans

conséquences pour la vie morale du croyant ; elle implique une obéissance

constante aux commandements de Jésus ; il faut demeurer dans sa

parole pour être vraiment son disciple. La foi qui s'achève en obéissance

crée entre le croyant et Jésus une relation analogue à celle

qui unit le Fils au Père ; par Jésus, le croyant se trouve rattaché à la

source même de la vie. Il est alors un homme « né de Dieu » ou « né

(i) Jean i, 18. — Cf. Jean xiv, 6 s. ; xvi, 5 et 27 ; xvn, passim. — (3) Jean

xv, 5. — (4) Sauf en deux passages (Jean xn, 44 et xiv, 2), c'est toujours Jésus
et non Dieu qui est l'objet de la foi. — (s) Des textes tels que Jean xvi, 30 et xvn,
8, où la connaissance est mentionnée avant la foi, ne s'inscrivent pas en faux contre

cette affirmation. Dans ces textes, il ne s'agit pas d'une foi issue de la connaissance

; la pensée de l'auteur est que la connaissance, née de l'attachement à Jésus
et à sa parole, en un mot : de la foi, est propre à son tour à affermir la foi. — Cf.

La foi dans l'Evangile de Jean, Cahiers bibliques, de Foi et Vie, Première année,
n° 2, p. 27-43. — (6) Pour les croyants, la foi demeure l'intermédiaire indispensable

dans l'ordre historique, et la vue appartient aux réalités de l'ordre eschatologique.

Si dans la personne du Verbe incarné, dont les premiers disciples ont
« contemplé la gloire », Dieu a été plus immédiatement visible, c'est parce que les

biens du monde à venir sont déjà présents, par anticipation, au temps de l'incarnation.

Mais cette vision procède toujours de la foi; il est significatif que seuls les

croyants ont vu le Ressuscité. Il n'est de vision immédiate de Dieu que pour Jésus,
le « Saint de Dieu » ; Jésus seul ne croit pas en Dieu, mais le voit au sens proprement

mystique.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 249

d'en haut » ; sa naissance terrestre en avait fait un homme du
monde terrestre ; la nouvelle naissance en fait un être participant au
monde céleste : il est sauvé.

Mais ce salut ne s'achève pas sur le plan de l'histoire. Car l'irruption

de la vie divine dans une existence d'homme ne rompt pas les

liens qui l'attachent au monde terrestre et à la chair ; la nouvelle
naissance ne change pas substantiellement le chrétien. Il demeure

comme auparavant dans un organisme ordonné à son milieu naturel :

la vie terrestre, et adapté à la seule vie terrestre to. La nouvelle
naissance le qualifie seulement pour entrer dans le monde divin, quand
le monde terrestre disparaîtra to. Le croyant, qui possède la vie
éternelle, doit donc passer par la mort afin de ressusciter « au dernier

jour », comme le Fils unique, qui possédait la vie dans sa plénitude,
a dû mourir pour ressusciter. Ainsi la vie éternelle et la résurrection,
qui sont si souvent coordonnées dans le quatrième évangile, ne le

sont pas par la juxtaposition arbitraire de l'idée grecque de l'immortalité

de l'âme et de la foi juive en la résurrection, mais comme une

conséquence directe du dualisme temporel qui détermine toute la

pensée de Jean. C'est aussi en vertu de ce dualisme qu'il n'est pas

(•) « Personne ne saurait supprimer les lois d'essence, qui assignent à un corps
charnel issu d'une naissance charnelle, par une teleologie inhérente à tout son être,
une mortalité charnelle» (J. Hering, Le Royaume ie Dieu et sa venue, p. 211). —

Cette qualification est nécessaire, puisque Jean ne croit pas que l'homme est doué
d'une âme immortelle. Faire de Jean un platonicien, c'est le rrpÜJTOV vpeûooç de la

philosophie spiritualiste, qui veut reconnaître l'un des siens dans le quatrième
évangéliste. Jean est étranger à la synthèse opérée par la Sagesse ie Salomon et par Philon
entre le judaïsme et le platonisme, et la notion johannique de la vie plonge ses racines
dans le judaïsme palestinien et non dans le judaïsme hellénisé d'Alexandrie (cf.
F. Buechsel, Johannes uni 1er hellenistische Synkretismus, p. 55 ; H. Pribnow,
Die johanneische Anschauung vom « Leben », p. 41 s.).

Jean est si peu « immortaliste » qu'il parle d'une « résurrection de jugement »

pour illustrer l'idée que les incrédules comprendront, à la parousie, qu'ils ont méprisé
le don divin. Comme la « résurrection » est chez Jean, par définition, réservée à ceux
qui par la foi ont saisi ce don de la vie divine, on a vu une incohérence ou une
interpolation dans le seul texte où Jean parle d'une « résurrection de jugement », c'est-à-
dire d'une résurrection qui manifeste l'état de condamnation, à côté de la «

résurrection de la vie », qui atteste que le croyant est mis définitivement en possession
de la vie divine (Jean v, 29). C'est plutôt en vertu de ce qu'on appelle si justement
son ironie, que Jean peut qualifier de « résurrection » (de jugement) un événement

qui est le contraire de la résurrection au sens propre.
Il n'est pas inutile de rappeler que Jean, comme du reste saint Paul, n'envisage

pas une résurrection de la chair — ce qui serait proprement impensable sur le
terrain du johannisme et du paulinisme — mais une résurrection de la personne (du

corps, dit saint Paul), ce qui n'est pas la même chose. « La chair ne sert de rien »

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXVHI (n° 116, 1940). I7



250 PHILIPPE-H. MENOUD

possible de « spiritualiser » le « ciel » et d'« intérioriser » la parousie,

en disant qu'elle est remplacée par la venue de l'Esprit dans le cœur
du croyant, bref d'actualiser le salut to. Au contraire, le salut présent

et le salut à venir sont organiquement liés l'un à l'autre, et la

mystique subordonnée à l'histoire, comme nous l'avons vu, est également

subordonnée à l'eschatologie.
Si la réalisation du salut est ainsi divisée en deux étapes, c'est par

une nécessité providentielle, que Jean indique ici et là. On pourrait
envisager théoriquement que le don de la vie divine au croyant rompe
les liens qui l'unissent à la chair ; la mort terrestre serait alors la

conséquence automatique de la nouvelle naissance, l'homme naissant

à la vie d'en haut serait en même temps appelé à Dieu. Mais

Dieu resterait sans témoins sur la terre abandonnée au Prince de ce

monde. C'est pourquoi le croyant, qui n'est plus du monde, demeure

néanmoins dans le monde pour témoigner du Christ venu, tout
comme Moïse et les prophètes jusqu'à Jean-Baptiste ont témoigné
du Christ qui devait venir. En d'autres termes, le croyant reste dans

le monde pour assurer la transmission de la révélation historique
de Dieu.

Les disciples contemporains de Jésus ont cru en lui, parce qu'ils
ont vu dans sa personne, dans sa parole et dans ses œuvres, la
révélation de Dieu. Mais une pareille intervention ne se renouvellera pas ;

l'incarnation est un fait unique. C'est aux disciples qu'il appartient
désormais d'amener, au fur et à mesure que l'histoire se déroule, de

nouvelles générations à la foi, et de rendre toujours actuelle par leur

témoignage la valeur salutaire de l'incarnation du Fils. La déclaration

de Jésus à Thomas : « Heureux ceux qui n'ont pas vu et qui ont
cru » to est significative à cet égard. Elle n'est pas un reproche voilé

(*) Il nous paraît difficile de voir dans l'un ou l'autre des textes des chapitres xiv
à xvi l'idée que Jésus vient chercher ses fidèles un à un au moment de leur mort.
Jean ne se préoccupe que de la résurrection « au dernier jour », et tout en affirmant que
celui qui a reçu la vie divine n'en est pas privé par la mort, il ne dit rien du sort du
chrétien dans l'intervalle qui sépare sa mort de la résurrection à la parousie. C'est

qu'il s'agit là d'un problème purement spéculatif. La foi envisage pour ainsi dire
ensemble ces deux moments, parce qu'elle ne peut imaginer que le croyant soit
jamais privé de la communion de Jésus. Le fait le plus significatif pour notre étude,
c'est que Jean n'élimine pas l'idée du salut eschatologique et collectif au bénéfice
d'une notion mystique et individualiste. Le terme de la rédemption n'est pas l'arrivée

du croyant à l'immortalité, mais le rétablissement du règne universel de Dieu. —
(2) Jean xx, 29.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 251

adressé à Thomas, car il est au fond dans la même situation que les

autres disciples ; tous ont cru à la résurrection après avoir vu soit le

tombeau vide, soit le Ressuscité. La parole de Jésus s'adresse aux
disciples de l'avenir, auxquels ne sera pas accordée la vision dont
Thomas a bénéficié. Personne n'a le droit d'exiger le renouvellement
de la démonstration, car désormais la foi est fondée sur le témoignage
des disciples ; et ces disciples de l'avenir sont proclamés « heureux »,

parce que leur foi, née d'un témoignage traditionnel, leur vaut le

même don de vie que la foi directe des disciples contemporains de

Jésus. Jésus lui-même a prié pour ses disciples de tous les temps, qui
seraient amenés à lui par la prédication de ses témoins to.

En faisant ainsi ¦— et pour toujours •—¦ de l'incarnation de Jésus

et de la foi en ce Jésus qui s'est incarné les conditions objectives et

subjectives permanentes du salut, Jean ne laisse aucune place aux
prétentions des mystiques et des illuminés de saisir le salut en dehors
de la révélation historique donnée une fois pour toutes ; il fait de la

rédemption non pas une série d'expériences mystiques infiniment
variées et variables qui n'auraient d'autre dénominateur commun
qu'un Christ purement spirituel, mais une histoire et une eschatologie.

Par là la pensée de Jean s'apparente étroitement à celle de l'Eglise
naissante et à celle de saint Paul. Sans doute le dernier des évangélistes

se distingue de l'apôtre des Gentils par des nuances
appréciables, mais l'un et l'autre conçoivent de manière parallèle les

rapports entre le salut présent et le salut à venir, entre la mystique et

l'eschatologie to.

L'évangile commencera à être compris comme une véritable
mystique de salut, quand le dualisme temporel fera place à une autre
conception du monde et de l'homme, et partant à une autre notion
de la rédemption, très voisine des théories développées par le syncrétisme

hellénistique. Il semble bien que le premier témoin de cette
transformation soit, ici encore, l'évêque d'Antioche.

Ignace d'Antioche, que nous avons vu indifférent à l'égard de

l'histoire, paraît se soucier moins encore de l'achèvement de l'histoire.

(*) Jean xvn, 21 ; cf. xx, 31. — Cf. M. Goguel, L'apocalypse paulinienne,
dans cette Revue, 1939, p. 33-47. — La différence la plus marquée entre Paul et
Jean, du point de vue qui nous occupe, c'est que Jean, tout en conservant l'eschatologie,

s'est dégagé de l'apocalyptique.



252 PHILIPPE-H. MENOUD

S'il conserve plusieurs éléments du vocabulaire eschatologique d'un
Paul et d'un Jean, il ne peut plus les comprendre dans le même sens

qu'eux, parce que le salut ne se réalise plus pour lui sur le plan de

l'eschatologie, mais sur celui de la mystique W. L'opposition entre le
monde présent et le monde à venir a disparu de son horizon ; Jésus-
Christ est apparu « à la fin des temps » to ; \a résurrection n'est pas
eschatologique, elle suit immédiatement la mort du fidèle, à l'imitation

de celle du Christ to ¦ pour le croyant, comme pour le Christ, elle

est le moyen de parvenir à Dieu to. La résurrection de Jésus n'inaugure

pas, comme chez Paul et chez Jean, un « temps eschatologique

» to? au terme duquel se situe l'achèvement de la rédemption,
mais un cycle d'ascensions vers Dieu : le fidèle, à l'imitation de Jésus,

parvient à la «pure lumière» et devient lui-même Logos to.

(') Nous avons déjà noté qu'Ignace entend par Trapouo"(a l'entrée de Jésus dans
l'histoire. — Aiuuv désigne : au pluriel, l'éternité, sans idée d'opposition au temps
historique ; au singulier, le monde en tant que centre de l'opposition à Dieu et à

Christ, et dont Satan est le chef. — Bao"i\eia (une fois seulement, au pluriel) signifie

les « royaumes terrestres», ai ßaöiXeiai toû aiûjvoç toutou (Rom. vi, i) ; Ignace
ne parle jamais du royaume de Dieu ou de Christ. — TeXoç désigne l'époque de
l'incarnation (Magn. vi, i) ou le terme de la vie du croyant (Eph. xiv, 2 ; Rom. x, 3)
et n'a jamais un sens eschatologique. —"Eaxaxoç, sauf dans l'expression éoXOTOi

Kaipoi dont nous parlons plus loin, a le sens moral : Ignace se considère comme
«le plus petit » des fidèles (Eph. xxi, 2 ; Trai, xni, 1 ; Rom. ix, 2 ; Smyr. xi, 1). —
On pourrait allonger ces remarques. — (2) Plus exactement il y a deux « fins des

temps » chez Ignace : 1. l'époque de l'incarnation : Jésus est apparu èv TE\ei (Magn.
vi, 1) ; 2. l'époque de la mort d'Ignace (ëcrxciTOt Kaipoi, Eph. xi, 1) ; il ne peut s'agir
ici de la fin eschatologique, car l'Eglise est en sécurité (Eph. xn, 1), et les exhortations

d'Ignace visent le culte et l'eucharistie, non le souci des choses dernières. Cette
dualité découle de la mystique de l'imitation, qui fait de la destinée d'Ignace un
parallèle de celle de Jésus. •—¦ (3) Cf. les textes où Ignace parle de sa résurrection
et de celle des chrétiens : Eph. xi, 2 ; Trai. : suscr. ; Rom. iv, 3 ; Smyr. vn, 1. —¦
Dans Polyc. vn, 1, au lieu de èv Trj àvaOTÓrrei « au jour de la résurrection» lire la
leçon : èv Tfj ahrjaei « grâce à vos prières » (Lightfoot, Lelong). — (4) Cf. Magn.
xiv, 1 ; Rom. 1, 2 ; n, 1, etc. — (s) Cf. E. Peterson, Le mystère les Juifs et ies
Gentils ians l'Eglise, p. 72 : « J'appelle « temps eschatologique » le temps qui a

commencé après la première venue du Christ et qui se termine avec sa seconde

venue. Je l'appelle « temps eschatologique », parce qu'il est spécifiquement ordonné
à la fin, à réoXaTOV"- — Cette notion linéaire du temps et de l'eschatologie, qui
est celle du christianisme primitif et de Jean, est essentiellement différente de la
notion hellénique de temps cyclique, dans le cadre de laquelle Ignace interprète
l'Evangile. On peut ajouter que l'eschatologie de l'Ecole dialectique et de Bultmann
doit beaucoup plus à cette dernière conception qu'à la conception néo-testamentaire.
— (6) Rom. n, 1. — Le rapprochement s'impose avec l'idée stoïcienne et néoplatonicienne

de la pluralité des logoi (cf. H. Kleinknecht, dans Theologisches Wörterbuch

zum Neuen Testament, IV, p. 89). Une affirmation semblable à celle d'Ignace
serait blasphématoire, sinon impensable pour Jean, pour qui il n'y a qu'un logos.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 253

Bref, à la notion historique et eschatologique du salut, Ignace
substitue une « mystique de l'imitation du Christ et de l'unité ». Pour

lui, l'Evangile est moins l'annonce du règne de Dieu que la réalisation

de l'immortalité de l'homme, et la question n'est plus de savoir

comment Dieu établira son règne, mais comment l'homme pourra
sortir de ce monde mauvais et parvenir à une unité substantielle avec
Dieu. A cette question issue du dualisme radical du monde

hellénistique et oriental d'alors, Ignace répond par une mystique étrangère

à la pensée du Nouveau Testament, et dont le motif est apparenté
à l'idée plus ou moins gnostique d'un itinéraire céleste que le fidèle

doit parcourir sur les traces de son Sauveur to.

Ill

Jean, qui n'emprunte rien d'essentiel au syncrétisme pour exprimer

ses notions de la révélation et de la rédemption, lui devrait-il
ses idées sur la Cène On l'affirme. L'enseignement eucharistique du

quatrième évangile, dit-on, se rattache au miracle de la multiplication
des pains to} et ce miracle est «le prototype de l'eucharistie, le

fait mythique par lequel a été inaugurée la cène chrétienne. Et non
content de l'inaugurer ainsi, le Christ johannique, en un long discours

qui se rattache au miracle comme une sorte de commentaire, formule
une théorie du sacrement. Rien n'est plus conforme au rôle de grand
révélateur et de grand mystagogue qui lui est attribué ; mais rien
aussi ne montre mieux combien le symbolisme rituel et la notion
mystique du sacrement sont essentielles à la théologie, à la religion,
au christianisme du quatrième évangile »... « Nous sommes ici en

plein mystère » to.
Rien de tout cela ne nous paraît fondé. S'il est évident que le

chapitre vi de l'évangile johannique forme un tout, il est certain aussi

qu'il n'apporte pas un enseignement nouveau ; il est une des variations

du thème unique de l'évangile : le don de la vie divine par Jésus.
Aucun indice ne laisse supposer que l'évangéliste est ici infidèle aux
présuppositions générales de toute sa pensée; si le «signe» que Jean

Cf. Th. Preiss, art. cité, p. 218-219 et 209. — Jean vi. — (3) A. Loisy,
Les mystères païens et le mystère chrétien, 2e éd., p. 287 s.



254 PHILIPPE-H. MENOUD

décrit ici est original, ce signe illustre toujours la même idée : la
manifestation du salut par la parole et l'œuvre du Fils to.

Cette révélation se développe, comme très souvent chez Jean, en
trois étapes bien marquées : i. D'abord le fait concret : la multiplication

des pains et les différents épisodes qui s'y rattachent ; le don
de la vie est présenté sous la forme du pain multiplié, et l'évangéliste
nous avertit que nous sommes témoins,d'un signe, c'est-à-dire d'un
acte de Jésus qui manifeste sa puissance rédemptrice (v. 1-25).

2. L'explication du signe par Jésus, dans ce qu'on appelle le discours

sur le pain de vie (v. 26-65). 3- La décision qui s'impose aux auditeurs

en présence de cet appel d'en haut : l'incrédulité du grand
nombre et la foi plus affermie des disciples (v. 66-71).

Le discours sur le pain de vie se subdivise en deux sections. Dans

la première (v. 26-51), Jésus se présente comme le pain du ciel donné

par le Père ; celui qui mange ce pain de vie, c'est-à-dire celui qui croit
en lui, possède la vie éternelle. Dans la seconde section (v. 51-65),

Jésus ajoute que ce pain, c'est sa chair, qu'il donnera pour la vie du
monde. Le réalisme de l'expression se fait, pour ainsi dire, plus insistant,

quand Jésus, en réponse aux murmures des Juifs, développe sa

pensée en ces termes : « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne

mangez la chair du Fils de l'Homme et si vous ne buvez son sang,

vous n'avez pas la vie en vous-mêmes... Celui qui mâche ma chair et

qui boit mon sang a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier

jour ». Les versets suivants, qui scandalisent les auditeurs incrédules,
affirment à nouveau que cette chair et ce sang sont des aliments nécessaires

à l'entretien de la vie divine ; et le discours se termine par
cet avertissement : « C'est l'Esprit qui donne la Vie ; la chair ne sert
de rien. Les paroles que je vous ai dites sont Esprit et Vie ».

Le discours sur le pain de vie est si loin de formuler sur l'eucharistie

un enseignement ex professo, que d'excellents exégètes
l'entendent intégralement de la foi au Christ. Cette interprétation est en

un certain sens légitime, mais —¦ comme du reste celle qui entend

tout le discours de la Cène — elle ne rend compte ni de la gradation
sensible d'une section du discours à l'autre, ni des nuances très fines

(') Nous n'avons pas à entrer ici dans toutes les questions soulevées par ce que
Jean dit et ce qu'il ne dit pas de la Cène. Sur ces problèmes et sur les recherches

récentes, cf. E. Lohmeyer, Vom urchristlichen Abenimahl, dans Theologische Runi-
schau, 1937, p. 300-312.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 255

du texte to. Nous pensons que la première section parle de la foi
au Christ, et que la seconde seule fait allusion à l'eucharistie. On

aurait tort, toutefois, d'expliquer cette dernière sans tenir compte de

ce qui précède, car les deux enseignements s'enchaînent l'un à l'autre ;

il s'agit toujours de saisir le don divin apporté par Jésus de quelque
manière : soit par l'incarnation, soit par l'eucharistie ; ce qui est

nouveau, c'est, pour ainsi dire, la situation du donateur et des

bénéficiaires. Dans la première section, Jésus est présent en personne au
milieu de ses auditeurs. Dans la seconde, Jésus envisage l'avenir et

montre comment les croyants continueront à se nourrir du même

pain, après sa mort et sa glorification to. Nous sommes d'une part
au temps de la vie terrestre de Jésus, d'autre part, à l'époque où

l'Eglise réalise la présence éternelle de Jésus lors de la célébration de

l'eucharistie. Nous voyons d'emblée que Jean établit un rapport très
étroit entre l'incarnation et l'eucharistie, qui l'une et l'autre « signifient

» le même don de vie du même Jésus to.

La signification de l'eucharistie johannique nous sera donnée par
l'exégèse de ce rapport. Pour en pénétrer le sens, il faut partir du

texte lui-même. Une partie des auditeurs de Jésus se méprend sur le

sens de ses paroles. En quoi consiste la méprise
A Jésus disant qu'il est le pain céleste, les Juifs objectent son

origine humaine ; à l'affirmation de Jésus qu'il faut manger sa chair

pour avoir la vie, les Juifs objectent que cela est une impossibilité.
Nous n'avons pas là, à proprement parler, deux objections ; c'est la
même critique envisagée sous deux aspects. L'idée d'une nourriture
divine était familière aux Juifs ; le Messie devait faire descendre la

(1) En particulier l'usage des termes 0"dp£ et aîua (à partir du v. 53), qui
correspondent ensemble à âpTOÇ OapE (v. 51). Le terme adpH suffirait à lui seul à désigner
l'eucharistie, car il indique une totalité complète, comme le dlbua dans la formule
paulinienne de / Cor. xi, 24-25 (cf. J. Hering, ouvr. cité, p. 224). Si Jean mentionne
le sang à côté de la chair, c'est sans doute qu'il est influencé par l'usage eucharistique
de l'Eglise de son temps (communion sous les deux espèces). Mais aïua n'a pas de

valeur spécifique et nous n'avons pas ici deux notions différentes de l'eucharistie
(opinion de J. Hering, p. 224, n. 2). — Les présents des v. 32-50 mettent en plein
relief le futur du v. 51 : 6u)(TiiJ et le v. 62 fait nettement allusion au retour du Fils
auprès du Père. —¦ (3) C'est la raison pour laquelle Jean se sert du mot aâpS de

préférence au mot 0û)ua que l'on trouve dans les autres textes eucharistiques du
Nouveau Testament (évangiles synoptiques et Paul). Le Logos a été fait chair ; cette
chair qui donne la vie au monde, quand Jésus s'y manifeste en personne, continue
de la donner par l'eucharistie.



256 PHILIPPE-H. MENOUD

manne du ciel, comme Moïse l'avait fait jadis pour le peuple dans le

désert, et la manne messianique devait être d'autant supérieure à la

nourriture charnelle donnée par Moïse, que le Sauveur eschatologique

l'emporterait sur le premier sauveur du peuple ; mais, justement, le

don et le donateur devaient être célestes. Or Jésus est « le fils de

Joseph » et non un plus grand que Moïse ; son pain céleste, c'est sa

propre chair qu'il faut consommer, et non la manne céleste, figure des

grâces messianiques. Précisons ces deux aspects du scandale, et

voyons comment Jésus y répond.
Les Juifs s'achoppent donc tout d'abord au caractère terrestre de

la personne de Jésus ; celui dont on connaît les origines humaines ne

peut venir du ciel. En un mot, les Juifs nient l'incarnation. La preuve
en est dans ces appels pressants à la foi des auditeurs, qui ne cessent
de se faire entendre dans tout le discours, depuis la déclaration du

verset 29, que croire est, pour l'homme, «faire les œuvres de Dieu »,

jusqu'au dernier mot de Jésus, où perce un accent d'une indicible
tristesse : « Mais il y en a parmi vous qui ne croient pas ». L'objet de la

foi, c'est, ici encore, « Jésus Messie et Fils de Dieu ». De là cette
insistance à répéter presque à chaque ligne que Jésus est l'envoyé autorisé

de Dieu son Père, qu'il vient du ciel, que c'est la vie divine qu'il
apporte sous une forme terrestre. C'est pourquoi, pour essayer une
dernière fois de vaincre l'incrédulité que son témoignage n'a pas entamée,

Jésus finit par dire que c'est l'Esprit qui donne la vie et non la chair.
Bref, si les paroles et la personne de Jésus donnent la vie, c'est qu'elles
ne viennent pas du monde terrestre, mais du monde divin, qui seul

possède la vie et l'Esprit.
Il n'y a pas de contradiction entre l'affirmation que « la chair ne

sert de rien », et les paroles qui précèdent, présentant la chair de

Jésus comme le pain céleste. C'est en elle-même que la chair ne peut
rien ; ou, pour parler la langue de Jean, la foi ne se nourrit pas du
« fils de Joseph », mais du Fils de Dieu incarné en lui. Cela signifie,
dans l'ordre eucharistique, que la foi ne se nourrit pas de pain, mais
de la personne de Jésus que le pain signifie. Dans les deux cas, c'est

sous un aspect terrestre et par un intermédiaire terrestre que les

croyants reçoivent le don de la vie divine, mais cette réalité terrestre
n'est pas un obstacle à la transmission du don divin. La réalité
humaine de Jésus ne l'empêche pas d'être le Verbe divin to, et la

C'est pourquoi (pour le dire en passant) il n'est pas juste d'accuser l'évangé-



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 257

réalité terrestre de l'eucharistie (le pain et le vin) ne l'empêche pas
d'être le moyen par lequel le Fils réalise sa présence parmi les siens.

Tandis que les disciples contemporains ont vu et entendu Jésus en

chair et, par la foi, ont vu en lui le Fils de Dieu « campant » parmi

eux, les croyants, qui n'ont pas été témoins de l'incarnation, en

bénéficient pourtant en participant à l'eucharistie, signe de la

présence continuée, pour ainsi dire, du Verbe au milieu de ceux qui
croient en lui.

Remarquons toutefois que l'eucharistie n'est pas une autre
incarnation sous un mode nouveau. Ce serait le cas, si Jésus était présent
dans les espèces ; mais cette théorie est étrangère à la pensée johannique.

En réalité la cène est un mémorial et un prolongement de

l'unique incarnation.
Notre interprétation paraît confirmée par l'autre aspect du scandale

que les Juifs trouvent dans les paroles de Jésus : le fait qu'ils
entendent en un sens matériel la déclaration : « le pain que je
donnerai, c'est ma chair ». Ils formulent leur objection dans les termes
mêmes dont se servait Nicodème, à qui Jésus voulait faire comprendre
ce qu'est la nouvelle naissance to. Au lieu de lever le scandale, Jésus

répète la même pensée dans des termes plus équivoques encore. Le

procédé est, ici encore, celui dont il usait dans l'explication à

Nicodème. C'est donc que les Juifs se trompent en comprenant les paroles

sur Jésus aliment de vie divine comme Nicodème a compris les paroles

sur la nouvelle naissance. Au chapitre vi, comme au chapitre ni, le

malentendu naît du fait que le sens pneumatique est méconnu et que
les auditeurs interprètent charnellement des paroles qui sont Esprit et
Vie. Pas plus qu'un homme ne peut rentrer dans le sein de sa mère

pour naître de nouveau —¦ un tel acte est impossible naturellement,
et la nouvelle naissance n'est pas un miracle qui supplée à l'impuissance

de la nature, mais quelque chose d'un ordre tout différent —¦

pas plus le chrétien ne peut consommer un aliment qui soit
substantiellement la chair de Jésus. Ce que le croyant consomme dans

l'eucharistie, c'est du pain, mais ce pain est le signe de la présence
spirituelle et de l'action salvatrice de Jésus.

liste de docétisme. En vi, 42 ce ne sont pas les Juifs seulement qui considèrent Jésus
comme « le fils de Joseph ». Pour Jean aussi l'humanité du Verbe incarné est réelle.
Ce n'est pas au point de vue de l'état-civil que Jésus est différent pour les incrédules
et pour les croyants.

Cf. ni, 4 ; vi, 52 et encore ix, 16 ; vi, 60 ; dans les quatre passages, la formule
Trîbç buvOTai (dans le dernier cas tic ouvarai) indique une impossibilité absolue.



258 PHILIPPE-H. MENOUD

En résumé, la théorie johannique de l'eucharistie se présente de la
manière suivante : le Verbe s'est fait chair ; il a habité parmi nous ;

dans sa chair, c'est-à-dire dans sa personne humaine, il s'est donné

pour la vie du monde ; il est retourné au Père ; la vie qu'il a donnée

par l'incarnation, il continue de la donner aux croyants dans l'eucharistie,

qui est sa chair, c'est-à-dire qui manifeste sa présence et son
action d'une manière aussi réelle et efficace que « le fils de Joseph »

l'a révélée aux yeux des disciples contemporains.
Ni pur symbole ni sacrement au sens magique, l'eucharistie a une

double valeur :

1. Mémorial de l'incarnation, elle place les croyants qui communient

sous les espèces eucharistiques sur un plan d'égalité spirituelle
avec les premiers disciples qui ont vu le Verbe incarné ; elle réalise

par là l'unité des croyants dans l'appropriation du salut, de même

que, nous l'avons vu, le témoignage de la foi réalise cette unité en ce

qui concerne la révélation to.
2. Aliment sensible de la foi, l'eucharistie est à la foi ce que

l'œuvre est à la parole dans l'action révélatrice de Jésus to. Aux
deux modes (parole et œuvre) du témoignage divin, correspondent
deux modes d'appropriation du salut : la foi et la participation à

l'eucharistie.

Comme la foi, l'eucharistie appartient aux réalités du « temps
eschatologique ». Quand viendra la fin, la présence signifiée qu'est la cène

sera remplacée par la présence immédiate, comme la foi sera
remplacée par la vue.

(') C'est pourquoi Jean n'a pas de récit d'institution proprement dit, mais
seulement une annonce de l'eucharistie que l'Eglise célébrera après la mort de Jésus.
Jean se place pour écrire son évangile au point de vue du croyant (et de l'incrédule)
de son temps. Il envisage dans l'eucharistie le souvenir non d'un acte particulier de

Jésus, mais du don que Jésus a fait de sa personne durant tout son ministère. Ce

que Jésus a donné lors du dernier repas (d'après les évangiles synoptiques), il l'a
offert par toute l'œuvre de sa vie incarnée et il l'offre encore dans l'eucharistie,
d'après Jean. De là vient que l'enseignement eucharistique, dans le quatrième évangile,

est proposé à un large auditoire (la participation à l'eucharistie étant réservée à

l'avenir et aux croyants), de même que par l'incarnation le Fils s'est manifesté au
monie (les croyants seuls bénéficiant, pour ainsi dire de l'incarnation). — La
parole et l'œuvre ne sont pas deux modes indépendants de révélation, mais
deux aspects solidaires d'un mode unique, en vertu du principe que Dieu intervient

dans l'histoire et manifeste la vie divine en des signes attestant directement

la vérité énoncée dans la parole. De même la foi et l'eucharistie ne sont
qu'un seul et même moyen de grâce. La loi de l'incarnation régit toute la pensée
johannique.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 259

Ainsi la notion de l'eucharistie que Jean esquisse est en parfaite
harmonie avec les lignes maîtresses et les idées inspiratrices de sa

pensée. Il est très loin de faire de la cène chrétienne un mystère, et
aucun indice n'autorise à conclure qu'il subirait, sur ce point
particulier, l'influence du mysticisme hellénistique. L'eucharistie johannique

n'est pas davantage une matérialisation ou une spiritualisation
allégorique de la notion paulinienne, Jean a lié organiquement la
notion de l'eucharistie à sa propre pensée par un travail personnel de

réflexion et de méditation ; et sa théorie eucharistique trace une ligne
parallèle à la ligne suivie par saint Paul. Paul, lui non plus, «ne s'inspire

pas des détails du rite ni même des explications traditionnelles,
qui lui avaient été transmises, mais de sa propre eschatologie et de

sa mystique » to. C'est pourquoi ni Paul ni Jean n'ont abouti à l'idée

que Christ était présent dans les espèces eucharistiques tzL

L'eucharistie ne peut être comprise comme un aliment quasi-physique

d'immortalité que là où la rédemption elle-même est conçue
selon des catégories plus physiques que morales, et où le salut est

moins la création d'une communion personnelle du croyant avec le

Sauveur qui le régénère qu'un processus de divinisation du fidèle à

l'image de son Sauveur. Telle est la conception d'Ignace d'Antioche.
Pour Ignace, nous l'avons vu, l'Evangile est avant tout la réalisation

de l'immortalité de l'homme. Or c'est l'eucharistie qui suffit

pratiquement à réaliser cette immortalité ; l'eucharistie est « une
médecine d'immortalité, un antidote destiné à nous préserver de la

(1) J. Hering, ouvr. cité, p. 222. — Chez Paul le aûiua désigne l'Eglise, corps
de Christ, comme chez Jean la 0apE est la personne de Jésus. — Nous l'avons
dit plus haut pour Jean. Il est certain aussi que « toute la théorie sur la présence dans
les espèces est en dehors des horizons du paulinisme » (J. Hering, ouvr. cité, p. 227).
« Une communion avec le sang comme avec la chair du Christ est, sur le terrain du

paulinisme, rigoureusement impensable », dit de son côté M. Goguel (Le rôle de l'apôtre

Paul dans la constitution des sacrements chrétiens (baptême et eucharistie),
Revue ie l'histoire ies religions, t. cxvn (1938), p. 200 ; comme il voit chez Paul
une conception réaliste et sacramentelle de la cène, il ajoute : « U y a ici dans le

système paulinien un corps étranger qui s'y trouve par survivance et par héritage

». Mais nous n'avons aucun témoignage indiquant que l'Eglise primitive a

compris l'eucharistie en ce sens avant ou après Paul. S'il y a une pointe polémique
dans les explications de Jean, l'attaque est dirigée non contre une théorie
sacramentelle qui se ferait jour dans l'Eglise, mais contre l'incapacité des Juifs à com -

prendre le sens et la valeur de l'eucharistie (cf. Justin Martyr, Dial, cxvn, 3). Ignace
lui-même doit lutter pour faire prévaloir son interprétation de la cène (cf. Smyr. vn,
1-2), ce qui semble suggérer que sa conception est une nouveauté.



26o PHILIPPE-H. MENOUD

mort );to; car les espèces sont réellement la chair et le sang du Christ.
Si donc Ignace reproduit les formules eucharistiques de Jean to; il
les comprend à la lettre, comme Nicodème comprenait l'enseignement

sur la nouvelle naissance, parce qu'il les interprète non plus
dans le cadre de la pensée johannique, mais en fonction de sa propre
théologie. Ici on peut vraiment parler de réalisme sacramentaire, mais

ici on est bien loin et de Paul et de Jean to.

Réalisme historique ou réalisme mystico-sacramentel, telle est

l'alternative dans laquelle nous avions enfermé le problème du

johannisme. La solution est déjà inscrite dans les réponses que nous

avons données, chemin faisant. Aussi pouvons-nous conclure
brièvement.

Les caractères spécifiques de la pensée johannique sont étrangers
au syncrétisme, et tout ce qui caractérise le syncrétisme manque chez

Jean.
La pensée d'Ignace se présente sous un jour tout différent. Séduit

et conquis, au moins en partie, par l'esprit du monde ambiant,
l'évêque d'Antioche interprète en fonction d'une vue hellénistique du
monde et de l'homme les données de l'Evangile qui pouvaient subir

une semblable exégèse. Du christianisme primitif, qui est encore pour
Jean une histoire et une eschatologie, il incline à faire une mystique
sacramentelle.

Il n'y a chez Ignace aucun parti-pris, aucun dessein conscient et
avoué de rapprocher le christianisme de l'hellénisme, aucune trace de

l'effort que tenteront les apologètes du deuxième siècle et que réalisera

plus tard l'école d'Alexandrie. Né en terre païenne, sans doute
même né païen, Ignace traduit tout naturellement en langage
hellénistique les idées dont vit et par quoi s'exprime sa foi chrétienne.
Par son attitude « nous pouvons mesurer l'étendue du danger qui
menaçait le christianisme sitôt qu'il se répandait en dehors des

milieux juifs : il courait le risque de ne plus subsister qu'en fonction

du besoin de rédemption des milieux du syncrétisme hellénis-

(i) Eph. xx, 2 ; cf. Eph. xm, i. —¦ {?) Cf. Eph. v, 2 ; Rom. vn, 3 ; Smyr. vu, 1 ;
Philai. iv, etc. — On peut noter également qu'Ignace est un anti-docète aussi
décidé que Jean, mais il l'est en vertu de son réalisme sacramentel, tandis que Jean
l'est en vertu de son réalisme historique. Rien ne montre mieux que le parallélisme
des formules, chez les deux auteurs, recouvre des théologies différentes. — (3) Cf.
M. Goguel, art. cité. p. 204.



L'ORIGINALITÉ DE LA PENSÉE JOHANNIQUE 261

tique et oriental, et d'être réduit à une sorte de religion de mystère
ou de système gnostique plus réaliste que les autres » to.

Le dernier témoin de la tradition — car nous pouvons maintenant
donner ce titre à Jean — pressent-il déjà le danger Peut-être. En
tous cas l'œuvre de Jean demeure un avertissement sérieux bien

qu'indirect à ceux que tourmente le souci d'adapter la foi chrétienne

aux aspirations d'une époque ; elle proclame que l'Evangile est
indissolublement lié à un fondement historique donné une fois pour toutes,
hors duquel il n'y a plus de christianisme authentique. On comprend

que saint Irénée ait vu chez Jean « le dessein d'établir dans l'Eglise
la règle de la vérité» to.

Une dernière question nous arrête ici : qui est Jean Nous ne
pouvons pas y répondre — il faudrait pour le faire envisager bien d'autres

aspects du problème johannique que celui que nous avons étudié,

— mais nous pouvons dire du moins que notre étude oriente les

réponses possibles dans une seule direction.
Le témoignage d'une sublime majesté rendu à la révélation historique

de Dieu en Jésus-Christ et à la valeur normative de cette
révélation qu'est « l'évangile selon saint Jean », est l'œuvre d'un esprit
né et formé sur le terrain du judaïsme. C'est là seulement que l'auteur
a pu acquérir ce sens si profond de l'histoire, c'est là qu'il a trouvé
la force de résister victorieusement à la pression exercée sur tout
esprit cultivé d'alors par le syncrétisme hellénistique.

Philippe-H. MENOUD.

(1) Th. Preiss, art. cité, p. 240. —• « Volens... regulam veritatis constituere
in Ecclesia», Irénée, Aiv. baer., m, II, 1.


	L'originalité de la pensée johannique

