Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts @ M. Arnold Reymond
Artikel: Valeurs collectives et valeurs universelles
Autor: Reymond, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VALEURS COLLECTIVES
ET VALEURS UNIVERSELLES

Rien n’est plus courant aujourd’hui que la confusion du collectif et
de I'universel, 'usurpation de 'universel par le collectif. Il vaut donc
la peine d’analyser ces deux réalités et d’essayer d’en délimiter les
rapports.

Sous le premier terme, nous mettrons, sans préjuger de leur con-
tenu, les valeurs communément admises par tel ou tel groupe social,
en un milieu et en un temps donnés ; sous le second, les valeurs qui,
par leur contenu méme, sont le bien de tout étre pensant, sentant,
voulant: au premier chef, la vérité, la beauté, la moralité, le divin.

Dire de certaines valeurs qu’elles sont collectives, ce peut étre
caractériser leur origine, leur mode d’é¢laboration, d’apparition ; ce
peut aussi, sans se prononcer sur ce dernier probleme, étre la consta-
tation pure et simple du champ d’extension d’une valeur, que P’origine
en soit sociale ou individuelle. De toute fagon, valeur collective
caractérise un état de fait ; ce n’est qu’un jugement d’existence sans
affirmation d’une « valeur » particuli¢re, sans qu’une appréciation en
découle nécessairement.

Cela ne signifie point qu’une valeur doive étre suspecte parce que
collective. Certes, le collectif protége, impose méme des valeurs dou-
teuses et, a ce titre, la prudence est de rigueur, mais on ne saurait,
de ce fait, établir un lien rigoureux entre valeur collective et valeur
douteuse, et conclure de I'une a l'autre par voie de conséquence
nécessaire.

Qualifier une valeur d’universelle, au contraire, c’est en énoncer un



VALEURS COLLECTIVES ET VALEURS UNIVERSELLES 209

caractere intrinséque, non accidentel comme le fait d’étre recue par
telle ou telle collectivité. Reconnaitre une valeur comme universelle
ou universalisable, c’est formuler un jugement d’existence sans doute,
mais aussi exprimer un devoir étre, énoncer quelque chose a réaliser.
Un jugement de valeur n’est pas d’ailleurs 'opposé d’un jugement
d’existence ; il est un jugement existentiel sur des valeurs qu’il pro-
pose en méme temps a notre adhésion ®.

Il reste qu’en parlant de valeurs collectives, nous ne quittons pas
le plan des faits, de P’existentiel, tandis qu’avec les valeurs universelles
nous sommes a la fois sur le plan de Pexistentiel et sur celui du droit,
du devoir étre. Le collectif et I'universel se définissent tous deux par
des données de fait, mais I'universel comporte en outre des conditions
de droit.

Valeurs collectives et valeurs universelles n’ont ainsi aucun rapport
nécessaire d’inclusion ou d’exclusion. Qu’une valeur soit collective
ne garantit nin’exclut qu’elle soit universelle, et réciproquement. Mais
notre paresse d’esprit tend a les confondre, a faire du collectif un
critére de 'universel, et cela d’autant plus qu’il n’est pas de valeur
universelle qui n’ait quelque diffusion dans la société, ni quelque
valeur collective qui soit totalement dépouillée d’universalité. La
difficulté qu’il y a a trouver des critéres sfirs de 'universel dans les
différents domaines de la pensée, de P'art et de P’action explique la
confusion que nous cherchons a dissiper, mais ne saurait, il va sans
dire, la justifier.

#* * *

La distinction qu’il convient de reconnaitre entre valeurs collec-
tives et valeurs universelles prend tout son relief si I'on envisage les
conflits du collectif et de 'universel, les empi¢tements du premier sur
le second, dans la connaissance, I’art, la vie morale et religieuse. On
peut méme dire que ces empietements furent chose constante, que
Puniversel n’a émergé que peu a peu du collectif ; la prise de conscience
de T'universel s’est presque toujours effectuée au cours d’un conflit
avec le conformisme collectif.

Dans lordre de la connaissance, I'exemple le plus célebre de ces
conflits est le proces qui obligea Galilée a sacrifier, en paroles du
moins, la vérité (valeur universelle) qu’il venait de découvrir a la

1) Sur jugements d’existence et jugements de valeur, cf. ARNoLD REYMOND, Les
] g . . ] . -
principes de la logique et la critigue contemporaine, Panis, 1932, p. 23 ss., p. 67.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, S., t. XXVIII (N 114-115, 1940). 14



210 MARCEL RETMOND

théorie régnante (valeur collective). Sans doute, cette dernitre était-
elle tenue de bonne foi comme une vérité anthentique par les juges
de Galilée ; mais ce fait ne saurait justifier la procédure adoptée par
eux pour la faire reconnaitre comme telle. « Ce n’est jamais ’autorité
qui décide de la vérité » écrit M. Henri Miéville, « c’est la vérité qui
fait autorité» (0.

On sait qu’il est d’autres dogmatismes encore que celui auquel se
heurta Galilée ; des coteries de savants et de philosophes, des acadé-
mies méme, ont parfois entravé le progres de la science et de la réfle-
xion philosophique ; Auguste Comte, Louis Pasteur en ont su quelque
chose : tant il est d’une commode, mais fallacieuse sécurité pour
Pesprit de se reposer dans une théorie qui parait répondre a tout !

Ne rencontrons-nous pas un fait analogue dans le domaine de
Part ? Sans doute, son champ est-il indéfini, des ceuvres d’intention
et de sens tout a fait différentes, pour ne pas dire opposées, peuvent-
elles naitre simultanément. Mais elles rencontrent une tradition éta-
blie, un consensus, un conformisme, qui les tiennent pour suspectes.
Cette tradition n’est assurément pas sans prix ; elle maintient cer-
taines valeurs, sert de monnaie d’échange entre quelques génies et
un vaste public ; cependant, elle canonise certains aspects seulement
de ces génies, elle consacre un choix ou n’entre plus qu’un reflet de
plus en plus affaibli de Pimpulsion originale. Voila pourquoi de nou-
velles initiatives, dirigées en d’autres sens, sont bienfaisantes, méme
si elles comportent une part inévitable d’outrance. La lutte du roman-
tisme contre le classicisme, devenu un pseudo-classicisme, celle du
réalisme contre le romantisme, du symbolisme contre le réalisme, en
témoignent suffisamment. Chacun de ces mouvements était porteur
de valeurs universelles, qui durent lutter contre des valeurs collec-
tives, résidus d’impulsions antérieures affaiblies. Baudelaire fut pres-
que seul parmi ses compatriotes a reconnaitre la grandeur de
Wagner, lors des représentations de Tannhzuser, a Paris, en 1861 :
exemple typique de la dualité, si fréquente en fait, du collectif et
de Vuniversel.

Moins inoffensive encore est la lutte du collectif contre 'universel
sur le terrain de la morale et de la religion. Ici, la société, attachée a
certaines croyances, a certaines coutumes, se sent directement mena-
cée par laction réformatrice. Voyez les prophetes d’Israél, Amos,

(x) Pers une philosophie de I’Esprit ou de la totalité, Lausanne, 1937, p. 147.



VALEURS COLLECTIVES ET VALEURS UNIVERSELLES 211

Esaie, Jérémie notamment, plus tard Jean-Baptiste et Jésus. Pour-
tant le monothéisme de plus en plus répandu aurait dfi, semble-t-il,
faciliter le passage d’une religion nationale 4 une religion universelle.
En cessant d’étre purement nationale, la religion, comme la morale,
cesse aussi d’étre purement collective ; en s’universalisant, toutes
deux plongent des racines plus profondes dans les 4mes individuelles.
De coutumes, elles deviennent objets d’adhésion personnelle. Israél
n’en a pas moins rompu avec l'universalisme religieux, qui a dfi se
constituer hors de lui en religion indépendante.

Les philosophes grecs n’ont certes pas ignoré le conflit dont nous
parlons, bien que leur enseignement, s’adressant a une élite de l'intel-
ligence, n’ait pu étre accusé de menacer aussi directement 1’équi-
libre social. Rappelons, outre l’accusation d’impiété qui atteignit
Anaxagore et Aristote, le proces de Socrate. Comme I’Antigone
de Sophocle, le Sage reconnait les lois non écrites, expression de
la justice, valeur universelle, auxquelles viennent souvent s’opposer
les lois appliquées en fait. La Républiqus de Platon dresse méme face
a face l'injuste triomphant, qui jouit de la réputation d’homme juste,
et le juste martyr, réprouvé comme un scélérat : portrait qui rappelle
celui du Serviteur de I’Eternel tracé auparavant par le second Esaie
(chap. ri) et qui, quel que soit le sens de ce texte, évoque immé-
diatement a nos yeux le Christ.

* *

Science des collectivités, la sociologie n’a pas manqué de s’occuper
des valeurs. Emile Durkheim, notamment, a soutenu ® que les
valeurs dérivent du rapport des choses avec des idéaux, et que ceux-ci
sont d’origine collective.

Sans doute Durkheim n’en examine-t-il que la genese, non la vali-
dité, car la sociologie, comme la psychologie, est une science de faits,
non de normes. Cependant, méme du point de vue génétique, il n’ex-
Plique pas comment une individualité créatrice peut entrer en conflit
avec la société. Elle veut une société meilleure, répondra-t-on ; oui,
mais cet idéal social plus élevé, ne peut-il pas, bien que visant le bon-
heur du groupe, étre une création individuelle ? D’ailleurs, le social,

(x) Fugements de valeur et jugements de réalité, « Revue de Métaphysique et de
Morale », 1911 pp. 437-453, recueilli dans « Sociologie et philosophie », Paris, 1924,
Pp- 117-142.



212 MARCEL REYMOND

§’il est, pour nous, condition de prise de conscience de I’ordre logique
et de la réalité morale, n’en explique pas la structure interne, ni la
validité ; il ne nous fournit aucun critére. Une condition d’existence
n’est pas une cause. Ce serait, dans le cas particulier, supprimer le
droit, le normatif, au profit du fait.

Quant au critére de involution, proposé par M. André Lalande
dans Les Illusions évolutionnistes ®, il ne nous parait ni indispen-
sable, ni suffisant. La connaissance, ’art, la moralité et, ajouterons-
nous, la religion, sont bien en droit des facteurs de communion, d’as-
similation des esprits, mais c’est 13, semble-t-il, un caracteére secon-
daire, dérivé, a posteriori et qui n’exprime pas directement la
‘structure du vrai, du beau, du bien et du divin. Le critére de 'involu-
tion a son utilité, sans qu’on puisse toutefois ’appliquer toujours :
ainsi, la théorie de la gravitation universelle ou celle de la relativité
étalent « vraies » au moment déja ou elles n’étaient admises que par
leur seul auteur, Antigone voyait ou était le devoir véritable alors
qu’elle était encore seule a respecter les lois non écrites. Le fait de
I'involution ne peut étre invoqué au moment méme ou l’on aurait le
plus besoin d’un critére sfir.

Est-ce a dire toutefois qu’il suffise d’apporter du nouveau pour
promouvoir 'universel et marquer par la un progres ¢ Non certes, et
Pon ne saurait ’affirmer & aucun titre ; le nouveau n’est pas en soi
une valeur supérieure. I1 doit donc étre jugé d’apres les criteres qui
permettent d’en mesurer la valeur. Quels sont-ils ? Dans les sciences,
c’est la vérification par le calcul, 'observation et 'expérimentation ;
en philosophie, c’est la cohérence interne et accord avec ’expérience,
autrement dit ’accord de la pensée avec elle-méme et avec la repré-
sentation qu’elle a de I'objet. Mais 4 quel critere recourir dans le
domaine de 1’art, de la morale, de la religion, c’est-a-dire 1a ou il ne
s’agit pas avant tout de connaissance ?

En fait, les bons juges, en ces matiéres, prononcent d’apreés une
expérience personnelle, une intuition directe des valeurs. Cette
intuition, d’ailleurs, nous parait envelopper des jugements, une
activité de la pensée. Mais ils ne jugent sfirement que dans un
domaine limité et ont souvent besoin d’un certain recul dans le
temps. On peut toutefois appliquer ici le critere indiqué par Jésus :
« Vous les reconnaitrez a leurs fruits » (Mat. vii, 16). Cest a 'apti-

(1) Paris, 1g930.



VALEURS COLLECTIVES ET VALEURS UNIVERSELLES 213

tude d’un art, d’une morale, d’une religion 4 affermir et a agrandir
en nous les forces de notre étre et, par-dessus tout, celles de
Pesprit, qu’on peut juger de leur valeur. Encore faut-il se rappeler
que la vie de Pesprit ne peut étre épuisée par aucune individualité,
ni par aucune société particulieres et qu’il n’est pas possible d’exi-
ger d’emblée, de toute forme nouvelle de vie, un passeport en régle.
Aucun critere ne peut étre appliqué du dehors, de fagon automatique.

Le créateur véritable, d’ailleurs, sans rejeter 'approbation des
hommes a son ceuvre, préférera toujours rester lui-méme plutét que
de sacrifier a un conformisme. La vérité peut attendre ; t6t ou tard,
elle se frayera un chemin dans le monde.

Nous touchons ici au mystere de la créativité en homme : elle est
imprévisible. Les créations véritables seront tét ou tard reconnues
comme telles par la société, mais il est clair que ce qui fait la valeur
de la création nouvelle existe antérieurement 4 sa diffusion dans la
collectivité. Il y a un moment ot la valeur est créée, a I'insu de son
créateur peut-étre, il y en a un autre ou elle est reconnue par d’autres,
comme telle. Les criteres ne servent qu’a détecter les valeurs, ils ne
peuvent les faire surgir. Création et détection des valeurs supérieures,
d’ailleurs, ne dépendent pas avant tout d’un acte de la volonté, comme
I’a affirmé Nietzsche ; le vrai, le beau, le bien, le divin, s’offrent 4 nous,
mais ils ne sont pas 4 nos ordres. Il ne m’appartient pas d’appeler
vrai ou faux, bien ou mal, ce que je veux, précisément parce qu’ily a un
ordre supra-individuel des valeurs, et que celles-ci ont une structure
qui n’est pas a bien plaire. Je ne puis méme pas prendre conscience
des valeurs au moment et sur le mode qui me plaisent ; je puis tout
au plus refuser mon attention aux dites valeurs. Qui n’a éprouvé qu’il
faut, pour reconnaitre le bien, le vrai, pour gofiter le beau, que nous
soyons justement dans une disposition intérieure favorable, dans un
« état de grice», auquel nous pouvons bien nous refuser, mais que
nous ne pouvons nous donner a4 volonté ? Dans toute activité non
temporelle (flit-ce méme dans la recherche des lois de la vie économi-
que), il entre une part de gratuité. Je puis acheter ou vendre, voyager,
acquérir des notions sommaires de ceci ou de cela, si je le veux;
mais il ne suffit pas de vouloir pour accéder a la connaissance véri-
table, pour gofiter un paysage ou une ceuvre d’art, pour reconnaitre
ou est le devoir. A plus forte raison lorsqu’il s’agit, non plus seu-
lement de détecter des valeurs, mais d’en produire. Toute création
vient de plus loin, de plus profond que la volonté consciente.



214 MARCEL REYMOND

On demandera peut-&tre quel rapport établir entre les valeurs col-
lectives, les valeurs universelles, et celles que le philosophe genevois
Jean-Jacques Gourd a appelées incoordonnables (0, c’est-a-dire celles
dont le propre est de transcender toute norme donnée : dans la con-
naissance, c’est I’absolu; en morale, le sacrifice ; en esthétique, le
sublime ; dans la société, ’action réformatrice; dansla vie religieuse,
le mysticisme.

Sans prétendre toucher a Pensemble de cette philosophie, nous nous
bornerons a observer que Pincoordonnable est présenté par Gourd
comme la valeur supréme, précisément parce qu’il est au-dessus de
toute norme et que sa manifestation est rigoureusement imprévisible ;
le sacrifice lui-méme, ou incoordonnable dans la vie pratique, est
placé par Gourd en dehors de la morale, car il ne peut étre prescrit
(ni d’ailleurs interdit) par aucune loi: il appartient tout entier a
Pinitiative de la personnalité.

Il est clair que I'incoordonnable n’apparait qu’exceptionnellement
sur le plan de Pexistence ; il ne peut gueére devenir une valeur collec-
tive. Il n’en a pas moins une portée universelle ; il vaut en droit
pour tous les hommes, il peut é&tre reconnu de tous comme tel, bien
qu’un nombre restreint de personnes soient appelées a I'incarner. On
peut d’ailleurs reconnaitre une valeur sans avoir nécessairement a se
proposer de la faire sienne personnellement : ainsi un fils, le dévoue-
ment maternel, une fille, Pesprit d’initiative de son pere. Je puis com-
prendre un savant ou un artiste sans, pour autant, devoir chercher a
devenir I'un ou Pautre.

Dans les civilisations dites primitives, le collectif ne contient que
peu d’éléments de portée universelle ; plus une société se civilise,
plus ses valeurs collectives y sont aussi des valeurs universelles, et
réciproquement. La civilisation grecque ne concerne pas les seuls
Grecs d’autrefois, mais elle a quelque chose a dire a tous les hommes
et pour tous les temps a venir. Des lors, les sociétés qui répudient
Puniversel, qui érigent des groupes fermés comme la classe sociale, la

(¥) Philosophie de la religion, Paris, 1911.



VALEURS COLLECTIVES ET VALEURS UNIVERSELLES 213

nation, la race, en réalités suprémes, au dela desquelles il n’y aurait
rien, évoluent en sens inverse du mouvement d’accés a la civilisation.
Les idéologies de classe, les exclusivismes nationalistes et raciaux, qui,
aux yeux de la raison universelle, ne sont que des impertinences loca-
les et temporaires, les morales ne visant que le bien de groupes fermés,
les chapelles esthétiques, les traditions doctrinales exclusives qui
prétendent cependant au monopole du vrai et du bien, ne sont que
des réalisations inférieures, devant étre dépassées, ou des régressions
qu’il faudra combattre. Il n’y a pas de civilisation sans une cacholi-
cité (au sens étymologique du terme), c’est-a-dire sans une univer-
salité intellectuelle et spirituelle. Ne peut-on pas alors tirer de la
confrontation des valeurs collectives et des valeurs universelles un
des critéres au moins de la barbarie et de la civilisation ? Et ne
voit-on pas sous quel jour nous apparait ainsi, a plusieurs égards, le
temps présent ?

Marcel REYMOND.



	Valeurs collectives et valeurs universelles

