Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts @ M. Arnold Reymond
Artikel: Orientations fondamentales en métaphysique
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ORIENTATIONS FONDAMENTALES
EN METAPHYSIQUE

Il est banal d’affirmer que les philosophies sont beaucoup plus
« personnelles », qu’elles portent davantage la marque de la person-
nalité de leur créateur, que les sciences ; ce fait provient d’une diffé-
rence fondamentale entre Pactivité philosophique et I’activité scien-
tifique. La connaissance scientifique vise 4 objectiver, c’est-a-dire a
projeter devant elle, 2 titre d’objet, les notions qu’elle utilise : Poubli
de soi est une vertu scientifique ; finalement 'esprit se retire du réseau
de relations qu’il vient de tisser et s’efforce de faire croire qu’il a
ceuvré de fagon impersonnelle et anonyme. La raison constituante —
pour employer le langage de M. Lalande — s’est retirée des produits
constitués de la raison. Or le philosophe doit tenir cette gageure
étonnante, puisqu’il a la prétention de ne négliger aucun aspect du
réel, d’insérer dans le tableau d’ensemble qu’il trace du monde I’acti-
vité spirituelle dont ce tableau lui-méme est un produit, alors que
le savant se borne a « vivre » ’activité de connaissance sans la prendre
elle-méme en considération. Le philosophe a pour mission, tout en
vivant une activité constituante, de situer cette derniére a sa place
dans Punivers, puis d’étudier les rapports d’une telle activité avec cet
univers, ce qui se nomme «faire une théorie de la connaissance ».
Enfin, il doit décider de la nature fondamentale de 1’étre, de Pexis-
tence, rendant possible en son sein le phénomene de la connaissance,
et c’est la métaphysique.

I1 lui faut donc s’orienter vers lui-méme, prendre conscience de soi
afin de saisir en soi ce qui le dépasse et le contient, aussi doit-il résister
a la tentation du solipsisme pour mener a bien cette difficile tache :



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 175

réconcilier Pesprit avec 'univers alors que la méthode scientifique
tend essentiellement a les séparer 'un de Pautre.

Cette descente en soi-méme, cette descente chez les Méres — selon
Pexpression de Geethe — est pleine de périls. Ainsi, le monde émo-
tionnel, avec sa richesse et sa puissance, peut séduire le philosophe
au point qu’il sera tenté d’en faire la nature méme des choses : « voila
un domaine que les savants au moins ne me disputeront pas — pense-t-
il — eux qui Pécartent avec dédain, quand ils ne le réduisent pas en
formules objectives ! » A notre avis, en repoussant ainsi la Pensée, il
renonce a se relier au tout et engendre une philosophie de I’isolement
et de la discontinuité, telle celle de Heidegger, qui, en définitive, nous
parait insoutenable. C’est précisément dans cette descente chez les
Meres que le philosophe risque d’étre violemment sollicité par son
tempérament et d’y céder. Ce n’est plus la voix des Meres qu’il écoute
alors, mais bien celle des sirénes, et il se hite de batir une métaphy-
sique qui réponde a sa complexion, qui soit comme une expression de
sa personnalité, une ceuvre d’art, un témoignage.

En fait, Phistoire de la pensée nous montre clairement ces deux
sortes de philosophes : les uns, au tempérament prophétique, ont un
message unique a communiquer au monde, ils le portent douloureu-
sement en eux et sont pressés de s’en délivrer ; aussi leur ceuvre est-
elle précoce et, une fois le premier grand ouvrage publié qui contient
tout leur message a ’état naissant, et par conséquent trés « virulent »,
ils ne savent que se répéter, que redire sous d’autres formes, souvent
plus ternes, ce qu’ils ont déja dit d’une fagon aigué et frappante. Ils
vivent enfermés dans une tour d’ivoire, ne tenant compte d’aucune
critique, incompréhensifs a I’égard de toute autre pensée que la
leur. Le meilleur exemple de ce type de philosophes est Schopenhauer.

D’autres philosophes, par contre, se sentent profondément étre
une partie d’un tout qui les dépasse et auquel ils collaborent; aussi,
bien qu’ils poss¢dent souvent une personnalité trés accusée, ils
éprouvent le besoin de confronter leur message avec celui des autres,
en vue de I’élargir et de ’amender. Voila qui est absurde, penseront
les partisans de la philosophie-ceuvre d’art: se distraire de son
message, de ce qui est notre intime raison d’étre pour regarder par-
dessus son épaule ce que fait le voisin, cela ne peut que rompre
P'unité que la personnalité confére a toute ceuvre humaine et donner
naissance a une ceuvre composite, faite de pitces et de morceaux mal
ajustés, 2 une ceuvre d’oll 1a vie s’est retirée! En réalité, les philosophes



176 MAURICE GEX

dont nous parlons éprouvent le sentiment religieux qu’il y a quelque
chose qui les dépasse et les mesure, qui dépasse et mesure également
tous les autres hommes ; qu’on appelle ce « quelque chose » le Tout,
la Pensée ou Jexigence de vérité et ses normes universelles, peu
importe. C’est la vérité universelle sur I'univers qu’ils cherchent et
non a habiller de métaphysique leurs singularités affectives, non a
exprimer leur moi dans ce qu’il a de particulier. Ce qui apparait aux
premiers comme conflit irréductible de personnalités isolées et oppo-
sées se résout par la médiation de Vesprit pour les seconds. Ceux-ci
n’ont pas ce souci maladif et absurde de Doriginalité a tout prix
que P’on rencontre chez certains romantiques, car ce qui leur importe
c’est d’atteindre a la vérité ; aussi se soumettent-ils a ’objet total de
connaissance dont ils s’efforcent de ne négliger aucun aspect essen-
tiel. Ils chercheront la vérité a la fois en eux-mémes et dans toutes
les philosophies, non pas pour aboutir a2 un vague éclectisme, mais
pour fondre toutes les vérités qu’ils auront pu amasser en une vue
unitive aussi complete que possible et fortement liée : c’est dans la
coordination des éléments qu’ils mettront leur originalité et leur
puissance d’esprit (car il est naif de s’imaginer que I’on puisse trouver
une idée philosophique entiérement neuve qui n’aurait jamais été
pensée). A cet égard, 'un des esprits les plus magnifiquement hospi-
taliers et généreux de 1’époque moderne est celui qui a dit : « Je ne
méprise presque rien » et « Les philosophies ont raison dans ce qu’elles
affirment et tort dans ce qu’elles nient ». Leibniz ne finissait jamais
d’élaborer et de mettre au point sa philosophie: jusqu’au dernier
jour, il la retoucha et la perfectionna.

Il est clair que beaucoup de philosophes ne sont pas si nettement
caractérisés qu’un ‘Leibniz et un Schopenhauer et occupent une
position intermédiaire entre ces deux types extrémes.

Cependant, en philosophie aucune richesse ne se perd, il faut insister
sur ce point. Ainsi les penseurs les plus subjectifs qui ont fait une
expérience compléte, poussée jusqu’a ses dernitres limites, d’une
attitude abrupte et intransigeante, peuvent enrichir la pensée humaine
et étre utilisés d’une maniére féconde par des philosophes moins
étroits et plus soucieux d’harmonie. En effet, en tant que représen-
tation ou explication totale du monde, une conception étroitement
subjective n’est pas satisfaisante, mais comme il n’y a pas de philo-
sophie sans réflexion sur la vie intérieure, et comme il n’y a pas
d’aspect puissant de cette vie intérieure qui ne contienne en lui un



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 177

reflet des forces cosmiques qui la traversent et la dépassent, il n’y a
pas de philosophie, si subjective et si bornée soit-elle, qui ne nous
livre quelque valeur universelle, quelque indication sur I’étre total au
sein duquel tout se déroule. Voila comment les philosophies ont
raison dans ce qu’elles affirment et tort dans ce qu’elles nient !

Pour nous, la philosophie est avant tout une connaissance (connais-
sance qui peut devenir transformante pour la personnalité qui en
est le si¢ge, sans doute), et si elle porte toujours la marque de son
auteur, cela tient au fait précisément qu’elle se veut une connais-
sance totale, englobant le sujet connaissant, et que « I’ceil est inca-
pable dese tourner vers la lumi¢re autrement qu’avec tout le corps»;
cela n’empéche pas qu’elle soit une connaissance qui doit étre cohé-
rente, qui tend a mettre chaque aspect de la réalité a sa place et non
a faire prédominer partialement certains de ces aspects, parce que
cela flatte la sensibilité métaphysique du penseur. Ce qui fait la
difficulté de la tiche du philosophe, c’est, croyons-nous, hétérogé-
néité des différents plans de I'étre qu’il s’agit de coordonner, et le
résidu subjectif et personnel que Pon trouve dans toute philosophie
tient a cette difficulté méme, le philosophe comblant certaines
lacunes inévitables par des réactions toutes subjectives.

Le circuit de la recherche philosophique passe nécessairement par
le sujet, par le monde intérieur, en vue de découvrir dans cette vie
intérieure le secret de 'univers, « notre » secret étant en définitive,
par le fait de notre intime participation au tout, le secret de I’étre
méme ou, tout au moins, une partie importante de ce secret. Qu’on
nous permette de citer cette belle page de M. Louis Lavelle :

La conscience de soi est donc une premiére expérience métaphysique qui,
en nous faisant pénétrer dans le dedans de nous-méme, nous fait pénétrer
aussi dans le dedans de I’univers. Ainsi, en approfondissant et en dilatant
Pexpérience que nous avons de nous-méme, et qui n’est jamais une expé-
rience séparée, nous pouvons acquérir une expérience interne et progressive
de tout le réel, comme on le voit dans I’art, qui nous rend présente Pintimité
méme des choses, dans I’'amour, qui nous rend présente l'intimité méme
d’une autre personne, et dans la mystique, qui nous rend présente 'intimité
méme de la puissance créatrice (©,

Nous sommes a la fois, quant au probléme métaphysique, juge et
partie : c’est en nous que se nouent les mystérieux rapports entre
Pétre et la connaissance, mais nous sentons vivement que ce ne peut

(i) Le moi et son destin, p. 26 s.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. S., t XXVII (NO I114-11§, 1940). 12



178 MAURICE GEX

étre 12 seulement que de tels rapports se nouent, bien qu’ils ne puis-
sent pas nous étre donnés ailleurs (celui qui ne sentirait pas cela
aboutirait nécessairement au solipsisme). Le philosophe éprouve le
besoin de « sauter hors de son ombre », et pour ce faire il réclame un
point d’appui extérieur — véracité divine selon Descartes, vision en
Dieu pour Malebranche, harmonie préétablie de Leibniz — mais il
s’arrange de fagon a ce que ce point d’appui, considéré comme exté-
rieur au début de ses démarches, se révele, lorsque le systéme est
édifié, comme profondément intérieur, nécessité par I’agencement
du Tout. Le mouvement est nécessairement double : intériorisation
d’abord, saisie des noces mystiques de I’étre et du connaitre, au
sein de notre conscience, puis débordement, dépassement de cette
conscience (par exemple, au moyen de I’affirmation d’une multiplicité
de consciences, qui pose le probleme de leurs rapports respectifs) pour
réconcilier finalement cet éparpillement ou ce débordement (expres-
sion d’une tendance réaliste) au sein d’une totalité élargie, d’une
unité complexe, & laquelle notre conscience ne saurait s’égaler, mais
dont elle n’est qu’un moment ou une section, peu importe I’image.

Aprés cette introduction générale, cherchons a serrer les choses de
plus prés, en envisageant le probléme a un point de vue précis qui
permette de comprendre et de classer les diverses orientations méta-
physiques fondamentales. Naturellement, nous tenterons cette classi-
fication non pas seulement pour le plaisir d’ordonner logiquement les
métaphysiques, mais bel et bien dans I’espoir de nous orienter vers
la solution la plus satisfaisante, vers ce que nous penserons étre la
vérité. Notre méthode de classification veut étre en méme temps un
instrument de recherche.

* * *

De la conversion. — M. Emile Bréhier, dans un article de la Revue
de Métaphysique et de Morale (1938), intitulé: «L’unique pensée» de
Schopenhauer, écrit ces lignes :

En proclamant avec tant de vigueur la nécessité d’une conversion, Scho-
penhauer revenait d’ailleurs 4 une tradition que la philosophie occidentale,
les yeux fixés sur ce monde ordonné et intelligible que nous révélaient la
physique et les mathématiques, semblait avoir oubliée. Mais, au fond, il ne
faisait que saisir une exigence radicale et essentielle de toute pensée philo-
sophique. Les plus profonds philosophes ont de tout temps demandé une
sorte de conversion spirituelle, L’allégorie platonicienne de la caverne marque

une condition indispensable de toute philosophie : les prisonniers assujettis a



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 179

regarder les ombres qui passent sur les parois de la caverne doivent se libérer
de leurs liens pour retourner la téte vers la réalité. Plotin a exprimé la méme
idée en une gracieuse image tirée de la ronde rituelle : « Un cheeur en chan-
tant fait toujours cercle autour du coryphée, mais il peut se détourner vers les
spectateurs ; ce n’est que lorsqu’il se tourne vers lui qu’il chante comme il
faut, et qu’il fait un cercle parfait; de méme nous entourons toujours le
Bien ; mais nous ne sommes pas toujours tournés vers lui; et lorsque nous
regardons vers lui, ¢’est 1a notre fin et notre repos ». Schopenhauer, en décla-
rant avec tant de force que la philosophie, bien avant d’étre doctrine, était
une attitude d’esprit, une direction de ’attention, a rappelé une vérité fon-
damentale (p. 492 s.).

Pour compléter la remarque de M. Bréhier, rappelons que, dans la
période contemporaine, pour Husserl et les phénoménologues, il con-
vient d’orienter Pesprit vers les essences éternelles, que Bergson parle
d’une « torsion de la conscience » et que M. Brunschvicg a intitulé une
série d’articles parus dans la Revue de Meétaphysique et de Morale :
« Vraie et fausse conversion ».

Une premiere classification des orientations fondamentales peut
donc se faire ainsi : métaphysiques de la conversion et métaphysiques
sans conversion, en ajoutant, avec M. Bréhier, que presque toutes les
métaphysiques congoivent une conversion spirituelle, sous une forme
ou sous une autre, de telle sorte que les métaphysiques exemptes de
toute conversion sont vite énumérées. Nous en voyons deux types : les
systémes matérialistes et mécanistes, d’une part, et la métaphysique
aristotélico-thomiste, d’autre part. Pour les matérialismes et les méca-
nismes, la chose est évidente : Pesprit, orienté spontanément vers le
monde physique, explique toute chose par figure et mouvement. A
notre époque, M. R. Ruyer a tenté d’esquisser une philosophie de la
structure qui est un mécanisme pur, fort ingénieusement agencé. En ce
qui concerne la philosophie aristotélico-thomiste, la preuve en a été ad-
ministrée dans un livre treés suggestif de M. Aimé Forest intitulé Du
consentement d Pétre, dans lequel les idéalismes sont confrontés avec
le néo-thomisme défendu par auteur . Puisque, a part les systémes
que nous venons d’énumérer, toutes les philosophies préconisent
d’une fagon ou d’une autre une conversion, il convient, apres ce
premier dégrossissage, d’examiner par une analyse précise ce qui
différencie les unes des autres les diverses philosophies de la conver-
sion. Telle est la tdche que nous nous proposons ici.

(1) M. Gex, Idéalismes et thomisme, Revue de Théol. et de Philos., 1939, p. 128 s,



180 MAURICE GEX

On s’est souvent demandé si la métaphysique ne peut étre abordée
que lorsque la théorie de la connaissance est achevée, ou 'l n’est
possible de développer une théorie de la connaissance que lorsqu’une
métaphysique est implicitement ou explicitement adoptée (cette
derni¢re opinion est celle des néo-thomistes). La réponse doit, nous
semble-t-il, se nuancer ainsi : il y a certainement des positions méta-
physiques quine sont pas subordonnées a telles ou telles conceptions
relatives au probleme de la connaissance, mais, lorsqu’on écarte les
solutions dont il a été question tout a ’heure : matérialisme, méca-
nisme, thomisme, I'orientation #nitiale en métaphysique se fait sur
le terrain de la connaissance et, pour juger le mieux de cette orienta-
tion, il convient de se placer sur la ligne psychologique qui va des
données a Porganisation de ces données en objets, théories, cosmos,
etc. Dans une philosophie de la conversion, on choisit en méme
temps l'orientation métaphysique initiale et une certaine conception
de la connaissance.

Nous allons successivement étudier la conversion chez M. Brunsch-
vicg, puis chez M. Bergson.

* *

La conversion chez M. Brunschvicg. — Quand on cherche a discri-
miner une notion quelconque de «la chose» qu’elle représente, on
espere jeter les bases d’un réalisme solide : il y a d’un c6té les choses,
de P’autre les idées qu’on prend des choses : le monde des « choses »
est le monde réel, le monde des idées est celui de la connaissance des
choses. C’est le réalisme naif, qui isole, réalise les concepts et se
heurte a la formidable difficulté de la détermination de la chose en
tant que chose, détermination qui ne se fait qu’a coup d’idées. Ainsi
la matiere n’est saisie que par des déterminations idéelles de plus en
plus subtiles : son en-soi parait n’étre qu’un résidu qui recule tou-
jours et qui est destiné a s’évanouir. Cette dialectique de Berkeley est
archi-connue.

Vaut-elle pour tout concept absolument ? Non, 4 mesure qu’elle se
déploie, elle ne cesse d’étre soutenue par activité intellectuelle dont
elle est la manifestation. Si bien que le seul en-soi, le véritable en-soi,
n’est pas I'idée inerte, mais I’activité spirituelle qui se dissocie légiti-
mement de P'idée d’activité, car la premiere engendre la derniere,
comme toute autre idée d’ailleurs.

Pour l'idéalisme d’un Brunschvicg, Pactivité spirituelle est la réa-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 181

lité concréte : ce n’est pas une synthese point de départ d’ou l'on
pourrait déduire quelque chose, c’est une synthése constituante, for-
matrice, créatrice.

Il y a dans Pidéalisme constructif une attitude fonciérement anti-
intellectualiste, en ce sens précis qu’il affirme qu’aucune constellation
de concepts ou de propositions ne pourra donner le principe de la
réalité, qui précisément est a ’ceuvre dans 1’élaboration de tout
concept comme de toute proposition. Sans doute, 'idéalisme emploie
bel et bien le « concept » d’activité, mais ce concept désigne du vécu :
il renvoie a une analyse réflexive portant sur I’activité quil’engendre.

La conversion chez M. Brunschvicg consiste donc en ce retourne-
ment de Pattention qui, au lieu de se laisser absorber par les cons-
tructions de la pensée, s’oriente, au moyen de I’analyse réflexive, vers
Pactivité constituante elle-méme, source de toute connaissance, et
de toute réalité — puisque, pour M. Brunschvicg, connaissance et
réalité ne font qu’un.

A notre avis, M. Forest, dans ’étude que nous avons signalée, a
parfaitement raison d’écrire: «la philosophie de M. Brunschvicg
prend bien ce caractere d’une doctrine qui dans la tradition constante
de ’idéalisme poursuit partout le concret » (p. 56), si ’on entend par
concret le non-séparé, le non-isolé et, de plus, ce qui est le siége d’une
activité vivante.

Dans toute création intellectuelle, M. Brunschvicg cherche la
marque du sujet, le signe de son rattachement a ce que M. Lalande
nomme la raison constituante, et c’est précisément ce qui explique
son horreur a ’égard de toute méthode synthétique en philosophie,
et sa glorification de Panalyse. Il écrivait, dans un célebre article
intitulé L’orientation du rationalisme ® : Dans une philosophie du
jugement «on dénie a la synthése une valeur d’absolu : il ne saurait y
avoir de synthése définitive par quoi lesprit se contenterait lui-
méme dans Pacheévement de son ceuvre et l'arrét de son activité .
D’un méme mouvement ’auteur repousse 'idée de synthese méta-
physique achevée et celle de déduction totale qui lui est étroitement
lie. C’est une construction progressive du réel, telle que les sciences
nous en offrent d’admirables exemples, et ot le point de départ peut
toujours étre sujet a révision, qui doit prendre la place d’une déduc-
tion absolue.

(%) Revue de Métaphysique et de Morale, 1920, p. 268.



182 MAURICE GEX

La conversion brunschvicgienne est proprement kantienne. Nous
lisons sous la plume d’un kantien actuel, M. Lachi¢ze-Rey, dans un
ouvrage récent : Le mot, le monde et Dieu, les lignes suivantes :

Le mérite du kantisme est d’avoir mis en lumiére, 4 c6té de la fonction
expressive de la pensée, sa fonction constructive et pensante, son dynamisme
générateur... L’idée cesse d’étre chez lui un état second, une expression et une
traduction, pour devenir une lot et en méme temps une puissance de construction,
dans la perspective de laquelle nous voyons se réaliser Pobjet construst... Clest
ainsi, par exemple, que le temps étalé n’est qu’un temps dérivé, secondaire,
qui renvoie 4 une puissance spirituelle corrélative de déployer le temps ;
Pespace développé partes extra partes renvoie a Desprit espace spatialisant,
C’est-a-dire 4 la puissance de déployer l’espace; — et, par-dessus tout,
P'unité de structure qui appartient 4 I’objet et au monde des objets, unité qui
ne saurait se suffire 4 elle-méme, renvoie, comme simple unité d’emprunt,
comme unité constituée, a une unité constituante et organisatrice. Cette
unité est celle de la conscience ; il n’existe pas d’unité en soi de ’objet ou du
monde des objets, mais toute unité reléve de Pesprit et n’est possible que par

Pesprit (p. 46).

Par un travail de coordination incessant, Pesprit édifie une série de
structures qui sont par exemple des objets physiques, des lois scien-
tifiques ou des théories scientifiques, et dont l’ensemble constitue
pour lui le monde sensible. Ce qui caractérise cette these kantienne,
aussi bien chez un Lachitze-Rey que chez un Brunschvicg, c’est le
fait que le pouvoir constituant d’une part et le monde des objets et
des théories, disons mieux : le monde des structures, d’autre part,
forment un couple coordonné vectoriellement. L’un des termes de ce
couple, le pouvoir constituant, se tient «derriere » ’autre terme, le
monde des structures, et ’engendre. Il convient de citer a ce propols‘
la parole de Boutroux : « Pactivité engendre I’essence ».

N’oublions pas que I’ceuvre de Kant tendait a légitimer la science
de Newton ; nous écrivions, il y a quelques années: « L’idéalisme
constructif [d’un Brunschvicg] n’est que la métaphysique spontanée
de la science physico-mathématique » ®. Si le savant a Pattention
braquée indéfectiblement sur le monde qu’il construit, le philosophe
réclame la conversion de cette attention vers ’activité génératrice de
Pesprit, mais, ce faisant, le philosophe valorise et fonde le monde que
le savant engendre. M. Brunschvicg parle constamment de «la vérité
de la science » ; tout comme Kant, il justifie ’ceuvre du savant. Cest

(Y) Revue de Théol. et de Philos., 1935, p. 208.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 183

en ce sens que la conversion brunschvicgienne est foncitrement diffé-
rente de la bergsonienne que nous examinerons tout a Pheure. Se
plagant sur la ligne psychologique qui va des données aux structures,
M. Brunschvicg confirme au savant qu’il est dans la bonne voie. Il
s’agit de construire la réalité du monde en dépassant les données qui
sont un simple prétexte pour que P'esprit puisse déployer son activité
constructive ; on parvient alors a « définir la réalité du monde par la
convergence de ses expressions rationnelles», en d’autres termes
« notre pensée va au réel, elle n’en part pas », comme écrit M. Bache-
lard. Donc, quand le savant prend ses propres théories pour le monde
réel, il est dans le vrai !

En résumé, si 'on envisage les trois éléments fondamentaux dont
toute théorie de la connaissance doit tenir compte, soit : les données,
les structures édifies a partir des données et le pouvoir constituant
qui élabore ces structures, la conception de M. Brunschvicg se carac-
térise de la fagon suivante : En premier lieu, escamotage des données ;
qualifiées de simple « choc » de I’expérience, ces données sont comple-
tement dévalorisées ontologiquement, c’est-a-dire qu’elles n’ont
aucune valeur de réalité. Parfois M. Brunschvicg les envisage comme
des sortes d’obstacles que I’esprit lui-mé&me place devant lui pour
avoir le plaisir de les surmonter! Alors qu’un Kant les envisageait
comme étant de mystérieux messages émanés de la chose en soi,
M. Brunschvicg, en bon disciple de Fichte, ne veut pas que soit
rompue la stricte immanence a Pesprit de tout le processus de la
connaissance. Ajoutons que le probléme des données est la pierre
d’achoppement de tout systéme d’inspiration kantienne: c’est un
élément dont les kantiens tendent a se débarrasser de la fagon la plus
élégante possible, mais qui les géne et dont ils parlent toujours avec
un visible embarras, témoin ces lignes de M. Lachi¢ze-Rey :

Pour que la puissance constructive du moi entre en exercice, pour que nous
songions & penser ou a construire un objet ou un monde, il faut évidemment
qu’une . impression soit produite en nous, qu’un avertissement nous soit
fourni, qu’un message nous soit envoyé ; et ce message est une sensation.
Dot vient-elle et quelle en est Iorigine absolue ? Nous ne le savons pas. La
sensation nait en nous, ainsi que le remarquait Spinoza, comme une consé-
quence sans prémisse. Elle apparait comme émanant d’un principe inconnu,
d’une chose en soi = « sur laquelle nous pourrons faire des hypothéses, mais
sans étre en mesure de les vérifier directement. Parmi ces hypothéses, nous,
verrons que celles de Malebranche et de Berkeley plagant directement le



184 MAURICE GEX

principe de nos sensations en Dieu, quoique d’une fagon différente, sont les
plus acceptables (1),

Avant d’aller plus loin, remarquons que les trois éléments dont
nous avons parlé ne sont pas situés dans un méme plan de réalité, car
seules les données sensibles et les structures élaborées sont saisissa-
bles en elles-mémes, le pouvoir d’élaboration et de coordination reste
dans la coulisse et son existence est induite & partir de ses produits
structurés : on peut dire encore que ce pouvoir constituant est vécu
intimement par nous lorsque nous élaborons quelques structures,
mais il ne peut jamais devenir objet de connaissance comme tel : il
reste insaisissable en lui-méme. Psychologiquement, nous constatons
une élaboration qui va des données sensibles aux structures, la puis-
sance d’¢laboration survolant en quelque sorte cette ligne psycholo-
gique. Si nous escamotons un des termes, les données sensibles, comme
le fait M. Brunschvicg, nous nous trouvons devant un couple coordonné
vectoriellement ainsi que nous I’avons déja dit, savoir la puissance
constituante ou Pesprit en tant qu’activité génératrice qui engendre
des structures, la flecche allant de P’esprit aux structures, et représen-
tant une réalisation ou création.

Pour avoir une représentation schématique précise de 1’économie
intérieure de cette conception, il convient de rétablir la triade primi-
tive que nous symbolisons par les sommets dun triangle ED §:

E

g\

/
// \\\\ C
/ TN\
/ W

.

(1) Le moi, le monde et Dieu, p. 60. Nous avons tenu 4 donner ce texte significatif
de la fagon d’envisager les données par les kantiens et si nous I'avons emprunté i
M. Lachiéze-Rey, cela tient au fait que nous ne pouvons fournir, signé de M. Brun-
schvicg, un texte aussi précis, ou la difficulté soit abordée de front, car ce dernier
passe toujours comme chat sur braise sur la question de la sensation !

\
—— .S
v



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 185

Le sommet E (esprit) domine ou survole, si ’on préfére, la ligne
D S. Le vecteur de réalisation r va de E vers S, la réalité étant au
terme d’une construction. La conversion brunschvicgienne est repré-
sentée par le vecteur ¢ qui va de S vers E, elle demande au philosophe
de se détourner des séductions du monde construit (ou étre) pour se
retourner vers le principe de 1’étre ou activité unifiante, esprit.

Feignant pour un instant d’accorder un semblant de réalité aux
données, demandons-nous comment il convient d’envisager la ligne
psychologique D § du point de vue brunschvicgien. Nous aboutissons
a deux constatations fort importantes :

1. Nous trouvons sur cette ligne le reflet du vecteur de réalisation r,
mais ce n’est plus un vecteur de réalisation, puisque ce dernier doit
partir de la source effective E, c’est, comme nous venons de le dire,
son reflet ou sa transposition que nous nommerons vecteur de valo-
risation ontologique v qui est dirigé de D vers S. Ce vecteur v exprime
qu’on atteint la valeur d’étre ou de réalité en allant des données vers
les structures, par conséquent en tournant résolument le dos aux
données immédiates.

2. Il ne se manifeste aucune conversion sur cette ligne D S. En
effet, M. Brunschvicg a fait une guerre acharnée aux philosophies
qui, comme le thomisme, se basent sur la perception, et il écrit qu’il
convient de «substituer a I'univers de la perception, comme a I’uni-
vers du discours, I'univers de la science qui est le monde véritable » @,
I1 ne faut pas confondre les données immédiates de la conscience avec
les perceptions qui sont déja le résultat d’une élaboration a partir
de ces données immédiates. M. Brunschvicg, tout simplement, considé-
rant une élaboration insuffisamment poussée — les perceptions —,
en appelle 2 une élaboration qui ne reste pas en chemin, mais qui
s’efforce d’aller aussi loin que possible, comme c’est le cas des étres et
théories scientifiques.

Par conséquent, M. Brunschvicg suit la pente naturelle de la pensée
qui va des données aux structures, en passant par la perception qui
est, elle aussi, une structure, et il ne réclame pas la moindre conver-
sion de cette direction spontanée de I'intelligence. Considérer la per-
ception comme réalité est une sclérose de la pensée a éviter, une
phase 4 dépasser, mais dans le sens méme qui a permis a la perception
de se constituer : 'orientation est bonne, mais il faut passer outre !

(%) Les dges de intelligence, p. 104.



186 MAURICE GEX

Finalement, nous dirons que la conversion brunschvicgienne, qui ne
s’exerce que des structures vers ’Esprit, est fort peu révolutionnaire,
puisqu’elle n’intéresse en rien la ligne psychologique qui va des
données aux structures. Sur cette ligne, par contre, il y a valorisation
de tout ce qui est construction du monde, coordination de lexpé-
rience.

Remarquons tout de suite qu’il existe au moins deux sortes de
constructivisme idéaliste. Le constructivisme hégélien ou dialectique
prétend épouser le rythme méme du devenir cosmique, alors que,
selon le constructivisme de M. Brunschvicg, I’esprit se borne a édifier
la vérité humaine de la science au moyen, non pas d’une dialectique
philosophique, mais de I’application des mathématiques a 1’expé-
rience — l’expérience étant en définitive immanente a Pesprit. Si la
pensée de M. Brunschvicg est infiniment moins ambitieuse que celle
de Hegel, elle n’en est que plus équivoque. Car ordre humain de la
science se définit en face de quel autre ordre ? Le philosophe se dérobe
a cette question, en rétorquant que l’esprit ne peut répondre que
pour lesprit, non pour la nature. Et cet esprit dont il parle, est-il
impersonnel ? Si oui, comment des &tres individuels y participeni-ils
et quel est le degré de réalité, de consistance ontologique de tels étres
en tant que multiples et distincts les uns des autres ?

Dans un article intitulé : Le probléme métaphysique de la finalité et
Pidéalisme critique de M. Brunschvicg, M. Arnold Reymond a analysé
d’une maniére trés pénétrante et détaillée ce probléme, et il aboutit
aux conclusions suivantes :

En définitive, il semble que pour M. Brunschvicg le probléme de I’étre se
résolve dans une dialectique des Idées, impersonnelle et immanente. Les
«moil » ou sujets pensants sont alors, si nous osons risquer cette image, les
points d’intersection produits par le mouvement des idées de la pensée uni-
verselle, en ce sens que le choc, en ces points, des jugements d’extériorité et
d’intériorité les ferait surgir. Par rapport 4 cette double série de jugements
chaque moi constituerait au sein de la pensée universelle un centre de réfé-
rence qui se distinguerait de tout autre centre de référence du méme genre,
et c’est en quoi consisterait son originalité et son irréductibilité. Les diverses
personnalités humaines seraient alors les formes transitoirement conscientes
que la pensée impersonnelle, inconsciente et universelle, prendrait pour décou-
vrir 'Un invariant auquel doivent finalement aboutir Pimplication mutuelle
de tous les jugements et la liaison derniére de toutes les idées (),

(1) Revue de Théol. et de Philos., 1931, p. 98.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 187

Dans une autre étude, De la méthode dans la recherche métaphysique,
parlant de I'idéalisme radical en général, M. A. Reymond précise :

Seulement, §’il en est ainsi, on ne voit en aucune fagon comment les Idées
ou Formes, support de tout ce qui existe, ont pu produire des effets si étran-

gers a leur nature et faire jaillir les étres conscients et personnels que nous
sommes (1),

En résumé, la philosophie de M. Brunschvicg, qui veut éviter toute
métaphysique, se définit entiérement par le couple vectoriellement
orienté de esprit et des structures sans cesse revisables, vecteur sus-
pendu dans le vide. Ou se dirige sa pointe ? Quel est le sens de I’effort
de réalisation qui tisse sans tréve des relations ? Cette conception
n’est-elle pas en vérité une amorce de métaphysique qui réclame un
achévement, un complément ? M. Lachiéze-Rey, qui admet le point
de départ kantien de M. Brunschvicg, I’a remarqué avec acuité, car
il n’est pas d’accord avec, non pas, sans doute, ’aboutissement, mais
avec... ’absence d’aboutissement de la pensée brunschvicgienne !
Voici ce qu’il écrit :

Comment, 4 la lumiére méme d’une conscience de plus en plus maitresse
de ses jugements, ne pas considérer comme vains la charité et I’amour, si
charité et amour ne s’adressent qu’a des esprits définis comme des puissances
de tisser et d’organiser ? Et I’art, que pourrait-il finalement exprimer, quelle
portée pourrait-il lui rester aux yeux d’une réflexion éclairée si, nous prenant
dans notre puissance organisatrice et constructive comme des absolus ou il
0’y a plus de mystére ni d’au-dela, plus de fonction autre que celle de jouer
avec les phénoménes sensibles et avec leur ordination, il perdait tout con-
tact avec ’idée d’une réalité qui nous dépasse et ou se fixerait notre des-
tinée ? @)

Bien que M. Brunschvicg méprise I’hégélianisme, qui a méconnu
«la vérité de la science» en lui substituant une philosophie de la
nature hautement fantaisiste, et bien que la dialectique hégélienne
soit beaucoup plus dogmatique que I’idéalisme critique, il n’en reste
pas moins vrai que ces deux philosophies se ressemblent par leur
orientation. « La philosophie de Hegel », écrit M. Emile Bréhier dans
son Histoire de la philosophie, «est une vaste alchimie : il s’agit de
transmuer en pensées les données des sens et les représentations,
d’introduire universalité et nécessité 1a ou nous sont données indivi-

(r) Recueil de travaux publiés par la Faculté des Lettres, 4 'occasion du quatriéme
centenaire de la fondation de I'Université de Lausanne, 1937, p. 22. — (2) Le
moz, le monde et Dieu, p. 123.



188 MAURICE GEX

dualité et juxtaposition» (t. II, p. 746). Ce sont des constructivismes
qui tournent le dos aux données immédiates. Si nous invoquons le
systéme de Hegel, que certains considérent comme périmé, cela
tient au fait que le mouvement phénoménologique en Allemagne et le
néo-réalisme en Angleterre ne peuvent se comprendre que comme
des réactions violentes, dirigées contre le constructivisme hégélien, et
qui réclament un retour 4 Pimmédiat.

Conversion bergsonienne ou retour & Pimmédiat. — Nous n’avons
nullement Pintention de toucher aux multiples aspects de la pensée
bergsonienne : nous la prenons ici pour type d’une certaine conver-
sion, en essayant de dégager nettement sa réponse a la question : ou
chercher le réel ! Tout le monde connait la réponse de Bergson : le
réel est a chercher dans les données immédiates, avant que celles-ci
soient disloquées et organisées en objets, puis en théories par Pintel-
ligence fabricatrice et par le langage. La conversion se fait sur la ligne
qui va des structures aux données : le philosophe doit détacher son
attention des structures pour se tourner vers le flux mobile des
données immédiates de la conscience. « Philosopher », écrit Bergson,
« consiste & invertir la direction habituelle du travail de la pensée » @,

Rien de plus émouvant en vérité qu'un tel appel a une connais-
sance immédiate de la réalité profonde : plus d’écran interposé, plus
de laborieuses coordinations qui font raffiner et subtiliser a partir des
mémes éléments, sans qu’aucun enrichissement véritable se produise
en cours de route ; il suffit de remonter la pente des vieilles habitudes,
effort difficile et laborieux, mais qui est merveilleusement récom-
pensé a son terme par la révélation d’une source de réalité toujours
jaillissante, qui se renouvelle sans tréve. Car, il convient d’y insister,
cette inversion ou conversion bergsonienne oriente ’attention a la
fois vers le réel et vers le principe de ce réel, les deux ne faisant
qu’un ; les données immédiates sont, en effet, a la fois une création
continue ou, si ’on veut, le lieu on I’élan vital nous traverse et nous
féconde, et la réalité profonde elle-méme dont la «substantialité »
consiste dans le changement, c’est-a-dire dans le renouvellement.

(x) La pensée et le mouvant, p. 241.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 139

Schématiquement, disons que E, esprit, se confond avec D, les
données, donc un des c6tés de notre triangle tend vers zéro.

o w— S

Naturellement la valorisation ontologique a méme sens et méme
direction que la conversion, valorisation et conversion s’exercant le
long de la ligne psychologique concréte des structures aux données.

Donnons une ou deux citations de son livre La Pensée et le Mou-

vant, qui montrent lumineusement P’esprit anti-constructiviste dont
est animée la philosophie de Bergson.

Voici d’abord un point sur lequel tout le monde s’accordera — il convient
de signaler que Bergson s’adresse ici a4 un public anglais. — Si les sens et la
conscience avaient une portée illimitée, si, dans la double direction de la
matiére et de Pesprit, la faculté de percevoir était indéfinie, on n’aurait pas
besoin de concevoir, non plus que de raisonner. Concevoir est un pis-aller
quand il n’est pas donné de percevoir, et le raisonnement est fait pour com-
bler les vides de la perception ou pour en étendre la portée (p. 165).

Remarquons tout de suite que par perception, Bergson entend ici
une saisie immédiate du réel et nullement le résultat d’une construc-
tion telle que la perception d’un objet physique isolé et congu comme
invariable par rapport a ses aspects. La note réaliste de cette citation
est caractéristique : le réel se manifeste, il n’est que de savoir I’ap-
préhender, nullement de 1’élaborer. Il faut

revenir 4 la perception, obtenir qu’elle se dilate et s’étende... Supposez qu’au
lieu de vouloir nous élever au-dessus de notre perception des choses, nous
nous enfoncions en elle pour la creuser et 1’élargir. Supposez que nous y insé-
rions notre volonté, et que cette volonté, se dilatant, dilate notre vision des
choses. Nous obtiendrions cette fois une philosophie ou rien ne serait sacrifié
des données des sens et de la conscience : aucune qualité, aucun aspect du
réel ne se substituerait au reste sous prétexte de ’expliquer... Elle aurait pris
tout ce qui est donné, et méme plus que ce qui est donné, car les sens et la
conscience, conviés par elle a un effort exceptionnel, lui auraient livré plus
qu’ils ne fournissent naturellement (p. 168 s.). Par Pextension et la revivi-
fication de notre faculté de percevoir, peut-étre aussi par un prolongement
que donneront a Dlintuition des 4mes privilégiées, nous rétablirions la con-
tinuité dans I’ensemble de nos connaissances — continuité qui ne serait plus
hypothétique et construite, mais expérimentée et vécue (p. 178).



190 MAURICE GEX

Ainsi, pour remplacer le progrés et la continuité engendrées par la
construction progressive du réel, Bergson parle de la dilatation du
pouvoir de perception, qui reste purement réceptif, mais qui élargit
le champ de sa réception, et par la-méme engendre progrés et conti-
nuité. Remarquons, en passant, qile cette dilatation de la perception
ressemble singulierement a la these des occultistes qui affirme que de
nouveaux organes de connaissance peuvent naitre chez ’homme qui
suit une voie initiatique, par Pintermédiaire desquels I'initié peut
entrer en rapport avec ce qu’on nomme les mondes supérieurs.

Bergson rejoint également les mystiques de tous les temps, pour
lesquels une attitude réceptive et accueillante est éminemment pro-
pice pour nous unir a une « source de vie », 2 un courant créateur —
ou élan vital — qui nous traverse et nous galvanise : c’est la passivité
qui doit nous procurer la participation a la plus haute créativité.

Le retour a 'immédiat préné par Bergson a profondément remué
le monde philosophique qui s’est emparé de cette promesse d’une
métaphysique concréte et toute palpitante de vie. Citons trois bréves
phrases de Pouvrage de M. Jean Wahl, au titre significatif de Vers
le concret, consacré a4 William James, Whitehead et Gabriel Marcel.
« En tous trois nous trouvons ce sentiment du donné» (p. 7). «Ils
revendiquent les droits de 'immédiat » (p. 3). « Ce qui est réel est ce
qui apparait » (p. 13). Cette derniere affirmation prend rigoureuse-
ment le contrepied de la phrase de M. Bachelard citée et approuvée
par M. Brunschvicg: « Notre pensée va au réel; elle n’en part
pas» (O,

Indiquons encore rapidement que les phénoménologues allemands
réagissent violemment contre tout constructivisme, dans lequel ils
volent le spectre de I’hégélianisme, et réclament la méme conversion
que Bergson : le méme schéma leur convient. Il y a toutefois entre eux
et Bergson cette différence considérable — quine touche d’ailleurs pas
au schéma — que l'intuition bergsonienne atteint une durée continue,
alors que la W esenschau ou intuition des essences des phénoménologues
saisit un univers radicalement discontinu. Mais nous ne voulons pas
nous attarder la-dessus : nous ne parlons que d’orientations fonda-
mentales en métaphysique, en laissant délibérément de c6té toutes
les nuances : Bergson nous sert de type et de chef de file, tout sim-
plement. Il est inutile de nous faire remarquer que Bergson est plus

(1) Lton Brunscuvice, Les dges de Uintelligence, p. 137.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 191

complexe et plus riche que nous ne le disons : nous le savons mieux
que personne ! ()

La valorisation ontologique exclusive des données immédiates, telle
que la congoivent les bergsoniens, nous parait insoutenable. Ce fut
une brillante — et sans doute nécessaire — réaction contre le scien-
tisme, mais maintenant que cette conception a accompli sa mission
en alertant les esprits, la pensée doit revenir a une position moins
unilatérale, plus équilibrée. Au terme d’une de ses chroniques philo-
sophiques du Zemps, consacrée a la Pensée et le Mouvant de Berg-
son, M. Louis Lavelle écrit : «[La doctrine de Bergson] aurait pu aussi
relever le concept au lieu de le réduire a n’étre qu’un repere immobile
et arbitraire approprié seulement aux besoins de P’action ou a ceux
du langage ; elle aurait pu l'incorporer au réel comme une médiation
vivante sans laquelle toute communication réglée soit avec les choses,
soit avec les autres consciences, serait également impossible » @,
Nous souscrivons a ces lignes avec le correctif suivant : la médiation
vivante dont parle M. Lavelle est réalisée non par le concept lui-
méme, mais par l’activité de jugement qui I’engendre.

(1) I1 est amusant de constater que les types que nous venons de caractériser se
retrouvent chez des personnes absolument étrangéres 3 la philosophie et manifes-
tent une orientation spontanée de leur mentalité. Ainsi, le type brunschvicgien
« vulgaire » est fort commun, c’est le scientiste qui ne voit partout que déterminations
précises. Aucun mystére, aucun secret, pas de contingence dans le monde: son
esprit est entiérement subjugué par les déterminations de toute espéce qui forment
pour lui le tout du monde. Il reste prisonnier d’un réseau compact de détermina-
tions, de structures achevées, qu'il objective devant lui, qu’il « réalise ». L’univers
lui apparait statique et défini, et 'homme lui-méme est considéré comme une partie
de cet univers dans le mécanisme rigoureux duquel il est engagé, sans jouir d’aucune
autonomie propre.

En opposition radicale a ce type assez simple, nous rencontrons celui qui fait
profession de psychologisme ou d’esthétisme. Incapable de coordonner, il arréte son
regard sur I’événement qui surgit il ne sait d’ou et qui s'impose par sa seule pré-
sence. Il ne distingue pas entre les divers événements, intérieurs ou extérieurs, il
valorise exclusivement I'éprouvé, le vécu comme tels. Il fuit toute construction,
toute coordination, ne voit partout que spontanéité, sans chercher i rendre compte
d’une fagon logique d’une apparition nouvelle dans le champ de sa conscience.
Tout ce qui apparait est valorisé par la-méme : il ne reconnait que des faits et il
est incapable de former I'idée de droit qui provient toujours de la valorisation d’une
construction. Ses manifestations intellectuelles se bornent au témoignage et a la
confession et elles se caractérisent par une extréme incohérence et confusion de
pensée. _ ‘

Ainsi, les conceptions philosophiques les plus raffinées peuvent trouver 'incar-
nation des tendances qu’elles manifestent chez Monsieur Tout le Monde, qui en
présente comme un grossissement simplifié. — (2) Le moi et son destin, p. 37.



192 MAURICE GEX

Aucune philosophie ne peut éviter de coordonner la vision du
monde qu’elle cherche a faire triompher, et de valoriser par la impli-
citement la coordination, la structure. Mettre une chose a sa place,
c’est la coordonner A d’autres. Refuser le relationnel, la coordi-
nation, c’est laisser proliférer telle ou telle manifestation arbitraire
de Dl’étre qui se fera prendre pour le tout. De plus, c’est s’inter-
dire de construire une philosophie, méme de la fagon la plus
dynamique.

Qu’on en appelle d’une coordination mal informée a une coordina-
tion mieux informée, nous sommes entierement d’accord, — et
M. Brunschvicg le fait lorsqu’il dénonce I'inadéquation de la percep-
tion et du langage pour proner la mathématique — mais on ne peut
écarter toute coordination comme déficiente en soi.

D’apres la conception grossi¢re de la science que se font les bergso-
niens — et que la plupart des philosophes dépourvus de culture
scientifique adoptent d’enthousiasme, par ressentiment, sans doute !
— Pintelligence se livre a un découpage arbitraire du réel pour per-
mettre a ’action de s’y insérer ; or, pour opérer ce découpage, l'intel-
ligence spatialise le réel, spatialise méme la durée pour la transformer
en temps homogeéne. Expliquer physiquement, a dit Meyerson qui
vient ici a la rescousse de Bergson, c’est expliquer par ’espace. Nous
ne contestons pas que ces vues s’adaptent a une science rudimentaire,
mais elles sont impuissantes a rendre compte de la science contem-
poraine. En réalité, ’effort expérimental et rationnel a contraint la
science contemporaine a se raffiner de plus en plus et a s’évader du
spatial, de l'image. Est-il nécessaire de rappeler que la physique
actuelle renonce a localiser rigoureusement 1’électron, le photon, etc.,
qu’elle use de plus en plus des notions de groupe, d’action totale, de
probabilité ? La limitation du champ d’application des catégories de
temps et d’espace, forgées au niveau des phénomenes a notre échelle,
et lexigence de réajustement par de nouvelles coordinations plus
complexes de ces catégories de coexistence et de succession pour
I'usage microphysique : tel est le nouvel aspect épistémologique de
la science contemporaine. Or un tel réajustement échappe assurément
a I'imagination spatiale, qui ne pourrait qu’utiliser les schémes aban-
donnés pour se représenter cet abandon et leffort d’édification de
nouveaux schémes, ce qui serait contradictoire.

Tout esprit original et fécond doit &tre capable de se détourner de
la contemplation des structures, de s’arracher a l'orientation ordi-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 193

naire de esprit pour s’orienter vers le monde qualitatif et toujours
renouvelé des données, afin de tenter de nouvelles syntheses, de
rajeunir et élargir les anciennes. Il faut avoir la force et le courage de
briser les synthéses toutes faites, de se replonger dans le monde
chaotique des données pour lui imposer un nouvel ordre plus satis-
faisant que ’ancien. Telle est la vérité du bergsonisme. Sa limitation,
et par conséquent son erreur, consiste a refuser le droit d’organiser
de nouvelles synthéses qui ne sont pas nécessairement spatialisantes,
a condamner la pensée a s’abandonner a la contemplation du psycho-
logique pur, des données immédiates, 4 envisager celles-ci par consé-
quent comme autant d’absolus de réalité qu’il est interdit d’ordonner
suivant des normes universelles. Il est non moins stérile de se borner
4 la contemplation des données immédiates, que de rester prisonniers,
comme les conformistes, des structures toutes faites qu’on ne songe
jamais a reviser.

Ce respect, cette valorisation du donné serait une chose excellente
en elle-méme si elle n’avait pour contre-partie la crainte et comme
la hantise de la médiation intellectuelle qui pésent sur tout philo-
sophe tendant & rejeter les coordinations de la pensée pour se plonger
dans immédiat et éprouver une pure présence. Parlant des con-
quétes de la spectroscopie, M. Miéville écrit :

Cette prodigicuse révélation de I'unité de structure de 'univers ne nous

serait pas échue si les physiciens, les chimistes et les astronomes avaient
dédaigné P’analyse et I'instrument logique qui la rend possible, s’ils s’¢taient

\

contentés de l’intuition, se bornant a prendre conscience du flot mouvant
de leurs impressions. A la place d’une symphonie puissamment orchestrée,
ils n’auraient alors pergu qu’une immense et confuse rumeur (1),

Sans doute, les partisans de Bergson nous feront remarquer que
leur maitre a justifié la science en reconnaissant qu’elle touche un
absolu dans ses investigations du c6té de la matiére ; mais elle laisse
de coté Lesprit qui doit étre saisi dans les données, par intuition.
C’est précisément cette dualité entre esprit et matiere qui est insou-
tenable, comme si la science n’était pas une manifestation spirituelle
de premier ordre. L’intelligence scientifique purement spatialisante
‘est un mythe. Sous toutes ses manifestations, la pensée est présence
en nous de la totalité ; la pensée, ainsi que I’a dit M. Miéville et ainsi
que le déclare, de son coté, M. Lavelle, est ce qui nous relie a la tota-
lité, ce qui nous dépasse et nous accomplit par la-méme.

(1) Pers une philosophie de I' Esprit ou de la Totalité, p. 19.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXVIII (N© II4~11§, 1940). 13



194 MAURICE GEX

*
* *

Panpsychisme. — Résumons-nous : M. Brunschvicg a défini le
monde « par la convergence de ses expressions rationnelles » : il valo-
rise I’ceuvre de la pensée coordinatrice comme hautement spirituelle.
Bergson valorise les données qui, cessant d’étre de simples prétextes
comme pour M. Brunschvicg, se manifestent comme la realité méme.

Ces deux types de philosophies sont a sens unique de valorisation :
reprenant le mot de Leibniz, nous dirons que ces deux conceptions a
sens unique et opposé, ont raison dans ce qu’elles affirment et tort
dans ce qu’elle nient.

Pour ¢viter les difficultés auxquelles ces deux philosophies unilaté-
rales aboutissent, il convient selon nous de valoriser a la fois les don-
nées et les structures. Si les données sont pour mous les points de
départ de nos élaborations, elles doivent étre pour elles-mémes et en
elles-mémes insérées dans les mailles d’une activité de syntheése cos-
mique qui leur donne leur réalité, leur consistance propre. Nous obte-
nons ainsi une métaphysique a double sens de valorisation, représen-
table par le schéma suivant :

Il y a réalisation dans le sens E—8. Le pouvoir synthétique de coor-
dination étant cette fois congu comme distinct des données (celles-ci
étant a la fois le produit d’un tel pouvoir et la mati¢re sur laquelle
ce pouvoir s’exerce), le vecteur de la conversion bergsonienne se
dédouble et joue de S—D et de S>E. E’ représente, non pas un esprit
proprement dit, mais une activité génératrice par rapport a laquelle



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 195

les données D sont des structures (S). E’ réalise §' ou D. Enfin, la
conversion le long de S D peut, en prolongeant son effort, s’orienter
vers le centre d’activité E’. (Naturellement, plusieurs centres d’acti-
vité E’ peuvent se raccorder 4 D et ces différents centres E’ peuvent
étre reliés les uns aux autres, mais il n’y a aucun avantage a compli-
quer le schéma dans ce domaine hypothétique qui se situe hors du
sujet). La notion de donnée devient donc quelque chose de relatif : ce
qui est donnée par rapport a un certain sujet, devient structure lors-
qu’on le rapporte 4 un autre centre d’activité, ainsi D est 8’ par rap-
port a E’. Dans Je domaine psychologique, nous constatons que telles
structures deviennent données pour ’élaboration de nouvelles struc-
tures qui se fait a partir des premiéres. Ainsi, la perception est une
structure : elle devient une donnée pour la science qui élabore, en
s’appuyant sur la perception, les structures de plus en plus complexes
que sont les faits, les lois, les théories scientifiques. Nous demandons
d’admettre que les « données immédiates de la conscience », celles au
dela desquelles il n’est pas possible de remonter en restant sur le
terrain psychologique, sont elles-mémes des structures (.

Une telle métaphysique comporte une part d’hypothese, un bond
hors du terrain strictement critique qui est déterminé par la dualité
objet-sujet, car vouloir ne point quitter le terrain critique, c’est s’in-
terdire finalement, comme M. Brunschvicg, de faire de la métaphy-
sique (celui-ci, d’ailleurs, ne peut s’empécher d’en faire en contre-
bande !) Mais, disons-le nettement : le caractére aléatoire de cette
premiere démarche philosophique est compensé et au dela par les
propriétés de fermeture sur lui-méme que présente le systéme obtenu :
il y a 13 une sorte de vérification de I’hypothese par la cohérence
intrinséque de I’ensemble.

Définissons le concret comme le non-séparé, comme ce qui posseéde
un intérieur, une activité constituante propre, et donnons un exemple
pour expliquer la conception métaphysique qui nous occupe présen-
tement, Voici un crayon. En tant que donné dans notre représenta-
tion, il n’est pas du concret, il n’est qu’un élément — I’élément
objet — de la synthése objet-sujet qui, elle, est concréte. Cependant
nous postulons (ici apparait le caractére hypothétique et extra-

(1) 11 semble que Bergson adopte parfois cette fagon de voir lorsqu’il dit que
Pesprit concentre en une sensation de couleur d’apparence simple ce qui comporte
des millions de vibrations & la seconde : cependant, n’oublions pas que la matéria-
lité et la spatialité sont, pour Bergson, des réalités dérivées, de I'élan vital « détendu »,



196 MAURICE GEX

critique de la métaphysique) que ce crayon possede un en-soi, ce qui
ne veut pas dire qu’il soit une chose en soi claquemurée en elle-méme,
isolée du reste. Cela signifie qu’il est un certain mode d’activité
rayonnante — M. Whitehead dirait « d’activité préhensive » — qui se
relie au tout de multiples fagons, non un étre inerte limité au strict
contour que nous lui attribuons dans notre représentation. Posséde-t-
il une individualité ? Question délicate, a laquelle on peut, nous
semble-t-il, répondre comme suit : tant qu’il n’est pas le si¢ge d’une
activité novatrice et autonome dans une certaine mesure, il n’est pas
a proprement parler une individualité, il est une portion découpée
par notre représentation d’une activité plus générale qui constitue la
table sur laquelle il est posé, la chambre, etc., et toutes les lois phy-
siques qui s’y manifestent. Mais cette activité générale est indépen-
dante, quant 4 son existence, de notre activité de connaissance.
Lorsque notre activité de connaissance joue, elle se branche sur cette
activité cosmique; en d’autres termes, comme dit M. Ruyer, de
nouveaux modes de liaisons apparaissent qui sont spécifiques de la
connaissance. Si c’est une plante que nous considérons, a la place
d’un crayon, alors il y a individualité véritable, autonomie tranchée
— bien que toujours relative, il va sans dire — de l’activité qui la
constitue. Une telle conception est un panpsychisme, ot le psychisme
est congu comme activité synthétique de coordination et de créa-
tion ®. Citons ces lignes de M. Parodi qui sont d’une parfaite net-
teté :

Je crois, en effet, que ce n’est pas seulement dans ’individu humain, ou
dans I’étre vivant, qu’il faut admettre des centres d’activité plus ou moins
concevables sur le type de la conscience, et qu’on doit concevoir toute réalité
par analogie avec elle. §’il y a, et dans la mesure ou il y a (c’est a la science
de le déterminer), des touts naturels dans la nature ; dans la mesure ou ...il
y a des équilibres de systémes constitués réellement hors de nous, ou, comme
on dit encore, des structures objectivement réalisées, dans cette méme mesure

(¥) Elle n’a rien de révolutionnaire : dans notre article sur « Queiques aspects du
réalisme contemporain» (Revue de Théol. et de Philos., juillet 1933, p. 186), nous
avons signalé les philosophies de Whitehead, d’Alexander et de Ruyer, qui en sont
des exemplaires plus ou moins réussis et plus ou moins complets, et dans une lettre
complémentaire (Ibid., p. 174 s.) nous soulignions I'inspiration leibnizienne de ces
conceptions a la fois idéalistes et réalistes. Dans le présent travail nous mettons
de cdté les références historiques pour analyser et critiquer les trois tendances méta-
physiques fondamentales que nous avons dégagées en les envisageant intrinséque-
ment, nous appuyant tout au plus sur un penseur type qui sert de guide ou de signe
de ralliement.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHY SIQUE 197

on peut admettre, outre ce spiritualisme universel qui anime 'univers dans
son ensemble, qu’il peut y avoir des centres d’énergie, centres de pensée, ou
de force, ou de tendance, chez tous les étres pensants d’abord, chez les vivants
ensuite, et enfin, 4 des degrés infiniment atténués, dans tous les éléments que
la nature présente comme constitués, comme ayant une certaine unité
naturelle (0,

Les deux types de métaphysique 4 sens unique que nous avons
décrits ont une orientation simple et nette qui flatte Uintelligence ;
par contre, dans la conception panpsychiste se pose le redoutable
probléme suivant : comment limiter 'un par l’autre le pouvoir de
réception a Pégard de structures déja constituées et le pouvoir de
construction du sujet connaissant ? C’est le probleme de Kant qui
consiste 4 déterminer la part du sujet dans la connaissance. Envisa-
geons lorigine des mathématiques, par exemple. D’aprés M. White-
head, dans son ouvrage intitulé La science et le monde moderne, les
mathématiques sont entiérement obtenues par abstraction a partir de
la réalité totale — theése aristotélicienne. Pour M. Brunschvicg, elles
sont pure construction. I1 doit é&tre possible de concilier ces deux posi-
tions extrémes en montrant dans quelle mesure elles sont abstraites
et dans quelle mesure elles sont construites : probleme délicat, auquel
nous ne voulons pas nous arréter, mais qui s’impose, nous semble-t-il.

Nous devons parvenir a insérer harmonieusement le mouvement
constructif de Pesprit dans une totalité fonctionnelle, qui, bien que se
modifiant sans cesse, est en quelque mesure imposée, donc donnée,
a notre pensée, laquelle par ailleurs la prolonge et ’accomplit. L’é1é-
ment descriptif ou constatif — qui justifie un processus d’abstraction
a partir de lui — est nécessité par ce simple fait que toute élaboration
ne provient pas de notre moi constructeur, mais peut étre I’ceuvre
d’autres centres d’activité.

Reprenons ce probléme par un autre biais.

3*
* *

Hasard et créativité. — La pensée se manifeste non seulement
comme pouvoir de coordination, mais aussi comme pouvoir de créa-
tion. C’est I’étre lui-méme, qui dans le fond est pensée, qui participe
a la fois a 'un et a la créativité,

Ces deux participations — disions-nous naguére — constituant en quelque
sorte les deux versants, les deux faces solidaires de P’étre. Ainsi on échappe a

(¥) Bulletin de la Société frangaise de philosopbie (1937), p. 39 s.



198 MAURICE GEX

un rationalisme étroit au sein duquel jouerait seule la fonction de coordina-
tion, d’unification, sur un divers immuable et brut venu on ne sait d’ou
(incompréhensible choc en retour de Pexpérience, chez M. Brunschvicg). La
catégorie de la créativité est destinéz a remplacer dans la philosophie moderne
celle de multiplicité ou diversité, donnée une fois pour toute, dans le monde
statique des Grecs. Elle signifie une novation, une initiative de 1’étre qui
engendre de la diversité ; c’est un principe d’évolution et de différenciation,
la participation a I'un étant source d’involution, d’ass'milation @).

Comment la créativité et la coordination jouent-elles ensemble, et
comment concevoir une nouveauté surgissant dans 'univers ? Pro-
blemes fort complexes que nous ne pouvons qu’effleurer rapidement.

Les kantiens, tels que M. Lachi¢ze-Rey, ne manquent pas de faire
remarquer qu’une nouveauté radicale, surgissant au milieu de struc-
tures étroitement coordonnées, a quelque chose de choquant, d’in-
congru : c’est ce qu’un Renouvier nomme un commencement absolu
qui vient, on ne sait pourquoi, bouleverser I’économie du cosmos,
rompre la continuité de la loi de causalité et par conséquent dérouter
Pintelligence. Cette conception irrationnelle de la novation, revient,
nous dit M. Lachiéze-Rey, au clinamen d’Epicure, a I'idée du hasard
pur.

Toute nouveauté apparaitrait nécessairement dans une telle perspective
comme un hasard analogue[a celui d’Epicure], puisque le temps traité comme
un milieu et non comme un instrument de Paction n’admet aucune véritable
initiative, aucun véritable commencement, aucun fondement originaire pour
une nouveauté. Autrement dit, toute nouveauté y constituerait inévitable-
ment... une conséquence sans prémisse, la prémisse n’étant pas ici seulement
inconnue, mais définitivement absente... ces doctrines ne peuvent éviter...
de revenir au hasard d’Epicure. Il en est ainsi dans certains cas pour Pévo-
lution créatrice de M. Bergson, et, plus souvent encore, pour I’« émergence »
chez les Anglo-saxons (@),

Pour échapper au hasard d’Epicure, les kantiens définissent la
nouveauté comme une structure posée par rapport a lactivité posante
ou constituante. C’est le vecteur de réalisation qui va de Pesprit aux
structures qui est créateur. Mais la novation n’apparait pas comme
une partie des structures par rapport au reste de ces structures, car
au sein des structures tout est toujours parfaitement coordonné. C’est
la coordination elle-méme qui est créatrice et ainsi le kantisme réalise
cette gageure d’unir intimement créativité et unification. L’esprit est

1) Revue de Théol. et de Philos., 1938, p. 228. — (2) Le moi, le monde et Dieu
935, P ) y
p- 65 s.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 199

pure liberté : il peut coordonner tel monde ou tel autre, mais au sein
de ce qu’il coordonne il n’y a pas place pour le hasard au sens d’Epi-
cure. La liberté et la nouveauté ne sont pas d’essence structurale:
elles expriment le rapport entre les structures d’une part et activité
formatrice, le «moi constructeur» comme dit M. Lachi¢ze-Rey,
d’autre part. La conception de M. Brunschvicg est exactement con-
forme a ce que nous venons de décrire. Quand les ilots d’irrationalité
se manifestent en science, ’esprit invente avec une déconcertante
ingéniosité des méthodes capables de réduire ces ilots, de les coor-
donner complétement au reste du savoir : création et coordination
vont donc bien de pair.

Chez Bergson, par contre, qui est parfaitement indemne de kan-
tisme, le flux des données immédiates, manifestation de Pactivité
créatrice, est une incessante novation par continuité : les nouveautés
sont saisissables dés lors en elles-méme et se déterminent comme nou-
veautés les unes par rapport aux autres et par rapport aux éléments
qui les accompagnent. La durée est créatrice et il ne faut pas dire
que les «choses » se transforment, ce qui supposerait en elles un
élément immuable, mais que c’est le changement lui-méme qui se
pose comme « substantiel ». Nous ne sommes pas exactement dans le
cas du hasard d’Epicure, par le fait de la continuité du changement,
cependant la nouveauté se laisse constater objectivement et on ne
peut pas — tout comme dans le cas du hasard épicurien — la prévoir
et la coordonner rationnellement.

Examinons au point de vue critique la conception Brunschvicg et
Lachitze-Rey : ce dernier I’a poussée métaphysiquement, ce que
s’interdit de faire M. Brunschvicg, Voulant échapper au solipsisme,
M. Lachiéze-Rey postule une pluralité de « moi constructeur». Il y a
la une incohérence par rapport a la position de départ: en effet,
pour M. Lachi¢ze-Rey, le monde de la science, comme celui du sens
commun, est enticrement édifié par le moi constructeur : c’est ce der-
nier qui déploie le temps et qui déploie I’espace, c’est lui qui pose
toutes les catégories et leur fait tisser I’étoffe du monde. Par consé-
quent, il ést illégitime de lui appliquer 4 lui-méme la catégorie de la
multiplicité-unicité pour déclarer qu’il y a plusteurs « moi construc-
teur » ! Le «moi constructeur » est manifestement supra-catégoriel :
donc aucune catégorie ne lui est applicable, voila ce qu’oublie M. La-
chi¢ze-Rey qui fait un usage transcendental des catégories.

Constatons, une fois pour toutes, qu’il y a deux types d’idéalisme



200 MAURICE GEX

nettement distincts : 'idéalisme constructiviste pur d’apres lequel il
n’y a d’objet que pour un sujet et réciproquement, puis I'idéalisme
leibnizien qui congoit 1’&tre sur le type de sujets envisagés comme
autant de centres d’activité constituante. Il n’est pas possible de
passer de la premitre conception 4 la seconde par continuité : si ’on
adopte la premiére, on en reste prisonnier. Par contre, si ’on s’ins-
talle dans le second idéalisme, qui mérite aussi bien la désignation de
réalisme (et cette installation suppose un bond hors du terrain cri-
tique, une hypothese que certains jugent onéreuse), alors il devient
possible d’intégrer en lui un certain nombre d’exigences du premier.

Dans la conception leibnizienne, les centres d’activité ou « mona-
des » ne peuvent pas étre supra-catégoriels. C’est la pensée totale
dans laquelle ils plongent, et qui les coordonne 4 leur tour entre eux,
qui est supra-catégorielle : leur « constructivisme » est donc limité,
borné, par le constructivisme intégral de la pensée supréme. La
liberté de Dieu, diront les théologiens, borne la liberté des créa-
tures. ‘

Entre la théorie de la créativité de Bergson et celle des kantiens,
nous n’hésitons pas: c’est celle des kantiens qui de beaucoup est la
plus satisfaisante et la plus féconde, si on daigne toutefois la trans-
poser dans le monadisme. L’apparition d’une nouveauté ne saurait
étre discréte, mais forme un ensemble organique dont un centre
d’activité doit rendre compte, la créativité restant toujours solidaire
du pouvoir d’unification. Cette fois nous ne disons plus le centre
d’activité, mais bien un centre d’activité. Or, de deux choses ’une :
ou nous coincidons avec le centre d’activité en question, ou ce n’est
pas le cas. Si nous coincidons avec lui, il n’y aura pas trace pour nous
de hasard au sens d’Epicure, de novation incoordonnable. Si ce n’est
pas le cas, alors la nouveauté nous apparaitra — mais ce n’est qu’une
apparence — étre du type épicurien ou bergsonien. Cette apparence
s’évanouirait pour une conscience qui coinciderait avec ce centre :
question de point de vue, par conséquent. Nous ne pouvons coordon-
ner dans le cadre spatio-temporel les activités créatrices des autres
sujets, de sorte que les produits de ces activités créatrices s’imposent
a nous comme des données opaques, des apparitions nouvelles et
inexplicables autrement que par des analogies hasardeuses. Pour
chacun des différents centres d’activité, il y a dans le monde 2 la fois
du donné (irréductible pour ce centre) et du construit; la pluralité de
ces centres d’activité fonde une créativité véritable au sein de I'uni-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN METAPHYSIQUE 201

vers, créativité qui ne se laisse pas réduire a un processus d’intériorisa-
tion unique.

Le principe d’individuation nous parait résider en la créativité des
divers sujets : c’est le pouvoir d’initiative de chaque étre qui fonde
sa distinction d’avec les autres. Cependant, si la créativité est prin-
cipe de différenciation, comme elle construit des systémes de coordi-
nation et comme elle se manifeste concurremment avec le pouvoir
d’unification, il se trouve qu’en méme temps qu’elle fonde l’origina-
lité de chacun — dans le domaine humain — elle le relie au tout et
devient la base de la personnalité : le moi est alors le centre d’un
rayonnement fécond qui rejoint les valeurs universelles. Ainsi, les
artistes les plus universels, les plus capables d’éveiller en nous des
résonances sont en méme temps les plus originaux.

En conclusion, nous dirons que I’étre réel, que nous nommerons le
concret, n’est pas l'individuel ; ce n’est pas non plus 'universel. Il
est le lieu ou lindividuel et 'universel se rencontrent et fusionnent,
centre d’activité manifestant a la fois le pouvoir de créativité, fon-
dant le c6té individuel du concret, et le pouvoir de coordination ou
d’unification permettant le rattachement au tout, 'universalisation
de ce concret. Universel et individuel sont donc les deux péles du
concret, du réel, qui se définit conjointement comme participation a
Pun et a la créativité.

Lausanne. Maurice GEX.



	Orientations fondamentales en métaphysique

