
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts à M. Arnold Reymond

Artikel: Orientations fondamentales en métaphysique

Autor: Gex, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORIENTATIONS FONDAMENTALES
EN MÉTAPHYSIQUE

Il est banal d'affirmer que les philosophies sont beaucoup plus
« personnelles », qu'elles portent davantage la marque de la personnalité

de leur créateur, que les sciences ; ce fait provient d'une
différence fondamentale entre l'activité philosophique et l'activité
scientifique. La connaissance scientifique vise à objectiver, c'est-à-dire à

projeter devant elle, à titre d'objet, les notions qu'elle utilise : l'oubli
de soi est une vertu scientifique ; finalement l'esprit se retire du réseau
de relations qu'il vient de tisser et s'efforce de faire croire qu'il a

œuvré de façon impersonnelle et anonyme. La raison constituante —
pour employer le langage de M. Lalande — s'est retirée des produits
constitués de la raison. Or le philosophe doit tenir cette gageure
étonnante, puisqu'il a la prétention de ne négliger aucun aspect du
réel, d'insérer dans le tableau d'ensemble qu'il trace du monde l'activité

spirituelle dont ce tableau lui-même est un produit, alors que
le savant se borne à « vivre » l'activité de connaissance sans la prendre
elle-même en considération. Le philosophe a pour mission, tout en
vivant une activité constituante, de situer cette dernière à sa place
dans l'univers, puis d'étudier les rapports d'une telle activité avec cet
univers, ce qui se nomme « faire une théorie de la connaissance ».

Enfin, il doit décider de la nature fondamentale de l'être, de l'existence,

rendant possible en son sein le phénomène de la connaissance,
et c'est la métaphysique.

Il lui faut donc s'orienter vers lui-même, prendre conscience de soi
afin de saisir en soi ce qui le dépasse et le contient, aussi doit-il résister
à la tentation du solipsisme pour mener à bien cette difficile tâche :



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 175

réconcilier l'esprit avec l'univers alors que la méthode scientifique
tend essentiellement à les séparer l'un de l'autre.

Cette descente en soi-même, cette descente chez les Mères — selon

l'expression de Gœthe — est pleine de périls. Ainsi, le monde
émotionnel, avec sa richesse et sa puissance, peut séduire le philosophe
au point qu'il sera tenté d'en faire la nature même des choses : « voilà
un domaine que les savants au moins ne me disputeront pas—pense-t-
il — eux qui l'écartent avec dédain, quand ils ne le réduisent pas en

formules objectives » A notre avis, en repoussant ainsi la Pensée, il
renonce à se relier au tout et engendre une philosophie de l'isolement
et de la discontinuité, telle celle de Heidegger, qui, en définitive, nous

paraît insoutenable. C'est précisément dans cette descente chez les

Mères que le philosophe risque d'être violemment sollicité par son

tempérament et d'y céder. Ce n'est plus la voix des Mères qu'il écoute

alors, mais bien celle des sirènes, et il se hâte de bâtir une métaphysique

qui réponde à sa complexion, qui soit comme une expression de

sa personnalité, une œuvre d'art, un témoignage.
En fait, l'histoire de la pensée nous montre clairement ces deux

sortes de philosophes : les uns, au tempérament prophétique, ont un
message unique à communiquer au monde, ils le portent douloureusement

en eux et sont pressés de s'en délivrer ; aussi leur œuvre est-
elle précoce et, une fois le premier grand ouvrage publié qui contient
tout leur message à l'état naissant, et par conséquent très « virulent »,

ils ne savent que se répéter, que redire sous d'autres formes, souvent
plus ternes, ce qu'ils ont déjà dit d'une façon aiguë et frappante. Ils
vivent enfermés dans une tour d'ivoire, ne tenant compte d'aucune

critique, incompréhensifs à l'égard de toute autre pensée que la
leur. Le meilleur .exemple de ce type de philosophes est Schopenhauer.

D'autres philosophes, par contre, se sentent profondément être

une partie d'un tout qui les dépasse et auquel ils collaborent ; aussi,
bien qu'ils possèdent souvent une personnalité très accusée, ils

éprouvent le besoin de confronter leur message avec celui des autres,
en vue de l'élargir et de l'amender. Voilà qui est absurde, penseront
les partisans de la philosophie-œuvre d'art : se distraire de son

message, de ce qui est notre intime raison d'être pour regarder
pardessus son épaule ce que fait le voisin, cela ne peut que rompre
l'unité que la personnalité confère à toute œuvre humaine et donner
naissance à une œuvre composite, faite de pièces et de morceaux mal
ajustés, à une œuvre d'où la vie s'est retirée En réalité, les philosophes



176 MAURICE GEX

dont nous parlons éprouvent le sentiment religieux qu'il y a quelque
chose qui les dépasse et les mesure, qui dépasse et mesure également
tous les autres hommes ; qu'on appelle ce « quelque chose » le Tout,
la Pensée ou l'exigence de vérité et ses normes universelles, peu
importe. C'est la vérité universelle sur l'univers qu'ils cherchent et

non à habiller de métaphysique leurs singularités affectives, non à

exprimer leur moi dans ce qu'il a de particulier. Ce qui apparaît aux
premiers comme conflit irréductible de personnalités isolées et opposées

se résout par la médiation de l'esprit pour les seconds. Ceux-ci

n'ont pas ce souci maladif et absurde de l'originalité à tout prix
que l'on rencontre chez certains romantiques, car ce qui leur importe
c'est d'atteindre à la vérité ; aussi se soumettent-ils à l'objet total de

connaissance dont ils s'efforcent de ne négliger aucun aspect essentiel.

Ils chercheront la vérité à la fois en eux-mêmes et dans toutes
les philosophies, non pas pour aboutir à un vague éclectisme, mais

pour fondre toutes les vérités qu'ils auront pu amasser en une vue
unitive aussi complète que possible et fortement liée : c'est dans la
coordination des éléments qu'ils mettront leur originalité et leur
puissance d'esprit (car il est naïf de s'imaginer que l'on puisse trouver
une idée philosophique entièrement neuve qui n'aurait jamais été

pensée). A cet égard, l'un des esprits les plus magnifiquement
hospitaliers et généreux de l'époque moderne est celui qui a dit : « Je ne

méprise presque rien » et « Les philosophies ont raison dans ce qu'elles
affirment et tort dans ce qu'elles nient ». Leibniz ne finissait jamais
d'élaborer et de mettre au point sa philosophie : jusqu'au dernier

jour, il la retoucha et la perfectionna.
Il est clair que beaucoup de philosophes ne sont pas si nettement

caractérisés qu'un Leibniz et un Schopenhauer et occupent une

position intermédiaire entre ces deux types extrêmes.

Cependant, en philosophie aucune richesse ne se perd, il faut insister

sur ce point. Ainsi les penseurs les plus subjectifs qui ont fait une

expérience complète, poussée jusqu'à ses dernières limites, d'une
attitude abrupte et intransigeante, peuvent enrichir la pensée humaine

et être utilisés d'une manière féconde par des philosophes moins

étroits et plus soucieux d'harmonie. En effet, en tant que représentation

ou explication totale du monde, une conception étroitement

subjective n'est pas satisfaisante, mais comme il n'y a pas de

philosophie sans réflexion sur la vie intérieure, et comme il n'y a pas
d'aspect puissant de cette vie intérieure qui ne contienne en lui un



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 177

reflet des forces cosmiques qui la traversent et la dépassent, il n'y a

pas de philosophie, si subjective et si bornée soit-elle, qui ne nous
livre quelque valeur universelle, quelque indication sur l'être total au
sein duquel tout se déroule. Voilà comment les philosophies ont
raison dans ce qu'elles affirment et tort dans ce qu'elles nient

Pour nous, la philosophie est avant tout une connaissance (connaissance

qui peut devenir transformante pour la personnalité qui en
est le siège, sans doute), et si elle porte toujours la marque de son

auteur, cela tient au fait précisément qu'elle se veut une connaissance

totale, englobant le sujet connaissant, et que « l'œil est
incapable de se tourner vers la lumière autrement qu'avec tout le corps»;
cela n'empêche pas qu'elle soit une connaissance qui doit être
cohérente, qui tend à mettre chaque aspect de la réalité à sa place et non
à faire prédominer partialement certains de ces aspects, parce que
cela flatte la sensibilité métaphysique du penseur. Ce qui fait la

difficulté de la tâche du philosophe, c'est, croyons-nous, l'hétérogénéité

des différents plans de l'être qu'il s'agit de coordonner, et le
résidu subjectif et personnel que l'on trouve dans toute philosophie
tient à cette difficulté même, le philosophe comblant certaines
lacunes inévitables par des réactions toutes subjectives.

Le circuit de la recherche philosophique passe nécessairement par
le sujet, par le monde intérieur, en vue de découvrir dans cette vie
intérieure le secret de l'univers, « notre » secret étant en définitive,
par le fait de notre intime participation au tout, le secret de l'être
même ou, tout au moins, une partie importante de ce secret. Qu'on
nous permette de citer cette belle page de M. Louis Lavelle :

La conscience de soi est donc une première expérience métaphysique qui,
en nous faisant pénétrer dans le dedans de nous-même, nous fait pénétrer
aussi dans le dedans de l'univers. Ainsi, en approfondissant et en dilatant
l'expérience que nous avons de nous-même, et qui n'est jamais une
expérience séparée, nous pouvons acquérir une expérience interne et progressive
de tout le réel, comme on le voit dans l'art, qui nous rend présente l'intimité
même des choses, dans l'amour, qui nous rend présente l'intimité même
d'une autre personne, et dans la mystique, qui nous rend présente l'intimité
même de la puissance créatrice to.

Nous sommes à la fois, quant au problème métaphysique, juge et

partie : c'est en nous que se nouent les mystérieux rapports entre
l'être et la connaissance, mais nous sentons vivement que ce ne peut

(i) Le moi et son iestin, p. 26 s.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t XXVIII (n° 114-115, I940). 12



i78 MAURICE GEX

être là seulement que de tels rapports se nouent, bien qu'ils ne puissent

pas nous être donnés ailleurs (celui qui ne sentirait pas cela

aboutirait nécessairement au solipsisme). Le philosophe éprouve le
besoin de « sauter hors de son ombre », et pour ce faire il réclame un
point d'appui extérieur — véracité divine selon Descartes, vision en

Dieu pour Malebranche, harmonie préétablie de Leibniz — mais il
s'arrange de façon à ce que ce point d'appui, considéré comme extérieur

au début de ses démarches, se révèle, lorsque le système est

édifié, comme profondément intérieur, nécessité par l'agencement
du Tout. Le mouvement est nécessairement double : intériorisation
d'abord, saisie des noces mystiques de l'être et du connaître, au
sein de notre conscience, puis débordement, dépassement de cette
conscience (par exemple, au moyen de l'affirmation d'une multiplicité
de consciences, qui pose le problème de leurs rapports respectifs) pour
réconcilier finalement cet éparpillement ou ce débordement (expression

d'une tendance réaliste) au sein d'une totalité élargie, d'une

unité complexe, à laquelle notre conscience ne saurait s'égaler, mais

dont elle n'est qu'un moment ou une section, peu importe l'image.
Après cette introduction générale, cherchons à serrer les choses de

plus près, en envisageant le problème à un point de vue précis qui
permette de comprendre et de classer les diverses orientations
métaphysiques fondamentales. Naturellement, nous tenterons cette
classification non pas seulement pour le plaisir d'ordonner logiquement les

métaphysiques, mais bel et bien dans l'espoir de nous orienter vers
la solution la plus satisfaisante, vers ce que nous penserons être la
vérité. Notre méthode de classification veut être en même temps un
instrument de recherche.

#
* *

De la conversion. —- M. Emile Bréhier, dans un article de la Revue

de Métaphysique et de Morale (1938), intitulé: «L'unique pensée» de

Schopenhauer, écrit ces lignes :

En proclamant avec tant de vigueur la nécessité d'une conversion,
Schopenhauer revenait d'ailleurs à une tradition que la philosophie occidentale,
les yeux fixés sur ce monde ordonné et intelligible que nous révélaient la

physique et les mathématiques, semblait avoir oubliée. Mais, au fond, il ne
faisait que saisir une exigence radicale et essentielle de toute pensée
philosophique. Les plus profonds philosophes ont de tout temps demandé une
sorte de conversion spirituelle. L'allégorie platonicienne de la caverne marque
une condition indispensable de toute philosophie : les prisonniers assujettis à



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 179

regarder les ombres qui passent sur les parois de la caverne doivent se libérer
de leurs liens pour retourner la tête vers la réalité. Plotin a exprimé la même
idée en une gracieuse image tirée de la ronde rituelle : « Un chœur en chantant

fait toujours cercle autour du coryphée, mais il peut se lêtourner vers les

spectateurs ; ce n'est que lorsqu'il se tourne vers lui qu'il chante comme il
faut, et qu'il fait un cercle parfait ; de même nous entourons toujours le

Bien ; mais nous ne sommes pas toujours tournés vers lui ; et lorsque nous

regardons vers lui, c'est là notre fin et notre repos ». Schopenhauer, en déclarant

avec tant de force que la philosophie, bien avant d'être doctrine, était
une attitude d'esprit, une direction de l'attention, a rappelé une vérité
fondamentale (p. 492 s.).

Pour compléter la remarque de M. Bréhier, rappelons que, dans la

période contemporaine, pour Husserl et les phénoménologues, il
convient d'orienter l'esprit vers les essences éternelles, que Bergson parle
d'une « torsion de la conscience » et que M. Brunschvicg a intitulé une
série d'articles parus dans la Revue de Métaphysique et de Morale :

« Vraie et fausse conversion ».

Une première classification des orientations fondamentales peut
donc se faire ainsi : métaphysiques de la conversion et métaphysiques
sans conversion, en ajoutant, avec M. Bréhier, que presque toutes les

métaphysiques conçoivent une conversion spirituelle, sous une forme

ou sous une autre, de telle sorte que les métaphysiques exemptes de

toute conversion sont vite énumérées. Nous en voyons deux types : les

systèmes matérialistes et mécanistes, d'une part, et la métaphysique
aristotélico-thomiste, d'autre part. Pour les matérialismes et les

mécanismes, la chose est évidente : l'esprit, orienté spontanément vers le

monde physique, explique toute chose par figure et mouvement. A
notre époque, M. R. Ruyer a tenté d'esquisser une philosophie de la

structure qui est un mécanisme pur, fort ingénieusement agencé. En ce

qui concerne la philosophie aristotélico-thomiste, la preuve en a été

administrée dans un livre très suggestif de M. Aimé Forest intitulé Du
consentement à l'être, dans lequel les idéalismes sont confrontés avec
le néo-thomisme défendu par l'auteur to. Puisque, à part les systèmes

que nous venons d'énumérer, toutes les philosophies préconisent
d'une façon ou d'une autre une conversion, il convient, après ce

premier dégrossissage, d'examiner par une analyse précise ce qui
différencie les unes des autres les diverses philosophies de la conversion.

Telle est la tâche que nous nous proposons ici.

(') M. Gex, Iiéalismes et thomisme, Revue de Théol. et de Philos., 1939, p. 128 s.



i8o MAURICE GEX

On s'est souvent demandé si la métaphysique ne peut être abordée

que lorsque la théorie de la connaissance est achevée, ou s'il n'est

possible de développer une théorie de la connaissance que lorsqu'une
métaphysique est implicitement ou explicitement adoptée (cette
dernière opinion est celle des néo-thomistes). La réponse doit, nous
semble-t-il, se nuancer ainsi : il y a certainement des positions
métaphysiques qui ne sont pas subordonnées à telles ou telles conceptions
relatives au problème de la connaissance, mais, lorsqu'on écarte les

solutions dont il a été question tout à l'heure : matérialisme,
mécanisme, thomisme, l'orientation initiale en métaphysique se fait sur
le terrain de la connaissance et, pour juger le mieux de cette orientation,

il convient de se placer sur la ligne psychologique qui va des

données à l'organisation de ces données en objets, théories, cosmos,
etc. Dans une philosophie de la conversion, on choisit en même

temps l'orientation métaphysique initiale et une certaine conception
de la connaissance.

Nous allons successivement étudier la conversion chez M. Brunschvicg,

puis chez M. Bergson.

La conversion chez M. Brunschvicg. — Quand on cherche à discriminer

une notion quelconque de « la chose » qu'elle représente, on
espère jeter les bases d'un réalisme solide : il y a d'un côté les choses,
de l'autre les idées qu'on prend des choses : le monde des « choses »

est le monde réel, le monde des idées est celui de la connaissance des

choses. C'est le réalisme naïf, qui isole, réalise les concepts et se

heurte à la formidable difficulté de la détermination de la chose en

tant que chose, détermination qui ne se fait qu'à coup d'idées. Ainsi
la matière n'est saisie que par des déterminations ideelles de plus en

plus subtiles : son en-soi paraît n'être qu'un résidu qui recule

toujours et qui est destiné à s'évanouir. Cette dialectique de Berkeley est

archi-connue.
Vaut-elle pour tout concept absolument Non, à mesure qu'elle se

déploie, elle ne cesse d'être soutenue par l'activité intellectuelle dont
elle est la manifestation. Si bien que le seul en-soi, le véritable en-soi,
n'est pas l'idée inerte, mais l'activité spirituelle qui se dissocie

légitimement de l'idée d'activité, car la première engendre la dernière,
comme toute autre idée d'ailleurs.

Pour l'idéalisme d'un Brunschvicg, l'activité spirituelle est la réa-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE i8i

lité concrète : ce n'est pas une synthèse point de départ d'où l'on
pourrait déduire quelque chose, c'est une synthèse constituante,
formatrice, créatrice.

Il y a dans l'idéalisme constructif une attitude foncièrement

antiintellectualiste, en ce sens précis qu'il affirme qu'aucune constellation
de concepts ou de propositions ne pourra donner le principe de la

réalité, qui précisément est à l'œuvre dans l'élaboration de tout
concept comme de toute proposition. Sans doute, l'idéalisme emploie
bel et bien le « concept » d'activité, mais ce concept désigne du vécu :

il renvoie à une analyse reflexive portant sur l'activité qui l'engendre.
La conversion chez M. Brunschvicg consiste donc en ce retournement

de l'attention qui, au lieu de se laisser absorber par les

constructions de la pensée, s'oriente, au moyen de l'analyse reflexive, vers
l'activité constituante elle-même, source de toute connaissance, et
de toute réalité — puisque, pour M. Brunschvicg, connaissance et
réalité ne font qu'un.

A notre avis, M. Forest, dans l'étude que nous avons signalée, a

parfaitement raison d'écrire : « la philosophie de M. Brunschvicg
prend bien ce caractère d'une doctrine qui dans la tradition constante
de l'idéalisme poursuit partout le concret » (p. 56), si l'on entend par
concret le non-séparé, le non-isolé et, de plus, ce qui est le siège d'une
activité vivante.

Dans toute création intellectuelle, M. Brunschvicg cherche la

marque du sujet, le signe de son rattachement à ce que M. Lalande

nomme la raison constituante, et c'est précisément ce qui explique
son horreur à l'égard de toute méthode synthétique en philosophie,
et sa glorification de l'analyse. Il écrivait, dans un célèbre article
intitulé L'orientation du rationalisme W : Dans une philosophie du

jugement « on dénie à la synthèse une valeur d'absolu : il ne saurait y
avoir de synthèse définitive par quoi l'esprit se contenterait lui-
même dans l'achèvement de son œuvre et l'arrêt de son activité ».

D'un même mouvement l'auteur repousse l'idée de synthèse
métaphysique achevée et celle de déduction totale qui lui est étroitement
liée. C'est une construction progressive du réel, telle que les sciences

nous en offrent d'admirables exemples, et où le point de départ peut
toujours être sujet à révision, qui doit prendre la place d'une déduction

absolue.

(') Revue ie Métaphysique et de Morale, 1920, p. 268.



182 MAURICE GEX

La conversion brunschvicgienne est proprement kantienne. Nous
lisons sous la plume d'un kantien actuel, M. Lachièze-Rey, dans un

ouvrage récent : Le moi, le monde et Dieu, les lignes suivantes :

Le mérite du kantisme est d'avoir mis en lumière, à côté de la fonction
expressive de la pensée, sa fonction constructive et pensante, son dynamisme
générateur... L'idée cesse d'être chez lui un état second, une expression et une
traduction, pour devenir une loi et en même temps une puissance de construction,
dans la perspective de laquelle nous voyons se réaliser l'objet construit... C'est

ainsi, par exemple, que le temps étalé n'est qu'un temps dérivé, secondaire,

qui renvoie à une puissance spirituelle corrélative de déployer le temps ;

l'espace développé partes extra partes renvoie à l'esprit espace spatialisant,
c'est-à-dire à la puissance de déployer l'espace ; —¦ et, par-dessus tout,
l'unité de structure qui appartient à l'objet et au monde des objets, unité qui
ne saurait se suffire à elle-même, renvoie, comme simple unité d'emprunt,
comme unité constituée, à une unité constituante et organisatrice. Cette
unité est celle de la conscience ; il n'existe pas d'unité en soi de l'objet ou du
monde des objets, mais toute unité relève de l'esprit et n'est possible que par
l'esprit (p. 46).

Par un travail de coordination incessant, l'esprit édifie une série de

structures qui sont par exemple des objets physiques, des lois
scientifiques ou des théories scientifiques, et dont l'ensemble constitue

pour lui le monde sensible. Ce qui caractérise cette thèse kantienne,
aussi bien chez un Lachièze-Rey que chez un Brunschvicg, c'est le

fait que le pouvoir constituant d'une part et le monde des objets et
des théories, disons mieux : le monde des structures, d'autre part,
forment un couple coordonné vectoriellement. L'un des termes de ce

couple, le pouvoir constituant, se tient « derrière » l'autre terme, le

monde des structures, et l'engendre. Il convient de citer à ce propos
la parole de Boutroux : « l'activité engendre l'essence ».

N'oublions pas que l'œuvre de Kant tendait à légitimer la science

de Newton ; nous écrivions, il y a quelques années : « L'idéalisme
constructif [d'un Brunschvicg] n'est que la métaphysique spontanée
de la science physico-mathématique» to. Si le savant a l'attention
braquée indéfectiblement sur le monde qu'il construit, le philosophe
réclame la conversion de cette attention vers l'activité génératrice de

l'esprit, mais, ce faisant, le philosophe valorise et fonde le monde que
le savant engendre. M. Brunschvicg parle constamment de « la vérité
de la science » ; tout comme Kant, il justifie l'œuvre du savant. C'est

Revue de Théol. et de Philos., 1935, p. 208.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 183

en ce sens que la conversion brunschvicgienne est foncièrement
différente de la bergsonienne que nous examinerons tout à l'heure. Se

plaçant sur la ligne psychologique qui va des données aux structures,
M. Brunschvicg confirme au savant qu'il est dans la bonne voie. Il
s'agit de construire la réalité du monde en dépassant les données qui
sont un simple prétexte pour que l'esprit puisse déployer son activité
constructive ; on parvient alors à « définir la réalité du monde par la

convergence de ses expressions rationnelles », en d'autres termes
« notre pensée va au réel, elle n'en part pas », comme écrit M. Bachelard.

Donc, quand le savant prend ses propres théories pour le monde

réel, il est dans le vrai
En résumé, si l'on envisage les trois éléments fondamentaux dont

toute théorie de la connaissance doit tenir compte, soit : les données,
les structures édifiées à partir des données et le pouvoir constituant

qui élabore ces structures, la conception de M. Brunschvicg se caractérise

de la façon suivante : En premier lieu, escamotage des données ;

qualifiées de simple « choc » de l'expérience, ces données sont complètement

dévalorisées ontologiquement, c'est-à-dire qu'elles n'ont
aucune valeur de réalité. Parfois M. Brunschvicg les envisage comme
des sortes d'obstacles que l'esprit lui-même place devant lui pour
avoir le plaisir de les surmonter Alors qu'un Kant les envisageait
comme étant de mystérieux messages émanés de la chose en soi,
M. Brunschvicg, en bon disciple de Fichte, ne veut pas que soit

rompue la stricte immanence à l'esprit de tout le processus de la
connaissance. Ajoutons que le problème des données est la pierre
d'achoppement de tout système d'inspiration kantienne : c'est un
élément dont les kantiens tendent à se débarrasser de la façon la plus
élégante possible, mais qui les gêne et dont ils parlent toujours avec

un visible embarras, témoin ces lignes de M. Lachièze-Rey :

Pour que la puissance constructive du moi entre en exercice, pour que nous

songions à penser ou à construire un objet ou un monde, il faut évidemment

qu'une impression soit produite en nous, qu'un avertissement nous soit
fourni, qu'un message nous soit envoyé ; et ce message est une sensation.

D'où vient-elle et quelle en est l'origine absolue Nous ne le savons pas. La
sensation naît en nous, ainsi que le remarquait Spinoza, comme une

conséquence sans prémisse. Elle apparaît comme émanant d'un principe inconnu,
d'une chose en soi x sur laquelle nous pourrons faire des hypothèses, mais

sans être en mesure de les vérifier directement. Parmi ces hypothèses, nous

verrons que celles de Malebranche et de Berkeley plaçant directement le



184 MAURICE GEX

principe de nos sensations en Dieu, quoique d'une façon différente, sont les

plus acceptables (»).

Avant d'aller plus loin, remarquons que les trois éléments dont
nous avons parlé ne sont pas situés dans un même plan de réalité, car
seules les données sensibles et les structures élaborées sont saisissa-

bles en elles-mêmes, le pouvoir d'élaboration et de coordination reste
dans la coulisse et son existence est induite à partir de ses produits
structurés : on peut dire encore que ce pouvoir constituant est vécu
intimement par nous lorsque nous élaborons quelques structures,
mais il ne peut jamais devenir objet de connaissance comme tel : il
reste insaisissable en lui-même. Psychologiquement, nous constatons
une élaboration qui va des données sensibles aux structures, la
puissance d'élaboration survolant en quelque sorte cette ligne psychologique.

Si nous escamotons un des termes, les données sensibles, comme
le fait M. Brunschvicg, nous nous trouvons devant un couple coordonné
vectoriellement ainsi que nous l'avons déjà dit, savoir la puissance
constituante ou l'esprit en tant qu'activité génératrice qui engendre
des structures, la flèche allant de l'esprit aux structures, et représentant

une réalisation ou création.
Pour avoir une représentation schématique précise de l'économie

intérieure de cette conception, il convient de rétablir la triade primitive

que nous symbolisons par les sommets d'un triangle EDS:

E
*\

\% \r ^
4 - » w$D

V
(l) Le moi, le monde et Dieu, p. 60. Nous avons tenu à donner ce texte significatif

de la façon d'envisager les données par les kantiens et si nous l'avons emprunté à

M. Lachièze-Rey, cela tient au fait que nous ne pouvons fournir, signé de M.
Brunschvicg, un texte aussi précis, où la difficulté soit abordée de front, car ce dernier

passe toujours comme chat sur braise sur la question de la sensation



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 185

Le sommet E (esprit) domine ou survole, si l'on préfère, la ligne
D S. Le vecteur de réalisation r va de E vers S, la réalité étant au
terme d'une construction. La conversion brunschvicgienne est
représentée par le vecteur c qui va de S vers E, elle demande au philosophe
de se détourner des séductions du monde construit (ou être) pour se

retourner vers le principe de l'être ou activité unifiante, l'esprit.
Feignant pour un instant d'accorder un semblant de réalité aux

données, demandons-nous comment il convient d'envisager la ligne
psychologique D S du point de vue brunschvicgien. Nous aboutissons
à deux constatations fort importantes :

1. Nous trouvons sur cette ligne le reflet du vecteur de réalisation r,
mais ce n'est plus un vecteur de réalisation, puisque ce dernier doit
partir de la source effective E, c'est, comme nous venons de le dire,
son reflet ou sa transposition que nous nommerons vecteur de

valorisation ontologique v qui est dirigé de D vers S. Ce vecteur v exprime
qu'on atteint la valeur d'être ou de réalité en allant des données vers
les structures, par conséquent en tournant résolument le dos aux
données immédiates.

2. Il ne se manifeste aucune conversion sur cette ligne D S. En
effet, M. Brunschvicg a fait une guerre acharnée aux philosophies
qui, comme le thomisme, se basent sur la perception, et il écrit qu'il
convient de « substituer à l'univers de la perception, comme à l'univers

du discours, l'univers de la science qui est le monde véritable » to.
Il ne faut pas confondre les données immédiates de la conscience avec
les perceptions qui sont déjà le résultat d'une élaboration à partir
de ces données immédiates. M. Brunschvicg, tout simplement, considérant

une élaboration insuffisamment poussée ¦—• les perceptions —,
en appelle à une élaboration qui ne reste pas en chemin, mais qui
s'efforce d'aller aussi loin que possible, comme c'est le cas des êtres et
théories scientifiques.

Par conséquent, M. Brunschvicg suit la pente naturelle de la pensée

qui va des données aux structures, en passant par la perception qui
est, elle aussi, une structure, et il ne réclame pas la moindre conversion

de cette direction spontanée de l'intelligence. Considérer la
perception comme réalité est une sclérose de la pensée à éviter, une
phase à dépasser, mais dans le sens même qui a permis à la perception
de se constituer : l'orientation est bonne, mais il faut passer outre

(') Les âges le l'intelligence, p. 104.



186 MAURICE GEX

Finalement, nous dirons que la conversion brunschvicgienne, qui ne
s'exerce que des structures vers l'Esprit, est fort peu révolutionnaire,
puisqu'elle n'intéresse en rien la ligne psychologique qui va des

données aux structures. Sur cette ligne, par contre, il y a valorisation
de tout ce qui est construction du monde, coordination de l'expérience.

Remarquons tout de suite qu'il existe au moins deux sortes de

constructivisme idéaliste. Le constructivisme hégélien ou dialectique
prétend épouser le rythme même du devenir cosmique, alors que,
selon le constructivisme de M. Brunschvicg, l'esprit se borne à édifier
la vérité humaine de la science au moyen, non pas d'une dialectique
philosophique, mais de l'application des mathématiques à l'expérience

— l'expérience étant en définitive immanente à l'esprit. Si la
pensée de M. Brunschvicg est infiniment moins ambitieuse que celle
de Hegel, elle n'en est que plus équivoque. Car l'ordre humain de la
science se définit en face de quel autre ordre Le philosophe se dérobe
à cette question, en rétorquant que l'esprit ne peut répondre que
pour l'esprit, non pour la nature. Et cet esprit dont il parle, est-il
impersonnel Si oui, comment des êtres individuels y participent-ils
et quel est le degré de réalité, de consistance ontologique de tels êtres

en tant que multiples et distincts les uns des autres
Dans un article intitulé : Le problème métaphysique de la finalité et

l'idéalisme critique de M. Brunschvicg, M. Arnold Reymond a analysé
d'une manière très pénétrante et détaillée ce problème, et il aboutit
aux conclusions suivantes :

En définitive, il semble que pour M. Brunschvicg le problème de l'être se

résolve dans une dialectique des Idées, impersonnelle et immanente. Les
« moi » ou sujets pensants sont alors, si nous osons risquer cette image, les

points d'intersection produits par le mouvement des idées de la pensée
universelle, en ce sens que le choc, en ces points, des jugements d'extériorité et
d'intériorité les ferait surgir. Par rapport à cette double série de jugements
chaque moi constituerait au sein de la pensée universelle un centre de

référence qui se distinguerait de tout autre centre de référence du même genre,
et c'est en quoi consisterait son originalité et son irréductibilité. Les diverses

personnalités humaines seraient alors les formes transitoirement conscientes

que la pensée impersonnelle, inconsciente et universelle, prendrait pour découvrir

l'Un invariant auquel doivent finalement aboutir l'implication mutuelle
de tous les jugements et la liaison dernière de toutes les idées to.

Revue de Théol. et de Philos., 1931, p. 98.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 187

Dans une autre étude, De la méthode dans la recherche métaphysique,

parlant de l'idéalisme radical en général, M. A. Reymond précise :

Seulement, s'il en est ainsi, on ne voit en aucune façon comment les Idées

ou Formes, support de tout ce qui existe, ont pu produire des effets si étrangers

à leur nature et faire jaillir les êtres conscients et personnels que nous
sommes to.

En résumé, la philosophie de M. Brunschvicg, qui veut éviter toute
métaphysique, se définit entièrement par le couple vectoriellement
orienté de l'esprit et des structures sans cesse révisables, vecteur
suspendu dans le vide. Où se dirige sa pointe Quel est le sens de l'effort
de réalisation qui tisse sans trêve des relations Cette conception
n'est-elle pas en vérité une amorce de métaphysique qui réclame un
achèvement, un complément M. Lachièze-Rey, qui admet le point
de départ kantien de M. Brunschvicg, l'a remarqué avec acuité, car
il n'est pas d'accord avec, non pas, sans doute, l'aboutissement, mais

avec... l'absence d'aboutissement de la pensée brunschvicgienne
Voici ce qu'il écrit :

Comment, à la lumière même d'une conscience de plus en plus maîtresse
de ses jugements, ne pas considérer comme vains la charité et l'amour, si
charité et amour ne s'adressent qu'à des esprits définis comme des puissances
de tisser et d'organiser Et l'art, que pourrait-il finalement exprimer, quelle
portée pourrait-il lui rester aux yeux d'une réflexion éclairée si, nous prenant
dans notre puissance organisatrice et constructive comme des absolus où il
n'y a plus de mystère ni d'au-delà, plus de fonction autre que celle de jouer
avec les phénomènes sensibles et avec leur ordination, il perdait tout contact

avec l'idée d'une réalité qui nous dépasse et où se fixerait notre
destinée M

Bien que M. Brunschvicg méprise l'hégélianisme, qui a méconnu

« la vérité de la science » en lui substituant une philosophie de la

nature hautement fantaisiste, et bien que la dialectique hégélienne
soit beaucoup plus dogmatique que l'idéalisme critique, il n'en reste

pas moins vrai que ces deux philosophies se ressemblent par leur
orientation. «La philosophie de Hegel», écrit M. Emile Bréhier dans

son Histoire de la philosophie, « est une vaste alchimie : il s'agit de

transmuer en pensées les données des sens et les représentations,
d'introduire universalité et nécessité là où nous sont données indivi-

(1) Recueil de travaux publiés par la Faculté des Lettres, à l'occasion du quatrième
centenaire de la fondation de l'Université de Lausanne, 1937, p. 22. —¦ (2) Le
moi, le monde et Dieu, p. 123.



188 MAURICE GEX

dualité et juxtaposition» (t. II, p. 746). Ce sont des constructivismes

qui tournent le dos aux données immédiates. Si nous invoquons le

système de Hegel, que certains considèrent comme périmé, cela

tient au fait que le mouvement phénoménologique en Allemagne et le

néo-réalisme en Angleterre ne peuvent se comprendre que comme
des réactions violentes, dirigées contre le constructivisme hégélien, et

qui réclament un retour à l'immédiat.

Conversion bergsonienne ou retour à l'immédiat. — Nous n'avons
nullement l'intention de toucher aux multiples aspects de la pensée

bergsonienne : nous la prenons ici pour type d'une certaine conversion,

en essayant de dégager nettement sa réponse à la question : où

chercher le réel Tout le monde connaît la réponse de Bergson : le

réel est à chercher dans les données immédiates, avant que celles-ci

soient disloquées et organisées en objets, puis en théories par
l'intelligence fabricatrice et par le langage. La conversion se fait sur la ligne
qui va des structures aux données : le philosophe doit détacher son
attention des structures pour se tourner vers le flux mobile des

données immédiates de la conscience. « Philosopher », écrit Bergson,
« consiste à invertir la direction habituelle du travail de la pensée » to.

Rien de plus émouvant en vérité qu'un tel appel à une connaissance

immédiate de la réalité profonde : plus d'écran interposé, plus
de laborieuses coordinations qui font raffiner et subtiliser à partir des

mêmes éléments, sans qu'aucun enrichissement véritable se produise
en cours de route ; il suffit de remonter la pente des vieilles habitudes,
effort difficile et laborieux, mais qui est merveilleusement récompensé

à son terme par la révélation d'une source de réalité toujours
jaillissante, qui se renouvelle sans trêve. Car, il convient d'y insister,
cette inversion ou conversion bergsonienne oriente l'attention à la
fois vers le réel et vers le principe de ce réel, les deux ne faisant

qu'un ; les données immédiates sont, en effet, à la fois une création
continue ou, si l'on veut, le lieu où l'élan vital nous traverse et nous
féconde, et la réalité profonde elle-même dont la « substantialité »

consiste dans le changement, c'est-à-dire dans le renouvellement.

(1) La pensée et le mouvant, p. 241.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 189

Schématiquement, disons que E, l'esprit, se confond avec D, les

données, donc un des côtés de notre triangle tend vers zéro.

E -* c

J) V
Naturellement la valorisation ontologique a même sens et même

direction que la conversion, valorisation et conversion s'exerçant le

long de la ligne psychologique concrète des structures aux données.

Donnons une ou deux citations de son livre La Pensée et le Mouvant,

qui montrent lumineusement l'esprit anti-constructiviste dont
est animée la philosophie de Bergson.

Voici d'abord un point sur lequel tout le monde s'accordera — il convient
de signaler que Bergson s'adresse ici à un public anglais. — Si les sens et la
conscience avaient une portée illimitée, si, dans la double direction de la
matière et de l'esprit, la faculté de percevoir était indéfinie, on n'aurait pas
besoin de concevoir, non plus que de raisonner. Concevoir est un pis-aller
quand il n'est pas donné de percevoir, et le raisonnement est fait pour combler

les vides de la perception ou pour en étendre la portée (p. 165).

Remarquons tout de suite que par perception, Bergson entend ici
une saisie immédiate du réel et nullement le résultat d'une construction

telle que la perception d'un objet physique isolé et conçu comme
invariable par rapport à ses aspects. La note réaliste de cette citation
est caractéristique : le réel se manifeste, il n'est que de savoir
l'appréhender, nullement de l'élaborer. Il faut

revenir à la perception, obtenir qu'elle se dilate et s'étende... Supposez qu'au
lieu de vouloir nous élever au-dessus de notre perception des choses, nous
nous enfoncions en elle pour la creuser et l'élargir. Supposez que nous y
insérions notre volonté, et que cette volonté, se dilatant, dilate notre vision des

choses. Nous obtiendrions cette fois une philosophie où rien ne serait sacrifié
des données des sens et de la conscience : aucune qualité, aucun aspect du
réel ne se substituerait au reste sous prétexte de l'expliquer... Elle aurait pris
tout ce qui est donné, et même plus que ce qui est donné, car les sens et la
conscience, conviés par elle à un effort exceptionnel, lui auraient livré plus
qu'ils ne fournissent naturellement (p. 168 s.). Par l'extension et la
revivification de notre faculté de percevoir, peut-être aussi par un prolongement
que donneront à l'intuition des âmes privilégiées, nous rétablirions la
continuité dans l'ensemble de nos connaissances — continuité qui ne serait plus
hypothétique et construite, mais expérimentée et vécue (p. 178).



i go MAURICE GEX

Ainsi, pour remplacer le progrès et la continuité engendrées par la
construction progressive du réel, Bergson parle de la dilatation du

pouvoir de perception, qui reste purement réceptif, mais qui élargit
le champ de sa réception, et par là-même engendre progrès et continuité.

Remarquons, en passant, que cette dilatation de la perception
ressemble singulièrement à la thèse des occultistes qui affirme que de

nouveaux organes de connaissance peuvent naître chez l'homme qui
suit une voie initiatique, par l'intermédiaire desquels l'initié peut
entrer en rapport avec ce qu'on nomme les mondes supérieurs.

Bergson rejoint également les mystiques de tous les temps, pour
lesquels une attitude réceptive et accueillante est éminemment propice

pour nous unir à une « source de vie », à un courant créateur —
ou élan vital — qui nous traverse et nous galvanise : c'est la passivité
qui doit nous procurer la participation à la plus haute créativité.

Le retour à l'immédiat prôné par Bergson a profondément remué
le monde philosophique qui s'est emparé de cette promesse d'une

métaphysique concrète et toute palpitante de vie. Citons trois brèves

phrases de l'ouvrage de M. Jean Wahl, au titre significatif de Vers
le concret, consacré à William James, Whitehead et Gabriel Marcel.
« En tous trois nous trouvons ce sentiment du donné » (p. 7). « Ils
revendiquent les droits de l'immédiat » (p. 3). « Ce qui est réel est ce

qui apparaît » (p. 13). Cette dernière affirmation prend rigoureusement

le contrepied de la phrase de M. Bachelard citée et approuvée

par M. Brunschvicg : « Notre pensée va au réel ; elle n'en part
pas » to.

Indiquons encore rapidement que les phénoménologues allemands

réagissent violemment contre tout constructivisme, dans lequel ils
voient le spectre de l'hégélianisme, et réclament la même conversion

que Bergson : le même schéma leur convient. Il y a toutefois entre eux
et Bergson cette différence considérable — qui ne touche d'ailleurs pas
au schéma —¦ que l'intuition bergsonienne atteint une durée continue,
alors que la Wesenschau ou intuition des essences des phénoménologues
saisit un univers radicalement discontinu. Mais nous ne voulons pas
nous attarder là-dessus : nous ne parlons que d'orientations
fondamentales en métaphysique, en laissant délibérément de côté toutes
les nuances : Bergson nous sert de type et de chef de file, tout
simplement. Il est inutile de nous faire remarquer que Bergson est plus

(1) Léon Brunschvicg, Les âges de l'intelligence, p. 137.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 191

complexe et plus riche que nous ne le disons : nous le savons mieux

que personne to

La valorisation ontologique exclusive des données immédiates, telle

que la conçoivent les bergsoniens, nous paraît insoutenable. Ce fut
une brillante — et sans doute nécessaire — réaction contre le

scientisme, mais maintenant que cette conception a accompli sa mission

en alertant les esprits, la pensée doit revenir à une position moins

unilatérale, plus équilibrée. Au terme d'une de ses chroniques
philosophiques du Temps, consacrée à la Pensée et le Mouvant de Bergson,

M. Louis Lavelle écrit : « [La doctrine de Bergson] aurait pu aussi

relever le concept au lieu de le réduire à n'être qu'un repère immobile
et arbitraire approprié seulement aux besoins de l'action ou à ceux
du langage ; elle aurait pu l'incorporer au réel comme une médiation
vivante sans laquelle toute communication réglée soit avec les choses,

soit avec les autres consciences, serait également impossible » to.
Nous souscrivons à ces lignes avec le correctif suivant : la médiation
vivante dont parle M. Lavelle est réalisée non par le concept lui-
même, mais par l'activité de jugement qui l'engendre.

Il est amusant de constater que les types que nous venons de caractériser se

retrouvent chez des personnes absolument étrangères à la philosophie et manifestent

une orientation spontanée de leur mentalité. Ainsi, le type brunschvicgien
« vulgaire » est fort commun, c'est le scientiste qui ne voit partout que déterminations

précises. Aucun mystère, aucun secret, pas de contingence dans le monde : son
esprit est entièrement subjugué par les déterminations de toute espèce qui forment

pour lui le tout du monde. Il reste prisonnier d'un réseau compact de déterminations,

de structures achevées, qu'il objective devant lui, qu'il « réalise ». L'univers
lui apparaît statique et défini, et l'homme lui-même est considéré comme une partie
de cet univers dans le mécanisme rigoureux duquel il est engagé, sans jouir d'aucune
autonomie propre.

En opposition radicale à ce type assez simple, nous rencontrons celui qui fait
profession de psychologisme ou d'esthétisme. Incapable de coordonner, il arrête son
regard sur l'événement qui surgit il ne sait d'où et qui s'impose par sa seule

présence. Il ne distingue pas entre les divers événements, intérieurs ou extérieurs, il
valorise exclusivement l'éprouvé, le vécu comme tels. Il fuit toute construction,
toute coordination, ne voit partout que spontanéité, sans chercher à rendre compte
d'une façon logique d'une apparition nouvelle dans le champ de sa conscience.

Tout ce qui apparaît est valorisé par là-même : il ne reconnaît que des faits et il
est incapable de former l'idée de droit qui provient toujours de la valorisation d'une
construction. Ses manifestations intellectuelles se bornent au témoignage et à la
confession et elles se caractérisent par une extrême incohérence et confusion de

pensée.
Ainsi, les conceptions philosophiques les plus raffinées peuvent trouver l'incarnation

des tendances qu'elles manifestent chez Monsieur Tout le Monde, qui en

présente comme un grossissement simplifié. — (2) Le moi et son destin, p. 37.



192 MAURICE GEX

Aucune philosophie ne peut éviter de coordonner la vision du
monde qu'elle cherche à faire triompher, et de valoriser par là
implicitement la coordination, la structure. Mettre une chose à sa place,
c'est la coordonner à d'autres. Refuser le relationnel, la
coordination, c'est laisser proliférer telle ou telle manifestation arbitraire
de l'être qui se fera prendre pour le tout. De plus, c'est s'interdire

de construire une philosophie, même de la façon la plus
dynamique.

Qu'on en appelle d'une coordination mal informée à une coordination

mieux informée, nous sommes entièrement d'accord, — et
M. Brunschvicg le fait lorsqu'il dénonce l'inadéquation de la perception

et du langage pour prôner la mathématique — mais on ne peut
écarter toute coordination comme déficiente en soi.

D'après la conception grossière de la science que se font les bergso-
niens — et que la plupart des philosophes dépourvus de culture
scientifique adoptent d'enthousiasme, par ressentiment, sans doute

— l'intelligence se livre à un découpage arbitraire du réel pour
permettre à l'action de s'y insérer ; or, pour opérer ce découpage,
l'intelligence spatialise le réel, spatialise même la durée pour la transformer
en temps homogène. Expliquer physiquement, a dit Meyerson qui
vient ici à la rescousse de Bergson, c'est expliquer par l'espace. Nous

ne contestons pas que ces vues s'adaptent à une science rudimentaire,
mais elles sont impuissantes à rendre compte de la science contemporaine.

En réalité, l'effort expérimental et rationnel a contraint la
science contemporaine à se raffiner de plus en plus et à s'évader du

spatial, de l'image. Est-il nécessaire de rappeler que la physique
actuelle renonce à localiser rigoureusement l'électron, le photon, etc.,
qu'elle use de plus en plus des notions de groupe, d'action totale, de

probabilité La limitation du champ d'application des catégories de

temps et d'espace, forgées au niveau des phénomènes à notre échelle,
et l'exigence de réajustement par de nouvelles coordinations plus
complexes de ces catégories de coexistence et de succession pour
l'usage microphysique : tel est le nouvel aspect épistémologique de

la science contemporaine. Or un tel réajustement échappe assurément
à l'imagination spatiale, qui ne pourrait qu'utiliser les schemes
abandonnés pour se représenter cet abandon et l'effort d'édification de

nouveaux schemes, ce qui serait contradictoire.
Tout esprit original et fécond doit être capable de se détourner de

la contemplation des structures, de s'arracher à l'orientation ordi-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 193

naire de l'esprit pour s'orienter vers le monde qualitatif et toujours
renouvelé des données, afin de tenter de nouvelles synthèses, de

rajeunir et élargir les anciennes. Il faut avoir la force et le courage de

briser les synthèses toutes faites, de se replonger dans le monde

chaotique des données pour lui imposer un nouvel ordre plus
satisfaisant que l'ancien. Telle est la vérité du bergsonisme. Sa limitation,
et par conséquent son erreur, consiste à refuser le droit d'organiser
de nouvelles synthèses qui ne sont pas nécessairement spatialisantes,
à condamner la pensée à s'abandonner à la contemplation du psychologique

pur, des données immédiates, à envisager celles-ci par conséquent

comme autant d'absolus de réalité qu'il est interdit d'ordonner
suivant des normes universelles. Il est non moins stérile de se borner
à la contemplation des données immédiates, que de rester prisonniers,
comme les conformistes, des structures toutes faites qu'on ne songe

jamais à reviser.
Ce respect, cette valorisation du donné serait une chose excellente

en elle-même si elle n'avait pour contre-partie la crainte et comme
la hantise de la médiation intellectuelle qui pèsent sur tout philosophe

tendant à rejeter les coordinations de la pensée pour se plonger
dans l'immédiat et éprouver une pure présence. Parlant des

conquêtes de la spectroscopic, M. Miéville écrit :

Cette prodigieuse révélation de l'unité de structure de l'univers ne nous
serait pas échue si les physiciens, les chimistes et les astronomes avaient

dédaigné l'analyse et l'instrument logique qui la rend possible, s'ils s'étaient
contentés de l'intuition, se bornant à prendre conscience du flot mouvant
de leurs impressions. A la place d'une symphonie puissamment orchestrée,
ils n'auraient alors perçu qu'une immense et confuse rumeur to.

Sans doute, les partisans de Bergson nous feront remarquer que
leur maître a justifié la science en reconnaissant qu'elle touche un
absolu dans ses investigations du côté de la matière ; mais elle laisse

de côté l'esprit qui doit être saisi dans les données, par intuition.
C'est précisément cette dualité entre esprit et matière qui est

insoutenable, comme si la science n'était pas une manifestation spirituelle
de premier ordre. L'intelligence scientifique purement spatialisante
est un mythe. Sous toutes ses manifestations, la pensée est présence

en nous de la totalité ; la pensée, ainsi que l'a dit M. Miéville et ainsi

que le déclare, de son côté, M. Lavelle, est ce qui nous relie à la totalité,

ce qui nous dépasse et nous accomplit par là-même.

(') Vers une philosophie de l'Esprit ou le la Totalité, p. 19.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXVIII (n° II4-IIÇ, I940). I3



194 MAURICE GEX

Panpsychisme. — Résumons-nous : M. Brunschvicg a défini le

monde « par la convergence de ses expressions rationnelles » : il valorise

l'œuvre de la pensée coordinatrice comme hautement spirituelle.
Bergson valorise les données qui, cessant d'être de simples prétextes
comme pour M. Brunschvicg, se manifestent comme la réalité même.

Ces deux types de philosophies sont à sens unique de valorisation :

reprenant le mot de Leibniz, nous dirons que ces deux conceptions à

sens unique et opposé, ont raison dans ce qu'elles affirment et tort
dans ce qu'elle nient.

Pour éviter les difficultés auxquelles ces deux philosophies unilatérales

aboutissent, il convient selon nous de valoriser à la fois les données

et les structures. Si les données sont pour nous les points de

départ de nos elaborations, elles doivent être pour elles-mêmes et en

elles-mêmes insérées dans les mailles d'une activité de synthèse
cosmique qui leur donne leur réalité, leur consistance propre. Nous obtenons

ainsi une métaphysique à double sens de valorisation, représentable

par le schéma suivant :

EE.

* */ .\/%\* Cc rr *\ % c
=- \# - \f _

d è SD \r
Il y a réalisation dans le sens E->S. Le pouvoir synthétique de

coordination étant cette fois conçu comme distinct des données (celles-ci
étant à la fois le produit d'un tel pouvoir et la matière sur laquelle
ce pouvoir s'exerce), le vecteur de la conversion bergsonienne se

dédouble et joue de S-*D et de S->E. E' représente, non pas un esprit

proprement dit, mais une activité génératrice par rapport à laquelle



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 195

les données D sont des structures (S'). E' réalise S' ou D. Enfin, la
conversion le long de S D peut, en prolongeant son effort, s'orienter
vers le centre d'activité E'. (Naturellement, plusieurs centres d'activité

E' peuvent se raccorder à D et ces différents centres E' peuvent
être reliés les uns aux autres, mais il n'y a aucun avantage à compliquer

le schéma dans ce domaine hypothétique qui se situe hors du

sujet). La notion de donnée devient donc quelque chose de relatif : ce

qui est donnée par rapport à un certain sujet, devient structure
lorsqu'on le rapporte à un autre centre d'activité, ainsi D est S' par rapport

à F/. Dans le domaine psychologique, nous constatons que telles

structures deviennent données pour l'élaboration de nouvelles structures

qui se fait à partir des premières. Ainsi, la perception est une
structure : elle devient une donnée pour la science qui élabore, en

s'appuyant sur la perception, les structures de plus en plus complexes

que sont les faits, les lois, les théories scientifiques. Nous demandons
d'admettre que les « données immédiates de la conscience », celles au
delà desquelles il n'est pas possible de remonter en restant sur le
terrain psychologique, sont elles-mêmes des structures to.

Une telle métaphysique comporte une part d'hypothèse, un bond
hors du terrain strictement critique qui est déterminé par la dualité
objet-sujet, car vouloir ne point quitter le terrain critique, c'est
s'interdire finalement, comme M. Brunschvicg, de faire de la métaphysique

(celui-ci, d'ailleurs, ne peut s'empêcher d'en faire en contrebande

Mais, disons-le nettement : le caractère aléatoire de cette
première démarche philosophique est compensé et au delà par les

propriétés de fermeture sur lui-même que présente le système obtenu :

il y a là une sorte de vérification de l'hypothèse par la cohérence

intrinsèque de l'ensemble.
Définissons le concret comme le non-séparé, comme ce qui possède

un intérieur, une activité constituante propre, et donnons un exemple

pour expliquer la conception métaphysique qui nous occupe
présentement. Voici un crayon. En tant que donné dans notre représentation,

il n'est pas du concret, il n'est qu'un élément — l'élément
objet — de la synthèse objet-sujet qui, elle, est concrète. Cependant
nous postulons (ici apparaît le caractère hypothétique et extra-

(') Il semble que Bergson adopte parfois cette façon de voir lorsqu'il dit que
l'esprit concentre en une sensation de couleur d'apparence simple ce qui comporte
des millions de vibrations à la seconde : cependant, n'oublions pas que la matérialité

et la spatialité sont, pour Bergson, des réalités dérivées, de l'élan vital « détendu ».



i96 MAURICE GEX

critique de la métaphysique) que ce crayon possède un en-soi, ce qui
ne veut pas dire qu'il soit une chose en soi claquemurée en elle-même,
isolée du reste. Cela signifie qu'il est un certain mode d'activité
rayonnante — M. Whitehead dirait « d'activité préhensive » — qui se

relie au tout de multiples façons, non un être inerte limité au strict
contour que nous lui attribuons dans notre représentation. Possède-t-

il une individualité Question délicate, à laquelle on peut, nous
semble-t-il, répondre comme suit : tant qu'il n'est pas le siège d'une
activité novatrice et autonome dans une certaine mesure, il n'est pas
à proprement parler une individualité, il est une portion découpée

par notre représentation d'une activité plus générale qui constitue la
table sur laquelle il est posé, la chambre, etc., et toutes les lois
physiques qui s'y manifestent. Mais cette activité générale est indépendante,

quant à son existence, de notre activité de connaissance.

Lorsque notre activité de connaissance joue, elle se branche sur cette
activité cosmique ; en d'autres termes, comme dit M. Ruyer, de

nouveaux modes de liaisons apparaissent qui sont spécifiques de la
connaissance. Si c'est une plante que nous considérons, à la place
d'un crayon, alors il y a individualité véritable, autonomie tranchée

— bien que toujours relative, il va sans dire — de l'activité qui la
constitue. Une telle conception est un panpsychisme, où le psychisme
est conçu comme activité synthétique de coordination et de création

to. Citons ces lignes de M. Parodi qui sont d'une parfaite netteté

:

Je crois, en effet, que ce n'est pas seulement dans l'individu humain, ou
dans l'être vivant, qu'il faut admettre des centres d'activité plus ou moins
concevables sur le type de la conscience, et qu'on doit concevoir toute réalité

par analogie avec elle. S'il y a, et dans la mesure où il y a (c'est à la science
de le déterminer), des touts naturels dans la nature ; dans la mesure où ...il

y a des équilibres de systèmes constitués réellement hors de nous, ou, comme
on dit encore, les structures objectivement réalisées, dans cette même mesure

Elle n'a rien de révolutionnaire : dans notre article sur « Quelques aspects du
réalisme contemporain» (Revue ie Théol. et le Philos., juillet 1933, p. 186), nous
avons signalé les philosophies de Whitehead, d'Alexander et de Ruyer, qui en sont
des exemplaires plus ou moins réussis et plus ou moins complets, et dans une lettre
complémentaire (Ibii., p. 174 s.) nous soulignions l'inspiration leibnizienne de ces

conceptions à la fois idéalistes et réalistes. Dans le présent travail nous mettons
de côté les références historiques pour analyser et critiquer les trois tendances
métaphysiques fondamentales que nous avons dégagées en les envisageant intrinsèquement,

nous appuyant tout au plus sur un penseur type qui sert de guide ou de signe
de ralliement.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 197

on peut admettre, outre ce spiritualisme universel qui anime l'univers dans

son ensemble, qu'il peut y avoir des centres d'energìe, centres de pensée, ou
de force, ou de tendance, chez tous les êtres pensants d'abord, chez les vivants
ensuite, et enfin, à des degrés infiniment atténués, dans tous les éléments que
la nature présente comme constitués, comme ayant une certaine unité
naturelle to.

Les deux types de métaphysique à sens unique que nous avons
décrits ont une orientation simple et nette qui flatte l'intelligence ;

par contre, dans la conception panpsychiste se pose le redoutable

problème suivant : comment limiter l'un par l'autre le pouvoir de

réception à l'égard de structures déjà constituées et le pouvoir de

construction du sujet connaissant C'est le problème de Kant qui
consiste à déterminer la part du sujet dans la connaissance. Envisageons

l'origine des mathématiques, par exemple. D'après M. Whitehead,

dans son ouvrage intitulé La science et le monde moderne, les

mathématiques sont entièrement obtenues par abstraction à partir de

la réalité totale — thèse aristotélicienne. Pour M. Brunschvicg, elles

sont pure construction. Il doit être possible de concilier ces deux
positions extrêmes en montrant dans quelle mesure elles sont abstraites
et dans quelle mesure elles sont construites : problème délicat, auquel
nous ne voulons pas nous arrêter, mais qui s'impose, nous semble-t-il.

Nous devons parvenir à insérer harmonieusement le mouvement
constructif de l'esprit dans une totalité fonctionnelle, qui, bien que se

modifiant sans cesse, est en quelque mesure imposée, donc donnée,
à notre pensée, laquelle par ailleurs la prolonge et l'accomplit. L'élément

descriptif ou constatif — qui justifie un processus d'abstraction
à partir de lui — est nécessité par ce simple fait que toute élaboration

ne provient pas de notre moi constructeur, mais peut être l'œuvre
d'autres centres d'activité.

Reprenons ce problème par un autre biais.

Hasard et créativité. — La pensée se manifeste non seulement

comme pouvoir de coordination, mais aussi comme pouvoir de création.

C'est l'être lui-même, qui dans le fond est pensée, qui participe
à la fois à l'un et à la créativité,

Ces deux participations— disions-nous naguère—constituant en quelque
sorte les deux versants, les deux faces solidaires de l'être. Ainsi on échappe à

(') Bulletin ie la Société française le philosophie (1937), p. 39 s.



i98 MAURICE GEX

un rationalisme étroit au sein duquel jouerait seule la fonction de coordination,

d'unification, sur un divers immuable et brut venu on ne sait d'où

(incompréhensible choc en retour de l'expérience, chez M. Brunschvicg). La
catégorie de la créativité est destinée à remplacer dans la philosophie moderne
celle de multiplicité ou diversité, donnée une fois pour toute, dans le monde

statique des Grecs. Elle signifie une novation, une initiative de l'être qui
engendre de la diversité ; c'est un principe d'évolution et de différenciation,
la participation à l'un étant source d'involution, d'ass'milation to.

Comment la créativité et la coordination jouent-elles ensemble, et
comment concevoir une nouveauté surgissant dans l'univers
Problèmes fort complexes que nous ne pouvons qu'effleurer rapidement.

Les kantiens, tels que M. Lachièze-Rey, ne manquent pas de faire

remarquer qu'une nouveauté radicale, surgissant au milieu de structures

étroitement coordonnées, a quelque chose de choquant,
d'incongru : c'est ce qu'un Renouvier nomme un commencement absolu

qui vient, on ne sait pourquoi, bouleverser l'économie du cosmos,

rompre la continuité de la loi de causalité et par conséquent dérouter

l'intelligence. Cette conception irrationnelle de la novation, revient,
nous dit M. Lachièze-Rey, au clinamen d'Epicure, à l'idée du hasard

pur.
Toute nouveauté apparaîtrait nécessairement dans une telle perspective

comme un hasard analogue [à celui d'Epicure], puisque le temps traité comme

un milieu et non comme un instrument de l'action n'admet aucune véritable

initiative, aucun véritable commencement, aucun fondement originaire pour
une nouveauté. Autrement dit, toute nouveauté y constituerait inévitablement...

une conséquence sans prémisse, la prémisse n'étant pas ici seulement

inconnue, maïs définitivement absente... ces doctrines ne peuvent éviter...
de revenir au hasard d'Epicure. Il en est ainsi dans certains cas pour
l'évolution créatrice de M. Bergson, et, plus souvent encore, pour 1'« émergence »

chez les Anglo-saxons to.

Pour échapper au hasard d'Epicure, les kantiens définissent la
nouveauté comme une structure posée par rapport à l'activité posante
ou constituante. C'est le vecteur de réalisation qui va de l'esprit aux
structures qui est créateur. Mais la novation n'apparaît pas comme

une partie des structures par rapport au reste de ces structures, car

au sein des structures tout est toujours parfaitement coordonné. C'est

la coordination elle-même qui est créatrice et ainsi le kantisme réalise

cette gageure d'unir intimement créativité et unification. L'esprit est

Revue de Théol. et de Philos., 1938, p. 228. — (z) Le moi, le monde et Dieu,
p. 65 s.



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 199

pure liberté : il peut coordonner tel monde ou tel autre, mais au sein

de ce qu'il coordonne il n'y a pas place pour le hasard au sens d'Epicure.

La liberté et la nouveauté ne sont pas d'essence structurale :

elles expriment le rapport entre les structures d'une part et l'activité
formatrice, le « moi constructeur » comme dit M. Lachièze-Rey,
d'autre part. La conception de M. Brunschvicg est exactement
conforme à ce que nous venons de décrire. Quand les îlots d'irrationalité
se manifestent en science, l'esprit invente avec une déconcertante

ingéniosité des méthodes capables de réduire ces îlots, de les

coordonner complètement au reste du savoir : création et coordination
vont donc bien de pair.

Chez Bergson, par contre, qui est parfaitement indemne de

kantisme, le flux des données immédiates, manifestation de l'activité
créatrice, est une incessante novation par continuité : les nouveautés

sont saisissables dès lors en elles-même et se déterminent comme
nouveautés les unes par rapport aux autres et par rapport aux éléments

qui les accompagnent. La durée est créatrice et il ne faut pas dire

que les «choses» se transforment, ce qui supposerait en elles un
élément immuable, mais que c'est le changement lui-même qui se

pose comme « substantiel ». Nous ne sommes pas exactement dans le

cas du hasard d'Epicure, par le fait de la continuité du changement,
cependant la nouveauté se laisse constater objectivement et on ne

peut pas — tout comme dans le cas du hasard épicurien — la prévoir
et la coordonner rationnellement.

Examinons au point de vue critique la conception Brunschvicg et

Lachièze-Rey : ce dernier l'a poussée métaphysiquement, ce que
s'interdit de faire M. Brunschvicg. Voulant échapper au solipsisme,
M. Lachièze-Rey postule une pluralité de « moi constructeur ». Il y a

là une incohérence par rapport à la position de départ : en effet,

pour M. Lachièze-Rey, le monde de la science, comme celui du sens

commun, est entièrement édifié par le moi constructeur : c'est ce

dernier qui déploie le temps et qui déploie l'espace, c'est lui qui pose
toutes les catégories et leur fait tisser l'étoffe du monde. Par

conséquent, il est illégitime de lui appliquer à lui-même la catégorie de la

multiplicité-unicité pour déclarer qu'il y a plusieurs « moi constructeur

» Le « moi constructeur » est manifestement supra-catégoriel :

donc aucune catégorie ne lui est applicable, voilà ce qu'oublie M.
Lachièze-Rey qui fait un usage transcendental des catégories.

Constatons, une fois pour toutes, qu'il y a deux types d'idéalisme



200 MAURICE GEX

nettement distincts : l'idéalisme constructiviste pur d'après lequel il
n'y a d'objet que pour un sujet et réciproquement, puis l'idéalisme
leibnizien qui conçoit l'être sur le type de sujets envisagés comme

autant de centres d'activité constituante. Il n'est pas possible de

passer de la première conception à la seconde par continuité : si l'on
adopte la première, on en reste prisonnier. Par contre, si l'on s'installe

dans le second idéalisme, qui mérite aussi bien la désignation de

réalisme (et cette installation suppose un bond hors du terrain
critique, une hypothèse que certains jugent onéreuse), alors il devient

possible d'intégrer en lui un certain nombre d'exigences du premier.
Dans la conception leibnizienne, les centres d'activité ou « monades

» ne peuvent pas être supra-catégoriels. C'est la pensée totale
dans laquelle ils plongent, et qui les coordonne à leur tour entre eux,
qui est supra-catégorielle : leur « constructivisme » est donc limité,
borné, par le constructivisme intégral de la pensée suprême. La
liberté de Dieu, diront les théologiens, borne la liberté des

créatures.

Entre la théorie de la créativité de Bergson et celle des kantiens,
nous n'hésitons pas : c'est celle des kantiens qui de beaucoup est la

plus satisfaisante et la plus féconde, si l'on daigne toutefois la transposer

dans le monadisme. L'apparition d'une nouveauté ne saurait
être discrète, mais forme un ensemble organique dont un centre
d'activité doit rendre compte, la créativité restant toujours solidaire
du pouvoir d'unification. Cette fois nous ne disons plus le centre

d'activité, mais bien un centre d'activité. Or, de deux choses l'une :

ou nous coïncidons avec le centre d'activité en question, ou ce n'est

pas le cas. Si nous coïncidons avec lui, il n'y aura pas trace pour nous
de hasard au sens d'Epicure, de novation incoordonnable. Si ce n'est

pas le cas, alors la nouveauté nous apparaîtra — mais ce n'est qu'une

apparence — être du type épicurien ou bergsonien. Cette apparence
s'évanouirait pour une conscience qui coïnciderait avec ce centre :

question de point de vue, par conséquent. Nous ne pouvons coordonner

dans le cadre spatio-temporel les activités créatrices des autres

sujets, de sorte que les produits de ces activités créatrices s'imposent
à nous comme des données opaques, des apparitions nouvelles et

inexplicables autrement que par des analogies hasardeuses. Pour
chacun des différents centres d'activité, il y a dans le monde à la fois
du donné (irréductible pour ce centre) et du construit; la pluralité de

ces centres d'activité fonde une créativité véritable au sein de l'uni-



ORIENTATIONS FONDAMENTALES EN MÉTAPHYSIQUE 201

vers, créativité qui ne se laisse pas réduire à un processus d'intériorisation

unique.
Le principe d'individuation nous paraît résider en la créativité des

divers sujets : c'est le pouvoir d'initiative de chaque être qui fonde

sa distinction d'avec les autres. Cependant, si la créativité est principe

de différenciation, comme elle construit des systèmes de coordination

et comme elle se manifeste concurremment avec le pouvoir
d'unification, il se trouve qu'en même temps qu'elle fonde l'originalité

de chacun ¦— dans le domaine humain — elle le relie au tout et
devient la base de la personnalité : le moi est alors le centre d'un

rayonnement fécond qui rejoint les valeurs universelles. Ainsi, les

artistes les plus universels, les plus capables d'éveiller en nous des

résonances sont en même temps les plus originaux.
En conclusion, nous dirons que l'être réel, que nous nommerons le

concret, n'est pas l'individuel ; ce n'est pas non plus l'universel. Il
est le lieu où l'individuel et l'universel se rencontrent et fusionnent,
centre d'activité manifestant à la fois le pouvoir de créativité,
fondant le côté individuel du concret, et le pouvoir de coordination ou
d'unification permettant le rattachement au tout, l'universalisation
de ce concret. Universel et individuel sont donc les deux pôles du

concret, du réel, qui se définit conjointement comme participation à

l'un et à la créativité.

Lausanne. Maurice GEX.


	Orientations fondamentales en métaphysique

