
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts à M. Arnold Reymond

Artikel: La dogmatique réformée dans ses rapports avec la philosophie :
questions de méthode

Autor: Rochedieu, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOGMATIQUE RÉFORMÉE

DANS SES RAPPORTS AVEC LA PHILOSOPHIE

QUESTIONS DE MÉTHODE

Comment se pose, à l'heure actuelle, la question des rapports de la

théologie et de la philosophie, ou plus exactement — car notre
protestantisme suisse romand reste de tradition réformée, s'inspirant de

Calvin, de Zwingli, de Viret, comme aussi de Vinet, d'Ernest Naville
et de Ch. Secrétan —¦ quels sont les rapports entre la dogmatique
réformée et la philosophie, le mot de dogmatique étant pris dans le

sens large d'un exposé systématique de la vérité chrétienne
Cette vérité s'opposera-t-elle en tous points à la vérité philosophique,

le théologien réformé s'appliquant à élargir toujours plus le fossé

qui sépare le domaine religieux du domaine profane Adoptera-t-on,
au contraire, une attitude conciliatrice en cherchant à supprimer
coûte que coûte les oppositions entre la réflexion théologique et la
réflexion philosophique, en s'engageant dans une sorte d'éclectisme à

moitié religieux qui emprunterait des éléments de part et d'autre
Ou faudrait-il se rattacher à tel système philosophique existant, à

l'hégélianisme, au néo-criticisme, au bergsonisme, et s'efforcer de

traduire les vérités religieuses dans le langage d'un penseur qui lui-
même est le porte-parole d'une mentalité particulière

Une autre réponse consisterait à postuler l'existence de deux plans
différents dans la vie spirituelle : le plan philosophique où l'homme
cherche à comprendre, le plan religieux où l'obéissance à la volonté
divine prime toute autre préoccupation. Mais pareille démarcation
semble bien difficile à maintenir dans la pratique, car alors les affir-



DOGMATIQUE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 113

mations religieuses et les conclusions de la philosophie ne se
rencontreraient jamais ; elles resteraient toujours étrangères les unes aux
autres, se situant dans deux mondes totalement différents. Or, en

fait, le croyant ne cherche-t-il pas souvent à mieux comprendre pour
mieux obéir, et le savant, d'autre part, doit-il être nécessairement
considéré comme un athée ou faut-il exiger, chez tout homme qui
réfléchit, le dédoublement intérieur entre la vie de recherche et la vie
de la foi

Il n'y a pas longtemps un philosophe catholique français, le
professeur Etienne Gilson, insistait sur l'impossibilité d'une philosophie
chrétienne dans le protestantisme actuel, pour la raison bien simple

que le protestantisme déclare la raison entièrement déchue par le

péché originel et donc incapable, non seulement d'atteindre Dieu,
mais de parler des choses de la foi. Tout protestant conséquent,
ajoutait M. Gilson, ne peut être à cet égard qu'un disciple de Karl
Barth; il doit repousser jusqu'à l'idée même d'une alliance quelconque
entre la philosophie et la théologie, et souhaiter que la philosophie
demeure aussi « mondaine » que possible, se confesse vraiment
profane, vraiment sans Dieu M. « La vérité », précise encore notre critique,

«c'est que, même lorsqu'elle parle encore de philosophie, et qu'elle
pourrait encore en avoir une, la dogmatique réformée ne veut pas en

avoir une. Pour elle, chercher Dieu par la raison est d'abord inutile,
puisque nous avons de lui cette connaissance naturelle spontanée qui
suffit à nous assurer de son existence ; mais aussi, et surtout, chercher

Dieu par la raison est « illégitime », parce qu'il a par lui-même « le

droit d'être cru ». Voilà la fin de non-recevoir devant laquelle la raison

n'a plus qu'à s'incliner, comme devant une décision religieuse sans

appel qui relève de la foi pure. Nous ne la discuterons donc pas, mais

même en la prenant comme telle, il nous reste une requête rationnelle
à lui adresser. C'est que s'étant enfermée dans des barrières où elle est

rationnellement inexpugnable, elle veuille bien s'y tenir. L'interdiction

qu'elle s'impose de philosopher ne l'autorise pas à condamner

comme impossible à toute foi chrétienne l'usage de la philosophie.
C'est une prudence à laquelle la dogmatique réformée a parfois
besoin de se voir rappeler. » W

(1) Etienne Gilson, Christianisme et Philosophie (Paris, Vrin, 1936), p. 66. Notons
cependant que, dans la page incriminée de K. Barth, celui-ci ne parle pas de la
philosophie, mais du monde, de la politique, de la science et de l'art. — {?) Gilson,
ouvr. cité, p. 62.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVIII (n° 114-115, I940). 8



114 EDMOND ROCHEDIEU

Après avoir souligné — ce qui est exact — que Calvin n'a pas
repoussé toute théologie naturelle, puisqu'il reconnaît la possibilité
d'un rudiment de connaissance de Dieu chez ceux à qui Dieu ne
s'est pas montré par la foi, M. Gilson conclut : « Une théologie naturelle

calviniste est donc impossible, mais une théologie naturelle
catholique est possible, et c'est pourquoi, à la différence du calviniste,

le catholique a droit à une « philosophie chrétienne » proprement

dite » W.
Si nous avons cité ces passages d'allure polémique, ce n'est point

pour nous engager à notre tour dans une discussion sur la valeur
respective du catholicisme et du protestantisme, mais simplement parce
que nous avons là, sous la plume d'un eminent philosophe, très averti
des questions théologiques, l'énoncé parfaitement clair des problèmes
qui nous intéressent. Est-il vrai que toute philosophie chrétienne soit
interdite au protestantisme réformé Que représente d'autre part
cette expression philosophie chrétienne Est-il vrai, enfin, que la
dogmatique réformée soit sujette à de graves inconséquences dans son
attitude à l'égard de la philosophie, donnant ainsi aux philosophes
l'impression de déloyauté spirituelle

Une première constatation nous semble s'imposer, qui n'est point
à l'honneur des théologiens : ceux-ci, alors même qu'ils dénient toute
valeur à la philosophie — peut-être même dans la mesure de leur
dédain pour la philosophie ¦— usent abondamment des méthodes

philosophiques. Voulant prouver la non-valeur des raisonnements en
matière religieuse, ils raisonnent éperdûment eux-mêmes, et leur
discours n'est souvent qu'une démonstration serrée, où sans cesse il est
fait appel à l'esprit logique de leurs lecteurs. Ces contempteurs de la
raison témoignent ainsi d'une confiance aussi étrange qu'absolue en

cette intelligence humaine à laquelle ils s'adressent, qu'ils prennent
à partie, qu'ils n'abandonnent qu'après être certains de l'avoir
convaincue. Un Karl Barth, un Emil Brunner, un Lecerf prétendent nous
persuader — or qui se lance dans une argumentation croit tout au
moins à la valeur de son propre raisonnement, donc à la valeur de la

(*) Ibii., p. 71, note.



DOGMATIQUE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 115

raison — de la déchéance de cette même raison et de son inaptitude
à juger des questions morales et religieuses. Ainsi donc de deux choses

l'une : ou ces démonstrations sont concluantes, mais c'est reconnaître
du même coup et la légitimité des démarches rationnelles sur lesquelles
ils asseoient leurs conclusions, et l'illégitimité de ces mêmes démarches

rationnelles, puisque tel est l'aboutissement de leurs propos ; ou bien
leurs démonstrations, ayant abouti grâce à un instrument aussi

corrompu que la raison, restent sans valeur, mais alors la conclusion
même qu'ils veulent imposer, à savoir l'illégitimité de l'emploi de la
raison dans les questions morales et religieuses, est controuvée.

Il ne suffit pas de proclamer bien haut qu'on repousse tout recours
à la raison en matière d'éthique et de théologie : si le dogmaticien
fait appel malgré tout et constamment aux catégories rationnelles et
logiques — tel est le cas précisément des néo-calvinistes et des

barthiens — rien d'étonnant dès lors à ce que des philosophes catholiques
ou indifférents au christianisme les accusent d'inconséquence, pour ne

pas dire de déloyauté.
Mais il y a plus. Non seulement les dogmaticiens réformés usent de

méthodes rationnelles, mais la pensée même d'un grand nombre
d'entre eux se rattache, directement ou indirectement, à divers
systèmes philosophiques bien déterminés. C'est ainsi que l'école bar-
thienne, en se reconnaissant de la lignée de Kierkegaard to, entre

par là-même dans le puissant courant de la pensée hégélienne, bien

qu'elle s'en défende et se pose en adversaire de l'hégélianisme. La

remarque de M. Léon Brunschvicg, à cet égard, a presque la portée
du coup de bistouri qui met à nu, profondément caché dans une chair

aux apparences trompeuses, le germe morbide dont les effets se font
sentir par intermittences. « Il semble en effet », note le philosophe
français, « que l'ironie supérieure, qui est l'essence même du romantisme,

préside à la destinée de la pensée hégélienne. Un Descartes se

corrige ; un Hegel se renverse. Mais les antihégéliens demeurent marqués

du sceau hégélien, aussi éloignés de leur maitre commun qu'ils le

seront l'un de l'autre, tels Sôren Kierkegaard et Karl Marx. » (*)

Ce germe morbide, osons le dire sans ambages, n'est autre que la
perpétuelle équivoque où se complaisent les esprits formés à cette
école. Hegel s'en est glorifié dans la préface de sa Logique : « C'est

(") Karl Barth, Parole ie Dieu et Parole humaine, p. 204. — (z) Léon
Brunschvicg, La Raison et la Religion, p. 181 (souligné dans le texte).



ii6 EDMOND ROCHEDIEU

un avantage pour une langue de posséder une richesse d'expressions
logiques surtout si elles lui sont propres et si elles sont bien à part,
pour désigner les déterminations de la pensée elle-même. A cet égard,
la langue allemande présente maints avantages sur les autres langues
modernes ; plusieurs de ses mots offrent même, en outre, cette
particularité qu'ils ont des significations, non pas seulement différentes,
mais opposées, si bien qu'il est impossible de ne pas reconnaître là

un esprit spéculatif de la langue ; et c'est une joie pour le penseur de

tomber sur de pareils mots, et de trouver que la réunion des contraires,

résultat de spéculation qui est absurde pour l'entendement, y est
réalisée d'une façon naïve par un vocabulaire où le mot a des

significations opposées » to.

Lorsque Karl Barth déclare avec force que « nous devons savoir
à la fois que nous devons parler de Dieu et que nous ne le pouvons
pas, et par là-même rendre à Dieu la gloire » (2), il nous met en
présence d'une de ces amphibolies qui permettent à leur auteur d'attaquer

avec violence tous les adversaires, de droite et de gauche, et

d'opérer en même temps de savantes retraites dialectiques quand lui-
même se trouve pris à partie : soutenant simultanément — ou
successivement — des thèses opposées, il lui semble loisible de se réfugier,

suivant la forme et la direction de l'attaque, dans l'une ou
l'autre des positions qu'il a défendues avec une égale conviction. Il
y a quelques années un théologien non barthien accusait le barthisme
de déloyauté spirituelle, ce qui fit presque scandale ; en effet, pareille
accusation est injuste, car jamais ni Karl Barth ni ses disciples n'ont
eu l'intention de tromper, bien au contraire. Mais leur attitude nous
semble révéler quelque chose d'infiniment plus grave, à savoir une
mentalité spéciale, héritée de l'hégélianisme, et qui se plaît à

l'équivoque. Sous prétexte de mettre en relief la grandeur d'un Dieu qui
n'a rien de commun avec l'homme, d'un Dieu « complètement autre »,

on se permet de transformer à tout instant le sens des mots que l'on
emploie, tout en exigeant du contradicteur qu'il soit strict dans ses

définitions.
N'est-ce pas encore cette même propension à l'ambiguïté — dont

Hegel se félicitait : « une joie pour le penseur de... trouver que la
réunion des contraires... est réalisée... par un vocabulaire où les mots

(') Cité par L. Brunschvicg, ouvr. cité, p. 180. — K. Barth, ouvr. cité, p.
218 ; cf. p. 196-206.



DOGMATIQUE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 117

ont des significations opposées » — que l'on retrouve dans la notion
de Parole de Dieu telle que la présente Emil Brunner, en particulier
au début de son étude sur La Parole de Dieu et la raison humaine, où

cette expression désigne la manifestation de Dieu tantôt dans la
personne du Christ to, tantôt dans l'enseignement biblique (a), tantôt
dans les deux à la fois Ö).

Un autre exemple encore (ils pourraient être multipliés). Lorsque
Karl Barth développe ses aphorismes sur les caractéristiques de la
voie dialectique (+>, dont les deux attitudes opposées doivent être

constamment rapportées l'une à l'autre, la positive et la négative, car
il s'agit d'expliquer le « oui » par le « non » et le « non » par le « oui »,

sans jamais s'arrêter un instant sur le « oui » ou sur le « non » (5>,

sommes-nous vraiment en face d'un adversaire de la méthode
hégélienne n'est-ce pas plutôt ce « renversement » de l'hégélianisme que
signale M. Brunschvicg, et qui n'en est qu'une forme renouvelée

La même remarque peut être faite concernant les développements
subséquents qui expliquent la voie dialectique (6\ et plus particulièrement

à propos de cette assertion que même la théologie dialectique
ne conduit pas plus qu'une autre à la porte intérieure par laquelle
Dieu nous parle to ; déclaration très belle, certes, et qui prouve la
véritable humilité chrétienne de son auteur, mais qui laisse singulièrement

perplexe quant à l'utilité et à la nécessité des virulentes
polémiques du même théologien qui toujours dénonce des erreurs et les

remplace par sa propre interprétation de la Bible.

Bref, nous avons l'impression — bien plus, la certitude ¦— que les

dogmaticiens réformés contemporains, tant barthiens que
néocalvinistes, ne sont pas aussi indemnes de toute influence philosophique

qu'ils veulent bien le prétendre ; ils empruntent à la philosophie
ses méthodes d'argumentation et, de ce fait, ils ne marquent aucune
défiance à l'égard de la raison raisonnante ; le barthisme, pour son

compte, baigne tout entier dans une mentalité hégélienne, subissant
irrésistiblement l'attrait de l'équivoque. S'il en est ainsi, même chez
des théologiens qui se posent en ennemis de la philosophie, ne serait-ce

pas simplement parce qu'il est humainement impossible de couper
tous les ponts entre la pensée religieuse et la pensée profane Les

(') Emil Brunner, La Parole ie Dieu et la raison humaine, p. 28-30. — (*) Ibii.,
p. 31. — (3) Ibii., p. 34-36. — (4) K. Barth, ouvr. cité, p. 213. — (5) Ibid.,
p. 214. — (d) Ibii., p. 214-218. — (7) Ibii., p. 217.



ii8 EDMOND ROCHEDIEU

diatribes les plus enflammées contre la raison humaine n'y changeront

rien : en fait, la théologie réformée, qu'elle l'avoue ou qu'elle le

conteste, est toute imprégnée de données philosophiques.

Cela étant reconnu, ne convient-il pas, dès lors, de choisir soigneusement

les tendances philosophiques auxquelles on se rattachera
et n'y a-t-il pas, dans ce domaine précis, un redressement à opérer
dans la théologie protestante

Et tout d'abord un premier point : Est-il indispensable de s'inféoder

presque exclusivement à la pensée allemande, et plus particulièrement
aux tendances hégéliennes, telles que nous les rencontrons non seulement

chez des dogmaticiens tels que Bovon, Bouvier et Frommel, mais
aussi dans les écrits barthiens et parfois même —¦ horribile dictu! —
chez des néo-calvinistes

On a voulu réagir, voici un demi-siècle et plus, contre la sécheresse

des idées claires et distinctes et du pur rationalisme, en estimant avec
raison que tout n'est pas d'une évidente clarté dans la vie spirituelle.
Mais était-il nécessaire de verser dans l'extrême contraire, de se

complaire dans l'imprécision, de cultiver l'équivoque Trop souvent
le rythme ternaire de la thèse-antithèse-synthèse fut considéré comme
une solution, et le recours abusif à l'idée d'absolu, d'un absolu qui ne

fut pas suffisamment défini dans ses rapports avec le relatif, remplaça
des réponses plus nuancées.

Un penseur tel que Boutroux — pour ne citer qu'un exemple — a

su tenir un juste compte de l'inévitable part d'imprécision dont sont

pénétrés les concepts moraux et religieux ; à côté des idées claires et

distinctes, il a reconnu une connaissance confuse et symbolique, dont
le propre est d'agir sur la volonté et de mouvoir l'intelligence. N'y
a-t-il pas là des horizons aussi vastes que les perspectives ouvertes

par la distinction, fort sujette à caution, entre jugements d'existence

et jugements de valeur, ou par les doctrines de la métaphysique
existentielle L'influence de penseurs qui n'ont pas été formés par la
mentalité hégélienne aiderait puissamment, nous en sommes persuadé,
à poser en termes plus précis les problèmes non seulement philosophiques

et moraux, mais aussi religieux et dogmatiques. Employer des

mots anciens en leur donnant une signification imprévue ne constitue

pas, en effet, une solution, surtout si d'autres sens viennent encore

s'ajouter au sens primitivement choisi.



DOGMATIQUE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 119

Ainsi donc, au lieu de se défier de la philosophie en y voyant un
danger pour la foi, la dogmatique réformée aura tout intérêt à la
considérer comme une alliée, dont l'aide lui est indispensable pour
préciser ses propres idées et pour apprendre l'exactitude dans ses

définitions comme dans l'emploi des termes, ainsi que la plus
scrupuleuse rigueur lorsqu'il s'agit d'argumenter. En outre, les rapports
entre la dogmatique et la pensée profane seront marqués par le souci
de choisir judicieusement les données philosophiques auxquelles la

théologie aura recours. Et qu'on ne s'imagine pas, surtout, de pouvoir

se passer de ces données Quoiqu'on fasse, une philosophie reste

toujours sous-jacente à l'expression intellectuelle de la foi. Mais il
n'est pas indifférent que le dogmaticien ait adopté les vues de Kant
ou de Leibnitz, de Renouvier ou de Descartes, de Hegel ou de Bergson.

Il importe que le théologien ait fait son choix consciemment et

qu'ainsi il ait pu mesurer à l'avance les difficultés et les possibilités
qu'il aura lui-même placées sur son chemin. Puisse-t-il éviter, de la

sorte, l'éclectisme désastreux où l'on fait voisiner des vérités
partielles, qui ne sont vraies qu'associées à l'ensemble du système d'où
elles ont été tirées Non pas que nous réclamions du dogmaticien
qu'il s'inféode à tout prix à l'un des grands courants de pensée
existants. Mais devant les désastres où nous a conduit la culture à base

hégélienne —¦ et je pense au droit et à l'histoire autant qu'à la
théologie, à l'histoire des religions et à la politique — on peut se demander
si les perpétuelles équivoques du langage et de la pensée n'ont pas
leurs répercussions dans la vie active, et jusque dans la vie religieuse ;

et s'il n'est pas urgent, par conséquent, d'abandonner cette forme de

pensée et de chercher ailleurs — dans le spiritualisme français, chez

les Anglo-Saxons, où l'on voudra — une inspiration philosophique
qui réprouve l'équivoque et refuse de se payer de mots.

Nyon Edm. ROCHEDIEU.


	La dogmatique réformée dans ses rapports avec la philosophie : questions de méthode

