
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts à M. Arnold Reymond

Artikel: Quelques aspects de la pensée théologique du professeur Paul
Chapuis

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE THEOLOGIQUE
DU PROFESSEUR PAUL CHAPUIS

On s'étonnera peut-être de trouver un article sur la pensée de Paul
Chapuis dans un fascicule de revue qui veut être un hommage à

M. le professeur Arnold Reymond. En effet, la position théologique et

philosophique des deux penseurs est loin d'être la même. Dans sa

thèse : Etude sur le subjectivisme et le problème de la connaissance

religieuse (1900) M. Reymond — on ne l'a pas oublié — sapait par
la base, au moyen d'une critique pénétrante W, l'une des positions
essentielles de l'ouvrage de Paul Chapuis, Du surnaturel, paru deux

ans auparavant.
Et pourtant, nous n'avons pas hésité à écrire ces pages à l'occasion

que l'on sait. En effet, au sortir de la séance de soutenance de thèse,
Paul Chapuis, avec sa belle franchise, avouait à M. Reymond : Si la

question du surnaturel se pose comme vous le dites — et vous m'avez

presque convaincu — alors tout mon livre est à refaire
Etait-ce manquer à la discrétion que d'évoquer pareils souvenirs

Nous ne le pensons pas. Il y a là quelque chose d'infiniment émouvant,

comme aussi le plus beau des hommages à la loyauté intellectuelle

totale du professeur disparu. Et ces souvenirs d'un passé à la
fois tout proche, et cependant lointain déjà, suffisent à justifier la

présence de notre étude ici-même.

A l'intention des lecteurs de la génération ...montante, nous ne

jugeons pas inutile de rappeler en quelques mots la carrière de Paul

(*) Voir spécialement les pages 139 ss., et 148 ss.



64 EDMOND GRIN

Chapuis. Né le 13 février 1851, au Lieu, dans le Val de Joux, où son

père était pasteur, Chapuis fit ses études de théologie à l'Académie
de Lausanne, puis les compléta à Tubingue. Dès après sa consécration

en 1874, il fut pasteur à L'Etivaz, dans les Alpes vaudoises. Il
devait n'y rester que deux ans. En 1876, il était appelé à la chaire
de Nouveau Testament de l'Académie de Lausanne, où il donna, dix
ans durant, un enseignement des plus brillants. En 1880 il fondait,
avec les pasteurs H. Narbel et J.-A. Porret, le journal Evangile et

Liberté, destiné, entre autres, à pousser l'Eglise nationale à la
conquête d'une complète autonomie W. Dénoncé comme fauteur de

trouble dans le Synode et les Conseils d'Arrondissement de son

Eglise, vivement combattu par l'organe officieux de celle-ci, le
Semeur Vaudois, Chapuis abandonna ses fonctions professorales et
redevint pasteur à Chexbres. En 1895, une évolution s'étant opérée
dans ses idées ecclésiastiques, il reprenait, à côté du ministère
pratique, un enseignement à la Faculté, celui de l'histoire de la théologie
moderne, à titre de chargé de cours. En 1901, pour remplacer le
professeur Combe, il était installé derechef dans la chaire de Nouveau
Testament. Il devait y rester jusqu'à sa mort, survenue à 53 ans déjà,
le 12 mai 1904.

Au lendemain du départ prématuré du professeur Chapuis, Ph. Du-

quesne écrivait dans le Semeur Vaudois :

En perdant celui qui vient de nous être enlevé, l'Eglise et le Pays perdent
un maître de la pensée. Mais cet homme n'a pas toujours été compris. Aussi
serait-il bon que ses œuvres fussent rééditées, et que l'on publiât, à l'intention
du public cultivé, un livre sur lui : notice biographique, exposé de sa pensée

théologique, étude de ses opinions ecclésiastiques, enfin rappel de son activité
pastorale. Il y aurait là un bel ouvrage à écrire.

Voilà trente-cinq ans que le professeur Chapuis a disparu, et
l'œuvre souhaitée n'a pas encore vu le jour. Nous le regrettons
vivement, pour notre part, alors même que nous ne partageons pas en

tous points les conceptions théologiques de celui qui fut un maître,
au sens plein du terme. L'essai qu'on va lire n'a pas l'ambition de

(') Voir sur ce sujet la vivante étude du professeur René Guisan : ci Le journal
«Evangile et Liberté» (1880-1894). Etude d'histoire religieuse vaudoise », dans
René Guisan : Reliquia, Cahiers de la Faculté de théologie de l'Université de

Lausanne, n° VII, 1935.



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 65

combler cette fâcheuse lacune : les pages dont nous disposions ne

nous permettaient pas de voir si grand. Elles ne prétendent constituer
ni un exposé complet, ni une étude critique. Elles voudraient être un
modeste hommage, et un élémentaire rappel. Trop heureux serions-

nous si leur lecture pouvait engager tel jeune pasteur à consacrer ses

rares loisirs à entrer en contact vivant avec un homme dont la
génération précédant la nôtre a beaucoup reçu.

Obligé de nous limiter, nous laissons volontairement de côté tout
ce qui concerne les conceptions ecclésiastiques du professeur Chapuis,

comme aussi son activité pastorale. Il y aurait pourtant des choses

intéressantes et utiles à dire, sur le premier point notamment. Pour

cela, il faudrait lire avec attention ses nombreux articles dans le

Journal évangélique du canton de Vaud, dans Evangile et Liberté, et,
dès 1894, dans le Semeur Vaudois. Mais, à vouloir tout embrasser en

peu de pages, nous nous condamnerions à un exposé « à vol d'oiseau

», donc totalement dépourvu d'intérêt. Nous croyons faire

œuvre plus utile en nous attachant à la pensée proprement théologique

du professeur lausannois W.

Pour la rédaction de notre étude, nous avons consulté, outre Du Surnaturel.
Etudes de philosophie et d'histoire religieuse, Lausanne, Payot, 1898, les articles
suivants publiés, sauf indication contraire, dans la Revue de théologie et de philosophie
(Lausanne) :

Les conditions et la notion du surnaturel au point le vue iu théisme (1876, p. 321).
— Le problème christologique ians les limites du Nouveau Testament (1877, p. 63). —
De l'autorité ie l'Ecriture (1882, p. 525 et 1883, p. 249). — La transformation lu
iogme christologique (1891, p. 417, et 1892, p. 5). En brochure, Lausanne, G. Bridel,
1893. — Qui est Jésus-Christ? (1892, p. 586). — Jésus-Christ, qu'a-t-il fait? — Qui
est-il Deux conférences, dans Pro Christo, Lausanne, Payot 1893. — La foi en Jésus-
Christ, ou quels sont, ians la personnalité le Jésus, les caractères qui autorisent et qui
expliquent la foi qu'il réclame (1894, p. 472 et 531). — Les caractères ie la théologie
molerne (1895, p. 267). —¦ La vie et l'enseignement ie Jésus le Nazareth, à propos
i'un livre récent (Dogmatique de J. Bovon), (1895, p. 409). — L'aioration iu Christ
(1895, p. 560, et 1896, p. 27). — L'Ecriture sainte, norme ie la connaissance
chrétienne (1897, p. 279). — La sainteté le Jésus ie Nazareth, ses caractères et ses conditions

(1897, p. 297, 409 et 539). — Sommes-nous encore chrétiens? (Revue Chrétienne,
1897, p. 241). — Religion, christianisme, théologie (1901, p. 113, 343 et 395). —
Le bienfait de l'hérésie pour la piété chrétienne (Revue chrétienne, 1902, p. 409). —
Cf. les articles nécrologiques de :

H. Vuilleumier : Revue de théologie et de philosophie, 1904, p. 208.
Ph. Bridel : Liberté chrétienne, 15 juin 1904.
Ph. Duquesne : Semeur Vaudois, 18 juin 1904.
M. Millioud : Gazette de Lausanne, 14 mai 1904.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXVIII (n° II4-II5, I940). 5



66 EDMOND GRIN

Dans le protestantisme de langue française, Paul Chapuis était
considéré avec raison comme un des chefs de la théologie moderne,

comme un des principaux représentants de la « théologie de la
conscience », pour parler le langage de chez nous. Dans son article
nécrologique, Maurice Millioud prétend que Paul Chapuis connut une
transformation à la Scherer, et passa de l'orthodoxie stricte au
libéralisme le plus pur. C'est une erreur, croyons-nous. Nulle part, en

tout cas, nous n'avons trouvé le moindre indice de pareille crise

théologique. Sans doute, en 1886, publiait-il une traduction de l'Histoire

sainte, de Kurtz. Mais cet ouvrage franchement conservateur ne

répondit jamais, nous semble-t-il, à ses opinions personnelles. Il
s'agissait d'une traduction préparée par son père, et que le fils se

borna à revoir. Il y eut bien évolution dans les idées du professeur de

Lausanne, mais pas dans ce sens-là. Nous aurons l'occasion d'y revenir,

et de marquer la transformation lente — sur deux points particuliers,

et dans la conception d'ensemble. A notre avis, le déroulement
de cette pensée, sûre d'elle-même, témoigne d'une remarquable unité.

Qu'entendait Paul Chapuis par la théologie de la conscience Il
l'a dit avec beaucoup de netteté, dans sa leçon inaugurale de 1895,
intitulée précisément : Les caractères de la théologie moderne.

La théologie moderne, selon Chapuis, c'est en somme un certain
état d'âme. Si l'on préfère, une situation intellectuelle et morale,
résultant de facteurs assez précis : réveil de la piété provenant d'un
retour aux principes évangéliques, spéculations de la philosophie,
conquêtes de l'histoire. L'initiateur du mouvement : Emmanuel Kant,
représentant le plus eminent de l'idéalisme philosophique
allemand. Le père spirituel de cette théologie : Schleiermacher ; par sa

méthode plus encore que par ses travaux, il a orienté la pensée
religieuse dans des voies toutes nouvelles. A côté de ces influences

directes, il faut noter le renouvellement des études historiques,
« qui sont le juste orgueil de ce siècle », et l'application de ces méthodes

aux faits chrétiens.
Pareil état d'âme théologique distingue forcément l'époque contemporaine

des âges antérieurs. Auparavant, par exemple, pour les

protestants comme pour les catholiques, le dogme était une définition
jugée obligatoire. Maintenant, plus éclairée, la théologie moderne

opère une distinction très nette entre la religion et la théologie. Aux

yeux de Paul Chapuis, cette discrimination catégorique entre la foi
et la formule qui cherche à exprimer la foi constitue même, peut-être,



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 67

l'originalité la plus marquante de la théologie moderne. Est-ce à

dire que la formule dogmatique soit dépourvue de toute valeur î

Non pas. Il faut même se garder de le prétendre. Il y aura divergence
très grande entre les formules, sans doute, puisque chacune d'elles
traduira une expérience éminemment personnelle. Mais la doctrine,
théorie de la foi vécue, demeure d'une utilité primordiale. En effet

notre esprit, de par sa constitution même, a besoin de rechercher la
raison des choses. L'effort philosophique n'est point un luxe, il est

un véritable instinct. Le jour où elle renoncerait à « scruter la foi »,

l'Eglise aurait bientôt perdu la foi.
Seulement les doctrines que définit la théologie moderne se distinguent

du dogme des temps passés en ce qu'elles n'ont aucune
prétention à s'imposer du dehors, comme autorité normative. Cela, elles

ne le peuvent plus. En effet, le théologien contemporain a trop
conscience et de ses limites, et de l'imperfection de toute formule.
L'histoire du passé et du présent lui a enseigné que l'expression
intellectuelle de la pensée religieuse n'est jamais absolument

adéquate à la foi des hommes pieux.
Ces considérations entraînent d'importantes conséquences. Dans

l'ordre pratique, tout d'abord. Elles sapent par la base l'illusion séculaire,

mais fatale, qui fait de la rectitude de la croyance la norme de

la piété. La foi — on le sait aujourd'hui —¦ est une direction de la

volonté, une manière de vivre et non pas de croire. Il y a là un souffle

nouveau, qui a puissamment contribué à rapprocher la piété de cette
adoration spirituelle dont Jésus a parlé certain jour à une femme de

Samarie, au bord d'un puits. Combien une telle vue des choses élargit
nos horizons

Les Samaritains, à ce jour, ont accès au royaume des cieux ; dans le banquet

de l'universelle fraternité, je contemple, à côté des Abraham, les réchappes

des nations et des Eglises, Servet avec Calvin, Arius en face d'Athanase,
des hérétiques au dire du critère ecclésiastique, des penseurs originaux, mais

croyants.

De ce point de vue, on peut prévoir dans un avenir pas trop lointain

des modifications nombreuses et profondes dans la conception et
dans l'organisation des Eglises. Et, pour « marquer la direction entrevue

», P. Chapuis cite Mon utopie, de Charles Secrétan. Dans ce

fragment, le philosophe lausannois dit en substance : On ne saurait se

passer de l'Eglise ; l'âme a besoin de communion. Que faire, alors

Une seule chose : Laisser chacun expliquer de son mieux à ses frères



68 EDMOND GRIN

la façon dont il cherche à résoudre les énigmes de l'existence, et puis
fonder la communauté sur cela seulement qui est déjà commun à

ceux qui le cherchent : le désir, l'espérance, la charité. Une conception

analogue du bien moral, du bien social ; un même désir de puiser
la force à la source invisible qu'on appelle Dieu, voilà tout ce que
nous pouvons demander aux membres de l'Eglise de demain. Ainsi
seulement nous éviterons les schismes, et, maux encore plus graves,
la compression, le formalisme et le « culte des morts »

Dans l'ordre théorique, les conséquences de la théologie moderne

ne sont pas moins importantes. C'est d'abord une entière liberté
laissée à la recherche religieuse. Tant que cette condition-là n'est pas
remplie, il ne peut pas y avoir de science théologique véritable.
Car tout effort scientifique implique la foi en la vérité, quelque
bouleversement que cette vérité puisse entraîner dans les conceptions
traditionnelles. En effet, l'Evangile de Jésus-Christ n'est pas une
momie vénérable. Il possède les énergies d'un organisme vivant, et

comme tel, il marche, il progresse, il évolue. L'évolution, encore une
notion que la théologie moderne a introduite dans l'histoire A cet

égard, l'imitation de l'Eglise primitive — sauf sur le point de l'intensité

de la foi et de l'amour — est une pure chimère : l'environnement

qui détermine aujourd'hui nos états d'âme, comme aussi la forme de

nos besoins, est tout autre que celui du premier siècle chrétien.

Evolution, oui. Mais non pas au sens matérialiste du terme. Cette

évolution, telle que l'entend la théologie nouvelle, postule l'action
divine à chaque degré du développement humain. A quoi il faut
ajouter que ce progrès n'est pas un changement incessant. Il y a, à

sa base même, un élément permanent — le Christ historique — dont
les énergies productives se manifestent sous mille formes diverses.

Bien loin, donc, de porter atteinte à la pureté de l'Evangile, la

théologie moderne contribue, au contraire, à en dévoiler l'esprit.
« Elle ressuscite cette religion de la conscience que prêcha et fonda
le Nazaréen. » Effort combiné de la critique d'une part et de l'analyse
historique et psychologique d'autre part, la théologie moderne —¦

sous des aspects destructeurs — accomplit en réalité, tout comme la
Réforme qu'elle complète et corrige, une œuvre éminemment positive :

l'affranchissement de la religion, le renouvellement de la pensée
chrétienne.



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 69

Après ce tableau d'ensemble, abordons quelques points de détail.
Nous nous arrêterons aux trois sujets auxquels P. Chapuis s'est

particulièrement attaché : l'autorité de l'Ecriture, la question
christologique et le surnaturel.

L'autorité de l'Ecriture sainte est une question capitale pour le

protestantisme. Assurément, il est exagéré de dire que la Réforme
s'est faite au nom d'un livre. Ce livre, pourtant, a été son instrument
essentiel ; il est devenu sa pierre de touche, son autorité normative.
Répudiez l'Ecriture et son autorité, vous détruisez le protestantisme.

Mais qu'entendre exactement par cette autorité Quelle est sa

nature, quelle est son origine, et quelles sont ses limites
Les Réformateurs •— l'histoire nous oblige à le constater — ne se

sont guère occupés de la question de l'inspiration des Ecritures. Cette

inspiration, ils la supposaient admise. Aussi n'ont-ils pas pris la

peine de la définir exactement.
Après eux, on voit se dessiner deux courants : celui de l'inspiration

littérale et plénière, avec les Calov, les Hollaz, les Gaussen. Et celui
de l'inspiration limitée, qui distingue soigneusement entre l'Ecriture
et la Parole de Dieu.

Si la première de ces théories ne se légitime « ni devant la
conscience ni devant la raison », la seconde, par contre, paraît solide. Elle
fait de l'Ecriture un livre divin, écrit par des hommes. Il suffit dès

lors de savoir distinguer entre l'enveloppe et le contenu. Ce qui fait
autorité, ce sont uniquement les éléments religieux de la Bible. Et
l'on évite ainsi les impasses dans lesquelles nous précipite le dogme
de l'inspiration littérale.

Pourtant, déclare Chapuis, cette théorie ne saurait nous satisfaire.

Inventée, comme l'a dit Rothe, pour justifier ce qui, dans la Bible,
semble imparfait, elle exige un triage. Ce triage, c'est chaque lecteur

qui l'opère. Il est donc à lui-même sa propre autorité, puisqu'il juge
l'Ecriture, se mettant par là-même au-dessus d'elle. Autrement dit,
à proprement parler, c'en est fait de l'autorité du Livre Saint

Pour sortir de l'impasse, recourons au Nouveau Testament. Selon

lui, le Xoyoç toû 6eo0 n'est pas autre chose que la manifestation salutaire

de Dieu aux hommes par Jésus-Christ. La Parole de Dieu, c'est
Christ. S'il en est ainsi, la Parole de Dieu n'est pas contenue dans la
seule Ecriture sainte, mais dans n'importe quel témoignage rendu à



7o EDMOND GRIN

l'Evangile, « dans les discours d'un Ad. Monod comme dans les

exhortations de tout fidèle ministre de Jésus-Christ ».

Cela étant, il n'est pas nécessaire de statuer une inspiration
spéciale pour les écrivains du Nouveau Testament. Car l'inspiration n'est

autre chose que l'illumination intérieure par le Saint-Esprit. C'est

un état qui dépend de la communion personnelle avec Dieu, donc qui
connaît des degrés. La théopneustie, au sens profond du terme, est

l'habitation, en l'homme, de l'Esprit divin. Absolument parlant, il
y a eu, sur la terre, un seul 9eOTrveuo"TOç, authentique : Jésus-Christ.
Les apôtres, eux, ont été inspirés dans la mesure où ils se sont laissés

pénétrer par "Esprit saint. C'est dire que leur inspiration n'a pas
différé, qualitativement, de celle de tous les disciples du Christ en

général. En effet le privilège de la nouvelle alliance par rapport à

l'ancienne consiste en ceci : dans l'Ancien Testament, Dieu s'est

choisi certains organes spéciaux, qui, dans certains moments, en vue
d'une mission spéciale, ont bénéficié de dons particuliers. Dans le

Nouveau Testament, depuis la révélation parfaite en Jésus-Christ,
Dieu a répandu de son Esprit sur toute chair. Dans ces conditions,
l'inspiration des auteurs sacrés, si profonde soit-elle, ne saurait
fournir une base solide au principe protestant de l'autorité de l'Ecriture.

Non : il faut aborder la question sous un autre angle, et reconnaître
à la Bible une double autorité : autorité historique et autorité
religieuse.

L'autorité historique des Ecritures a sa base dans les circonstances

qui ont présidé à la naissance des documents sacrés. Nous avons là,
sans aucune contestation possible, les archives les plus anciennes de

la foi ; or, « dans une religion qui repose sur des faits historiques,
l'ancienneté devient même une vertu ». Et aussi les archives les plus
authentiques : ces documents-là sont les représentants les plus originaux

et les plus purs du christianisme primitif.
Quant à l'autorité religieuse de l'Ecriture, elle réside avant tout

dans ce fait-ci : les écrits qui la composent constituent les documents,
non point uniques, mais fondamentaux, de la révélation salutaire de

Dieu en Christ. On ne le répétera jamais assez, la révélation n'est

point un supplément de connaissances que Dieu fournit à l'homme
incapable d'y atteindre par lui-même : concevoir les choses de cette
façon-là, ce serait supplanter la conscience morale par l'intelligence.
Non : la révélation religieuse est une illumination intérieure. Elle



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 71

procède de Dieu, et a Dieu lui-même pour objet. Et elle ne peut être

perçue que par la conscience morale de l'homme. Car, la Bible entière

nous le prouve, la révélation est de nature morale avant tout.
Sans doute l'apôtre Paul parle d'une révélation de Dieu dans la

nature. Mais, ajoute-t-il aussitôt, ce langage n'a point été compris

par l'homme. Et du reste, cette révélation par la nature manifeste
seulement la puissance du Créateur, et non pas son amour, encore
moins sa sainteté.

On le comprend, dit Chapuis, il nous faut une autre manifestation
de Dieu. « Cette révélation, au sens le plus général du mot, nous la

voyons dans l'histoire de l'humanité,... dans l'action de Dieu dans

l'histoire, qui forme, discipline, éclaire la conscience. » Elle culmine

en Jésus-Christ, qui se donne lui-même comme la révélation parfaite de

Dieu : « Qui m'a vu, a vu mon Père ». Le Christ n'est pas un docteur

qui enseigne, mais un maître souverain qui commande, et qui
pardonne les péchés. En Christ, nous avons Dieu réconciliant le monde

avec soi.

Il nous est donc loisible de conclure : L'autorité de la Bible
provient de ce qu'elle renferme les documents essentiels et primitifs de

la révélation, dont le centre et le foyer est la personne même du Christ.
Mais qu'est-ce qui constitue l'autorité de Jésus-Christ Cette

question nous amène tout droit au second point étudié avec
prédilection par Paul Chapuis : le problème christologique.

Il serait du plus haut intérêt d'examiner en détail les idées du
professeur lausannois sur cette donnée capitale de la foi chrétienne. A
côté de l'importance que revêt la question elle-même, on peut, croyons-
nous, sur ce point, discerner une évolution très nette dans la pensée
du théologien. Malheureusement nous devons, à regret, nous borner
à quelques remarques.

En 1876 Paul Chapuis consacra son discours d'installation au
problème christologique dans les limites du Nouveau Testament. Il s'agit là

— l'auteur le dit expressément — d'une étude méthodologique avant
tout. Il suffira donc de noter ceci : le jeune professeur estime avoir à

examiner deux points principaux : les données relatives à la personne
historique de Jésus, et les données concernant l'impression faite par
le Maître sur ses amis et ses contemporains. Cette impression s'ex-



72 EDMOND GRIN

prime de diverses manières. Mais tous les auteurs affirment en somme
la divinité du Christ. Cette divinité, Chapuis l'affirme lui aussi, « d'une

façon quelque peu différente des auteurs du premier siècle ». Mais,
« jusqu'à plus ample informé, en attendant une solution plus
satisfaisante du problème », il déclare en rester, pour le principe général,
à la conclusion des apôtres : Jésus est un être qui unit en sa personne
la divinité et l'humanité. Cette synthèse est rendue possible par la
notion biblique d'identité fondamentale des deux formes d'existence.

Jésus a été parfaitement saint : il a réalisé dans sa personne la pleine
humanité et la pleine divinité. Cette sainteté « suppose nécessairement

un rapport métaphysique, un rapport de nature entre Dieu et

l'homme, condition essentielle d'une union morale entre la créature

et son créateur ».

En 1891, lors des fêtes universitaires, Paul Chapuis donna lecture,
devant la Société vaudoise de théologie et la Société pastorale du

Canton de Vaud, d'une étude intitulée : La transformation du dogme

christologique au sein de la théologie moderne. Après avoir rappelé, et

combattu, les formules de Nicée et de Chalcédoine —¦ deux natures
dans l'unité d'une personne —, il se livre à une critique pénétrante
de la théorie de la kénose, défendue alors en Suisse romande par
Gretillat et Godet, notamment. Le lecteur apprend, à cette occasion,

que Chapuis fut partisan, un temps, de la solution kénosiste, dont les

« brillantes apparences » l'ont enveloppé (cf. p. 17 et 97 du tiré à part).
Aujourd'hui, il voit plus clair. L'exégèse et l'histoire, la philosophie
et les postulats moraux de l'œuvre de la Rédemption protestent,
selon lui, contre pareille théorie. Aussi estime-t-il épuisées et condamnées

les solutions métaphysiques du problème. Et, avec les théologiens

de l'école historico-expérimentale, il s'en tient à la solution
morale. Le grand axiome de la christologie réformée est : finitum non

capax infiniti. Si donc le Christ, comme il l'a dit lui-même à maintes

reprises, est l'expression parfaite du divin, il ne saurait l'être, étant
homme, que dans la mesure où le divin et l'humain se pénètrent,
c'est-à-dire dans les énergies morales, spécialement dans la sainteté.
Dire que Jésus fut saint, c'est affirmer qu'il fut divin. Comme aussi

statuer sa divinité revient à affirmer sa sainteté. Sur cette voie

nous obtenons, dit Chapuis, ce que la christologie cherchait vainement

dans ses spéculations antérieures : d'une part, l'unité de la
personne du Sauveur, Jésus étant toujours humain et divin à la fois,
d'autre part une intelligence plus vraie de la Rédemption. Non seu-



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 73

lement nous comprenons qu'il y a eu développement moral chez le

Christ, donc véritable lutte, et véritable victoire. Mais nous pouvons
aussi, et seulement alors, prendre au sérieux les appels du Maître à la

sainteté, puisque nous sommes de même nature que Jésus de Nazareth.
Assurément — Chapuis le reconnaît — la distance est grande entre

cet essai d'interprétation et l'orthodoxie courante. Au lieu des

abstractions métaphysiques de la philosophie grecque, l'affirmation purement

morale et religieuse du fils de David, devenu par une sainteté
librement conquise le Bien-aimé du Père. Il y a là une révolution.
Mais cet effort n'a qu'un but : servir la religion véritable, en la

distinguant des formules qui, trop longtemps, lui ont fait écran.

Quelques années plus tard, — en 1897 — le théologien vaudois

précisait ses vues dans trois grands articles à la Revue de Théologie

et de Philosophie : « La sainteté de Jésus de Nazareth, ses caractères

et ses conditions ». Il y fait du Christ « un homme sans restriction »,

dont la perfection fut purement humaine, une sainteté progressive,

conquise par l'effort, et conditionnée par toutes les relativités de l'être
fini. De cette sainteté on ne peut donner aucune preuve historique,
l'histoire conduisant tout au plus à la probabilité de la perfection de

Jésus. Il faut avoir le courage de le reconnaître, la sainteté ne se

démontre pas, elle s'éprouve. Ce qui revient à dire que l'affirmation
de la sainteté du Christ est un acte de foi. Aux preuves historique et

métaphysique de la sainteté de Jésus de Nazareth, il faut hardiment
substituer la preuve morale.

Dira-t-on qua l'idéal humain ne saurait se réaliser dans une
personne unique ou que la perfection ne saurait exister qu'à l'apogée
du développement de la race Pour affirmer cela, il faudrait oublier

que le progrès, dans tous les ordres, ne se réalise que par les individus,

et qu'il ne suit pas nécessairement une ligne droite. Non : Jésus
de Nazareth a réalisé le plus haut idéal humain — l'obéissance
parfaite à la loi morale — dans les conditions ordinaires de la race, mais

en surmontant l'hérédité. Ne voyons-nous pas chaque jour des

hommes remporter la victoire sur un vice — l'alcoolisme, par exemple

Ces triomphes partiels nous sont la preuve que le cercle de la

fatalité héréditaire peut être rompu, et que le triomphe total est

possible. Ce triomphe total, le Christ l'a seul remporté. Le Christ,
produit de l'histoire, sans doute ; plus encore produit de ses propres
décisions morales ; et surtout, produit de la grâce de Dieu.

Trouvera-t-on étrange que le Nazaréen — « à notre connaissance »



74 EDMOND GRIN

— soit le seul homme qui, jusqu'ici, ait atteint la plénitude
spirituelle et morale Non. La foi n'est pas surprise de cette unicité.
Elle le sait, lorsque Dieu confie à une créature une mission extraordinaire,

Il la revêt aussi de dons particuliers.
Et Chapuis, emporté par son optimisme, conclut : Maintenant que

le Christ — seul initiateur — a ouvert la brèche dans la muraille, il
nous est permis de croire à la possibilité de la perfection humaine ici-
bas. L'Eglise a pu voiler cette certitude, en posant la permanence du

mal, et en réservant le bien parfait à l'économie future. Qu'importe
« Parce que je crois en Dieu, je crois que le bien sera et que Dieu sera

tout en tous. » Dieu ne serait plus Dieu, et la sainteté serait un rêve

stupide si la foi chrétienne venait à douter un seul instant de la

possibilité de la perfection morale dans ce monde
On le voit, le professeur avait fait du chemin, depuis sa leçon

inaugurale de 1876. Assurément, ses principes christologiques
fondamentaux se trouvent déjà dans le discours d'ouverture ; il n'a fait
qu'en tirer toutes les conséquences. Mais —¦ et Chapuis le déclare
nettement dans sa lettre ouverte à E. Barnaud M — en 1876,1e jeune
professeur croyait encore possible un accord entre la christologie
historico-morale et la christologie métaphysique. A cette tentative
de synthèse, il affirme s'être loyalement appliqué. En vain Après
seize ans d'études et d'efforts l'incompatibilité des deux conceptions
lui apparaît « éclatante et définitive ».

Les conséquences ultimes du principe, Chapuis nous paraît les

avoir indiquées avec toute la netteté désirable dans ses articles de

1895 et 1896 : L'adoration du Christ. Après avoir défini l'adoration—•
une obéissance qui s'étend à tous les actes de la vie, rapportés à Dieu

comme à leur source et leur but, —¦ Chapuis constate que, au cours
des siècles, les christologies paulinienne et johannique sont devenues,
à tort, le point de départ de l'adoration du Christ. Etrangère au
christianisme primitif, cette adoration peut-elle être maintenue
Du point de vue anthropocentrique qui est le sien en christologie —
s'attacher au Jésus de l'histoire, au Jésus homme pour pénétrer son
âme — la réponse du professeur lausannois ne saurait faire aucun
doute : Nous devons avoir foi en Jésus, c'est-à-dire avoir confiance

en lui comme en un guide, mais non pas l'adorer. « Christus non
adorandus, Christus sequendus! — Tel est l'ave véritable. »

Rev. de théol. et de philos., 1892, p. 586.



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 75

On a voulu voir, à l'origine de cette évolution —¦ regrettable, à

notre sens, puisqu'elle réduit le Christ au rôle de modèle — avant
tout l'influence de Ritschl. C'est une erreur. Chapuis lui-même
proteste contre cette allégation, dans sa lettre à Barnaud. « Le savant
Ritschl n'y est que pour très peu de chose », écrit-il. Et il invoque
bien plutôt son expérience intime, l'Evangile toujours mieux compris

comme la religion de la conscience, comme le culte en esprit et

en vérité... — Tout cela est vrai, certes, en partie. Mais peut-être
Philippe Bridel, dans l'article nécrologique consacré à son collègue

disparu, a-t-il vu plus juste que Chapuis lui-même. Dans cette façon
de saisir l'Evangile, ne décèle-t-on pas, assez nette, l'influence de

Baur et de son Ecole N'est-ce pas Baur surtout qui a fait effort pour
ramener la religion du Christ à la « substance du Sermon sur la

montagne » : l'affirmation de l'harmonie spirituelle entre l'homme et
Dieu ; une vie de complet abandon à la volonté divine saisie en Jésus-

Christ, le guide sur les traces duquel nous devons marcher
En écrivant ici le nom de Baur, nous croyons ne pas nous tromper.

Du reste, les considérations relatives à un troisième et dernier point —
le surnaturel — viendront confirmer notre sentiment.

Le problème du surnaturel paraît avoir beaucoup préoccupé Paul

Chapuis. A ses yeux, c'était « la grande question de la théologie
moderne ».

Ce problème fondamental, il devait l'aborder deux fois en détail.
La première en 1875, dans une étude présentée à la Société vaudoise
de théologie, et publiée l'année suivante. En 1898, dans un volume
de quelque 300 pages intitulé : Du Surnaturel. Etudes de Philosophie
et d'Histoire religieuses.

Il est intéressant de comparer les thèses essentielles du professeur,
à vingt-trois ans de distance.

Dans son article — Les conditions et la notion du surnaturel, au

point de vue du théisme — Chapuis déclare que seul le théisme peut
poser la possibilité du surnaturel. Mais il n'est pas vrai, comme le
prétend Rothe, que la notion du surnaturel réclame une « indépendance
relative » du monde vis-à-vis de Dieu. Au contraire : dans le domaine
de la nature, la nécessité règne en maître. Il y a entre les choses des

rapports constants, les lois ; et ces lois — invariables — sont, aux



76 EDMOND GRIN

yeux du croyant, l'expression permanente de l'activité de Dieu dans

le monde. Dans le domaine moral, l'homme, personnalité libre,
jouit d'une certaine indépendance. Mais cette indépendance est

toute relative, puisque, sous peine de périr, elle ne peut se manifester

que dans la dépendance de Dieu. — Cette double constatation amène

donc à conclure : Contrairement aux assertions de Rothe, la condition

même du surnaturel, c'est une absolue dépendance du monde
vis-à-vis de Dieu. En effet, si Dieu n'était pas continuellement agissant
dans le monde, une intervention subite de sa part détruirait l'ordre
universel. Selon Chapuis, il est possible de statuer ce total immanen-

tisme, sans anéantir pour cela la transcendance, donc la personnalité
divine.

Suivrons-nous Rothe sur un second point, et établirons-nous avec
lui une nette distinction entre activité contingente et activité divine
Pas davantage. En effet le mouvement du monde tout entier est le

produit de l'activité de Dieu. Même le mal, possibilité toujours
ouverte sur les pas de la créature libre. Le mal, Dieu le permet ; disons

mieux, Dieu le dirige, comme l'affirme l'Ancien Testament. En sorte

que lui aussi « rentre dans l'activité divine ».

Supprimons-nous, par là, le surnaturel Aucunement. Nous
constatons simplement que Dieu agit selon deux manières différentes :

l'une est médiate : il se sert d'intermédiaires, les causes secondes ;

l'autre est immédiate : nous ne voyons pas la cause du phénomène,
et nous ne pouvons que l'attribuer directement à l'activité divine.
Par exemple,

quatre récits, tous dignes de notre confiance,... nous rapportent qu'un
jour, il y a dix-neuf siècles, un homme qui était mort sortit vivant de son
tombeau. Jésus est corporellement ressuscité ; il s'est montré aux siens...
C'est un fait. Mais comment ce fait s'est-il produit Nous ne parvenons
à l'expliquer que par l'action immédiate de Dieu. Voilà le miracle (»).

On peut donc définir le surnaturel : la manifestation de l'action
immédiate de Dieu. Mais en aucun cas le surnaturel ne peut amener
une modification des lois de l'univers. Il est bien plutôt la substitution

d'une loi à une autre. Une pierre lancée en l'air, par exemple,
échappe un instant à l'action de la loi de la pesanteur, sous
l'influence d'une force contraire, — l'action mécanique de mon bras. Il

{?) Rev. de théol. el de philos., 1876, p. 335.



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 77

en va de même de l'action de Dieu, qui se fait tantôt médiate, tantôt
immédiate.

On le conçoit, notre définition du surnaturel, dit Chapuis, exclut
de la sphère du miracle toutes les causes secondes. Dès que, à des faits
étonnants, nous pouvons statuer une cause quelconque outre la
causalité suprême, ces faits cessent d'appartenir à la sphère du surnaturel.

Cela revient à dire que la notion du surnaturel varie suivant les

époques et suivant le degré des connaissances humaines. Mieux nous
sommes au courant des causes secondes, et plus le surnaturel perd
du terrain. Pourtant, quelques progrès que nous fassions, il restera

toujours en tout cas deux faits qui rentreront dans cette catégorie :

la création et la venue de Jésus-Christ.
Et l'auteur conclut : Bien que variable dans sa notion, le surnaturel

est toujours possible. Plus encore, c'est « un fait réel, que nous
sommes obligés d'accepter comme tel ». La critique historique a

cherché, parfois, à le faire disparaître de l'histoire évangélique. Mais
elle ne l'a pu qu'en se servant d'une arme parfaitement illégitime :

l'appui, conscient ou inconscient, d'une philosophie déterministe ou

panthéiste.

Vingt-trois ans plus tard, dans son ouvrage de 1898, nous allons

voir Chapuis brûler une partie de ce qu'il avait adoré. Nous ne

songeons pas à lui faire un grief d'avoir abandonné telle de ses convictions

de jeunesse. Mais il nous intéresse de découvrir à quelle influence

il a cédé, et si, par rapport à l'Evangile, il est en progrès ou en recul.
Nous résumons à grands traits la pensée du professeur, parvenue à

sa maturité, nous arrêtant uniquement aux points sur lesquels son
sentiment s'est modifié.

On a très souvent confondu, dit Chapuis, le surnaturel avec
l'inexpliqué. C'est une erreur. Si la nature est l'ensemble des lois et des

phénomènes qui président à l'évolution des êtres de l'ordre
universel et qui sont perceptibles à nos sens, le surnaturel, à proprement

parler, c'est ce qui est au-dessus de la nature. Mais, pour y
voir clair dans une question fort complexe, il faut distinguer trois
problèmes : un problème philosophique, un problème historique et

un problème religieux.
Philosophiquement parlant, le surnaturel a une histoire. Il faut

aller jusqu'au XVIIe siècle pour voir élever la régularité des phénomènes

naturels à la hauteur d'un principe rigide. Cette fixité —



78 EDMOND GRIN

l'homme moderne l'a compris — est une des formes essentielles de

notre pensée. La notion de loi est un autre nom de la raison. Cela

étant, la science ne connaît pas de miracles. De son point de vue,
« le surnaturel objectif est une notion qui ne s'entend pas ». Il n'a pas
de place intelligible dans l'ordre naturel.

Hantés par le désir de sauver à tout prix le miracle, certains en ont
fait une dérogation aux lois naturelles ; ou encore une suspension
momentanée de ces lois ; un remplacement d'une loi par une autre,
aussi; la manifestation de telle loi rare, enfin. Aucune de ces

attitudes n'est acceptable, ni moralement, ni philosophiquement.
Conçoit-on un Dieu parfait dérogeant à l'ordre qu'il a lui-même voulu,
donc intronisant le désordre dans le monde D'autre part, une seule

dérogation à la loi scientifique suffit à anéantir cette loi, ce qui nous
acculerait au scepticisme. — La seconde explication ne vaut pas
mieux. Le miracle, une suspension momentanée de telle loi en vue
d'une fin supérieure Chapuis adoptait ce point de vue en 1875. Alors,
cette argumentation lui paraissait sans réplique. Longtemps, il
l'avoue, elle a dominé sa pensée, et « calmé, sinon résolu, de pressantes
objections ». Aujourd'hui, à cause de ses convictions « philosophiques
et religieuses » — on remarquera l'ordre des deux termes — il trouve
cette considération aussi spécieuse qu'illusoire Non Aucune loi
n'est suspendue, pour un bras qui se lève afin de lancer un projectile.
Même alors la gravitation subsiste en plein et produit tous ses effets...

Et il faut en dire autant de toute explication de cet ordre. Par de tels

efforts, on aboutit toujours à régulariser le miracle, donc à le
supprimer.

Dira-t-on alors que le miracle existe en fonction du péché que le

désordre introduit dans le monde par le péché, phénomène d'ordre
spirituel, réclame par le surnaturel une correction du monde
physique Pour l'affirmer, il faudrait qu'existât véritablement une
corrélation entre l'état actuel de la créature morale et le spectacle

que nous offre la nature. Or, selon Chapuis, il n'est pas exact de dire

que la nature ait été gâtée par le péché, et qu'elle soit dans le désordre.
En effet, la souffrance est antérieure à l'apparition de l'homme sur la

planète. Donc elle ne peut pas être, en sa totalité, une conséquence
de la chute de la créature. Au reste, le problème est mal posé. L'expérience

le prouve, l'homme n'est pas sorti achevé des mains de son
Créateur. A cela rien d'étonnant : la perfection ne peut être qu'une
fin, non un point de départ. C'est pourquoi ce qui nous apparaît



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 79

comme un mal est, à proprement parler, une condition du progrès.
Au surplus, l'univers n'est point en désordre. La nature telle que
nous la connaissons, c'est l'ordre voulu par l'auteur suprême de

la vie.

Revendiquera-t-on le bon droit du miracle au nom de l'absolue
liberté de Dieu Ce serait rendre impossible tout effort de notre
raison, donc nous précipiter en plein scepticisme ; par conséquent

porter atteinte à la vie morale elle-même. Il faut le reconnaître : il
y a des choses impossibles à Dieu...

Non : discerner la manifestation de Dieu dans la nature et dans

l'histoire sera toujours une affaire de foi. Le sentiment religieux
pressent Dieu par delà les lois naturelles. « Le vrai surnaturel, c'est
la conscience avec toute la vie morale qu'elle implique. » Et ce

surnaturel-là n'a pas besoin de dérogations aux lois scientifiques ni
d'intervention spéciale. Si Dieu n'est pas en nous, aucune puissance au
monde ne nous le démontrera hors de nous.

Il faut donc conclure : l'activité divine se présente à nous sous
deux faces. Elle nous apparaît médiate quand nous la percevons au

travers des lois, immuables, de la nature ; et immédiate quand, dans

un élan de piété, nous nous élevons à Dieu par delà les causes secondes.

En somme, il y a là simplement deux manières différentes d'envisager
les choses : le point de vue scientifique, le point de vue religieux. Le
même phénomène peut donc être à la fois naturel et surnaturel. Cela

étant, il n'y a pas de miracles objectifs ; mais il y a des miracles
subjectifs : des faits dans lesquels je vois et je sens Dieu.

Seulement, le problème philosophique résolu, un nouveau problème
se pose : historique, lui. L'histoire est pleine de récits de miracles.
Que faire en présence de ces récits

Incontestablement, ils sont le résultat d'une mentalité particulière.

Pourtant les miracles rapportés par les écrits canoniques se

distinguent, en général, par leur caractère moral. Rien de surprenant
à cette constatation, plus s'avance l'évolution religieuse de l'humanité,

plus l'affirmation du prodige va se spiritualisant. Chose

frappante : le Christ, qui partage la croyance aux miracles, ne croit pas
à l'efficacité du miracle comme moyen de régénération. Dans son

œuvre il occupe une place toute secondaire. En effet, la substance
même de cette œuvre « portait dans son sein pour de nouvelles périodes
de l'évolution religieuse la négation du miracle ». Et cela au nom de

la religion même. Dans son essence, cette religion nouvelle est con-



8o EDMOND GRIN

fiance absolue en un Dieu bon. « A cette hauteur », le miracle ne saurait

plus avoir aucune importance religieuse.
A en croire David Strauss, la plupart des miracles attribués à Jésus

seraient des mythes. Sans doute —¦ l'histoire et la psychologie le montrent

— le mythe et la légende auréolent toujours les personnalités
puissantes. Il est normal qu'il en aille de même pour Jésus de Nazareth.

C'est un hommage rendu à sa gloire. Cela étant, à propos de

chaque miracle biblique, il est essentiel de rechercher « dans quelle
mesure le fait relaté est conforme à l'esprit même de Jésus ». Et il
faut oser le reconnaître, nombre de ces miracles sont, pour l'histoire
véritable, des parties mortes, qui ne sauraient demeurer attachées à la

figure du Christ de la réalité.
Et Chapuis conclut, faisant siennes les affirmations de Th. Keim :

Au temps où nous sommes, le Dieu caché et qui fait son pèlerinage sur
la terre, qui sait et peut tout, n'est plus pour notre humanité un objet de

foi, à peine reste-t-il un objet de curiosité. La vie, la mort, la résurrection
du Dieu personnel sont tombées comme la balle dans la poussière, et
l'humanité ne s'intéressera plus à l'histoire de Jésus-Christ que « comme à celle
d'un homme » et d'un homme qui a atteint la suprême grandeur et réalisé
ici-bas la religion parfaite. Cette religion-là n'a pas besoin du surnaturel
phénoménal. Celui-ci a pu convenir à quelques âges de l'histoire qui l'ont
créé. Aujourd'hui nous demandons le vrai, le religieux, le spirituel surnaturel

» (p. 250).

Le théologien lausannois aborde enfin son sujet sous l'angle
religieux. A notre sens, c'est alors que se dévoilent les résultats regrettables

de sa méthode.
Le dernier fond de la religion de Jésus n'est pas le miracle. C'est

bien plutôt la certitude —• née de « l'intuition du divin » — que le
Père agit toujours, que ce qu'il fait est bien fait, car seul il est bon.
On peut donc parler de deux religions différentes : la religion du
miracle et la religion de Jésus-Christ. Ces deux religions donnent
naissance à deux attitudes pratiques, nettement opposées. Dans la
première, le croyant compte avant tout sur la toute-puissance de Dieu,
dominé qu'il est par l'attente de la parousie. Mais cette piété-là
diminue l'activité, qui est le premier des devoirs chrétiens. Dans la
seconde — plus vraiment religieuse —¦ le fidèle compte sur Dieu en

comptant sur lui-même, obéit au devoir, se soumet aux lois
naturelles, et médite sous leur joug la tactique de sa vie. Attitude plus
pieuse, incontestablement, car « l'intensité de la foi ne se mesure pas
à l'intensité de l'attente, mais à l'intensité de l'action ».



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 81

Seulement, dans cette religion-là, y a-t-il encore une place pour la

prière Chapuis le pense, et il s'efforce de nous en convaincre. A en
croire le Christ, dit-il, le Père sait tout ce qu'il nous faut avant même

que nous le lui demandions. C'est donc que la prière n'est pas là pour
exposer à Dieu nos besoins. Elle est bien plutôt une élévation, « une
méditation intérieure qui nous éclaire nous-mêmes, sur nous-mêmes »,

et qui nous met en communion solidaire avec le monde et avec Dieu.
Son but unique : que Dieu soit en nous, et nous en Dieu. Et le résumé
de toute oraison s'exprime par ces mots : « Que ta volonté soit faite »

Emporté là encore par son singulier optimisme, Chapuis termine
son ouvrage en célébrant l'ascension spirituelle des humains. Il
salue par avance le jour où, sur cette terre, l'humanité adorera
parfaitement Celui qu'elle a longtemps cherché. Alors

Dieu sera tout et en tous, et, regardant en arrière, cette humanité de l'avenir
élèvera un monument spirituel à ceux qui lui ont frayé la voie, et parmi
lesquels le nom d'un Galiléen sera le plus glorieux et le plus béni (p. 296).

Après avoir assisté à cette évolution, on ne sera pas surpris de voir
Paul Chapuis se poser publiquement, dans la Revue chrétienne, la

question : « Sommes-nous encore chrétiens ?» H y répond, bien

entendu, par l'affirmative. Après avoir dénoncé « l'autoritarisme
conséquent » de Rome, et « l'autoritarisme mitigé » du protestantisme
qui ont creusé un abîme entre la religion et la culture contemporaine,
il présente une fois de plus la conscience individuelle comme seul

organe de la religion et comme seul critère de la morale. Parler ainsi,
c'est marcher sur les traces mêmes de Jésus de Nazareth, « le soleil des

consciences ». Plusieurs verront dans ces affirmations une véritable
révolution. Ils se trompent : ce n'est que la continuation de la
Réformation du XVIe siècle. Mais continuation indispensable. Si elle ne

s'opère pas, « l'Evangile mourra ».

Nous n'avons pas la prétention, certes, d'avoir présenté de façon

complète la pensée théologique de Paul Chapuis. Nous croyons en

avoir dit assez, pourtant, pour en faire ressortir les aspects essentiels.

Au cours de notre exposé, nous avons fait effort pour demeurer

objectif. Il s'agirait maintenant de peser, d'apprécier cette pensée,

et de dégager le sens profond de son évolution. Faute de place, nous

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXVIII (n° II4-II5, I940). 6



82 EDMOND GRIN

le ferons de façon très brève, en nous excusant à l'avance du caractère

insuffisamment nuancé de notre jugement.
Il serait intéressant, d'abord, d'essayer de déceler les influences

intellectuelles subies par le distingué professeur de Lausanne. Pareil
effort est toujours délicat. Nous n'avons pas en main les données

suffisantes pour trancher la question des origines. Peut-être le point de

départ — traditionaliste en somme — doit-il être cherché chez les

Moraves. Le père de Chapuis, avant d'exercer le ministère pastoral
dans le canton de Vaud, avait enseigné au Pédagogium (morave) de

Niesky. —¦ Pour l'évolution théologique du professeur, nous sommes
mieux renseignés. Il suffit de mentionner, croyons-nous, les noms de

Schleiermacher, Ritschl, Vinet et Charles Secrétan. Le premier a

initié Chapuis à la méthode expérimentale en théologie, et lui a appris
à voir, dans la religion, un sentiment. Quant au moraliste et au
philosophe vaudois, ils l'ont convaincu tous les deux du bien-fondé
de la « théologie de la conscience ».

L'influence exacte de Ritschl —• nous l'avons signalé déjà — paraît
plus difficile à préciser. Sans doute, comme tout théologien de cette
époque, Chapuis doit quelque chose au grand savant allemand. Mais
les éléments proprement ritschliens ne nous semblent pas jouer, dans

la pensée du professeur de Lausanne, un rôle particulièrement net.
Chapuis a suivi Ritschl avant tout dans son mot d'ordre général : De
la métaphysique à l'histoire Rien de plus.

Par contre, comme Philippe Bridel, nous croyons que, sans même
s'en rendre compte peut-être, Paul Chapuis a cédé de plus en plus au

mirage de « l'esprit historique », au sens où l'entendait Baur. Cet esprit
a été caractérisé de façon très heureuse par M. Perriraz, dans sa thèse
de doctorat W : « Dans son essence, écrit-il, la méthode de Baur n'est

pas autre chose que la méthode génétique... ». Elle part d'une
présupposition. «Tout ce qui arrive est conçu comme appartenant à une
même série de phénomènes qui s'enchaînent et s'harmonisent en

un vaste tableau d'ensemble dont tous les éléments s'expliquent les

uns par les autres » (p. 260). De ce point de vue il est impossible de faire
droit aux données paradoxales de l'Evangile, qui, à notre idée, constituent

pourtant son essence même. Impossible, notamment, de

conserver les notions de chute, de rédemption, de miracle au sens propre

(*) F.-C. Baur : Son influence sur la critique et l'histoire au XIXe siècle.

Lausanne, 1908.



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 83

de ces termes, parce que tout cela représente autant de solutions de

continuité — inadmissibles — dans la trame ordinaire des faits.
Sans doute l'Ecole théologique à laquelle appartenait Chapuis

a-t-elle prétendu, constamment, spiritualiser les données de l'Evangile.

Cette attitude est typique dans la question du miracle, par
exemple. Mais, loin d'éclairer le problème, elle le laisse subsister tout
entier, .et même le complique. De quel droit séparer ainsi le surnaturel
moral du surnaturel physique On postule un déterminisme rigoureux

dans la série des phénomènes physiques. Pourquoi pas, alors,
dans la série des états psychologiques Il y a là une inconséquence
manifeste. Et d'autre part, si l'enchaînement des états psychiques

est, lui aussi, absolument déterminé, c'en est fait de l'action de Dieu

sur l'âme de l'homme. En outre, ce « recours au spirituel », au sens où

l'entend Chapuis, nous paraît pure évasion. Pourquoi l'action de

Dieu serait-elle plus facile à « admettre » dans le domaine de l'esprit
que dans celui de la matière Dieu n'a-t-il pas tout créé Pour devenir
moins apparente, la difficulté demeure cependant. Au surplus, à

vouloir à tout prix « spiritualiser » les données évangéliques, on
aboutit promptement à les... volatiliser. Il y a là une issue fatale.
Même devenu chrétien, l'homme n'est jamais un pur esprit. Les

théologiens ne sauraient être plus sages que Dieu qui, pour parler aux
humains, s'est incarné, a pris la forme concrète, matérielle de notre

corps.
A la fin de l'article nécrologique consacré à son ami de jeunesse,

Philippe Bridel, après avoir rendu hommage à la piété vivante,
joyeuse et confiante du disparu, écrivait : « Nous restons convaincu

que la théologie à laquelle il avait fini par adhérer contient des

ferments absolument délétères pour la vie et la foi de l'Eglise ». Les faits,
à notre avis, lui ont donné singulièrement raison. Au nom d'une

psychologie insuffisamment éclairée, on a séparé, de façon totale, la
foi et la croyance, faisant de celle-là un élément tout à fait secondaire

et coupant arbitrairement le lien qui rattache la pensée et la vie. Et
beaucoup de membres de nos Eglises, ne sachant plus ce qu'il fallait
croire, n'ont plus su comment se diriger dans l'existence quotidienne.
Tant il est vrai que la foi chrétienne n'est pas un acte de confiance

pur et simple ; mais un acte de confiance en une personne bien définie :

le Dieu qui nous a sauvés par Jésus-Christ. Ce qui suppose toute une
doctrine.

Sur une foule de points particuliers — nous ne disons pas : points



84 EDMOND GRIN

de détail — il y aurait à faire, au nom de l'Evangile, d'expresses
réserves aux affirmations de Paul Chapuis. Nous ne croyons pas, par
exemple, que la valeur propre du canon biblique soit vraiment assurée

par sa façon de résoudre le problème de l'autorité de l'Ecriture. — En

christologie, il pratique, selon nous, un exclusivisme regrettable

parce qu'appauvrissant : le point de vue moral, dans lequel seul il se

cantonne, ne représente qu'une moitié des données scripturaires
relatives au Christ ; dans le Nouveau Testament, il y a deux
courants christologiques : l'un ascendant, sans doute, mais l'autre
descendant. De quel droit laisser tomber le second pour ne conserver que
le premier —¦ Quant au caractère unique de Jésus-Christ, il nous

paraît bien mal sauvegardé par les explications de Chapuis. On
demande : Comment se fait-il, s'il est un simple homme, que le Nazaréen

soit le seul à avoir « surmonté l'hérédité morale » Et le professeur

de Lausanne répond : Parce qu'il a eu une « dotation spéciale ».

Nous voilà bien avancés On insiste : Dans tous les ordres, les génies

sont plusieurs. Dans l'ordre religieux, le Christ est seul. Pourquoi
Paul Chapuis estime la réponse « bien simple » : il y a « comme une
hiérarchie dans la puissance créatrice du génie. Le nombre des

sommets... atteints dans les différentes sphères est apparemment proportionnel

aux difficultés à vaincre pour atteindre l'idéal ». A notre sens,
rien ne montre davantage l'insuffisance de l'explication purement
psychologique, que la pauvreté d'une réponse comme celle-là On

comprend que pareil Christ cesse d'être objet de la foi pour devenir
simple modèle de la vie pure et sainte. Christus non adorandus, nous
a dit Chapuis, Christus sequendus. Mais le chrétien sera-t-il satisfait
à ce compte-là — Et que dire de la négation de tout miracle objectif,
à laquelle Chapuis se laisse entraîner par une confiance singulièrement
naïve dans la valeur absolue de la science La distinction, indispensable,

entre un certain déterminisme donné dans les faits, d'une part,
et le caractère de nécessité que notre esprit attribue aux lois, d'autre

part, semble lui échapper. Comment ne s'aperçoit-il pas que foi au
miracle et foi à la prière sont intimement liées Le chrétien priera-t-il
encore longtemps, s'il sait que nous ne prions pas pour exposer à Dieu
nos besoins, mais pour nous éclairer nous-mêmes Elles ont une
autre tonalité, en regard de celles de la théologie moderne, les
exhortations de saint Paul : « En toutes choses, faites connaître vos besoins
à Dieu, par des prières et des supplications » (Phil. iv, 6). Et les

déclarations de Luther, le grand « prieur » : « La prière a une force



LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 85

miraculeuse et une toute-puissance... Voici la plus haute dignité du
chrétien et son sacerdoce : il peut se présenter devant Dieu et vaincre
Dieu ; être maître de Dieu est encore bien plus que d'être maître des

choses » W — Il faudrait dénoncer aussi, comme contraire à l'Evangile,

cette sorte d'optimisme facile qui se fait jour à plus d'une reprise
dans le volume : Du surnaturel, et qui amène l'auteur à contester que
le désordre règne dans l'univers... Egalement la mise à l'écart des

données eschatologiques, sans lesquelles l'Evangile de Jésus-Christ,
et la morale chrétienne elle-même, sont découronnés...

Mais il suffit. L'examen de chacun de ces points — tous essentiels —
exigerait temps et place. Peut-être leur simple mention engagera-t-
elle un jeune théologien à se livrer, à ce propos, à une étude
approfondie. L'entreprise ne manquerait pas d'intérêt.

A lire les articles et les études laissés par Paul Chapuis ; à nous

replonger dans ce vaste courant de pensée de la théologie de l'expérience

au sein duquel nous avons grandi, nous nous sommes
constamment posé une question : Dans quelle mesure la foi chrétienne,
dans ce qu'elle a de plus authentique, est-elle indépendante des

formules du Nouveau Testament Cette question, grave, nous ne
prétendons pas la résoudre en trois ou quatre lignes. Elle mérite un examen

attentif. Pour notre part, nous ne sommes pas loin de penser
qu'il y a interdépendance, assez étroite même, entre le contenu et le

contenant de l'Evangile. Non pas au sens littéraliste. Mais ce n'est

pas par hasard, croyons-nous, que le Christ est venu dans ce monde

sur la terre de Palestine, et que son message a trouvé les premiers

porteurs que nous savons. Dans tous les cas, une constatation nous

frappe : combien souvent l'abandon des formules bibliques entraîne-t-il
un appauvrissement du message évangélique lui-même

Quoi qu'il en soit, Chapuis nous paraît oublier — et c'est bien

grave — que l'Evangile possède sa philosophie originale : d'un bout
à l'autre, il n'est qu'un long paradoxe. Et on le dépouille de sa marque
propre, on lui enlève son mordant à vouloir P« éclairer » par telle ou
telle philosophie. Il est facile de le constater, chacune des conclusions

(') Cité par F. Heiler : La prière. Payot, Paris, 1931, p. 437.



86 EDMOND GRIN

de Chapuis est commandée par certaines présuppositions métaphysiques,

alors que la foi chrétienne ne saurait reposer que sur elle-

même.

Est-ce à dire que tout l'effort du professeur lausannois et de ses

amis ait été vain î Nous ne le pensons pas. Chaque génération — dans

tous les domaines — apporte quelque chose. Cette « nouveauté » se

manifeste souvent avec excès, à ses débuts. Après quoi une sorte de

tassement se produit. Il en est ainsi, croyons-nous, de la théologie
moderne. Même si, à plus d'un égard, elle s'est fourvoyée dans une
impasse, elle a eu son utilité. Elle a largement contribué à dégager la foi
chrétienne de l'intellectualisme. Elle a découvert une province
religieuse nouvelle, celle du sentiment. Et par là, elle a préparé, indirectement,

l'effort de construction, à base essentiellement biblique, qui
s'opère aujourd'hui.

Nous avons formulé de nombreuses réserves. (Elles visent toutes,
cela va de soi, les idées du professeur disparu et non point sa

personne.) Pourtant nous rendons hommage au théologien. En effet,
ainsi que Maurice Millioud l'a dit, Paul Chapuis fut avant tout un
grand sincère ; un homme incapable de ruser avec ce qui lui apparaissait

comme la vérité. A notre sens, on ne saurait adresser plus bel

éloge à un penseur chrétien. Et il y a là un exemple pour notre époque

qui, si souvent, se paie de mots.

Lausanne.
Edmond GRIN.


	Quelques aspects de la pensée théologique du professeur Paul Chapuis

