Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts @ M. Arnold Reymond

Artikel: Quelgues aspects de la pensée théologique du professeur Paul
Chapuis

Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380370

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE THEOLOGIQUE
DU PROFESSEUR PAUL CHAPUIS

On s’étonnera peut-étre de trouver un article sur la pensée de Paul
Chapuis dans un fascicule de revue qui veut étre un hommage a
M. le professeur Arnold Reymond. En effet, la position théologique et
philosophique des deux penseurs est loin d’étre la méme. Dans sa
these : Etude sur le subjectivisme et le probléme de la connaissance
religieuse (1goo) M. Reymond — on ne I’a pas oublié — sapait par
la base, au moyen d’une critique pénétrante ®, 'une des positions
essentielles de 'ouvrage de Paul Chapuis, Du surnaturel, paru deux
ans auparavant.

Et pourtant, nous n’avons pas hésité a écrire ces pages a ’occasion
que P'on sait. En effet, au sortir de la séance de soutenance de these,
Paul Chapuis, avec sa belle franchise, avouait 4 M. Reymond : Si la
question du surnaturel se pose comme vous le dites — et vous m’avez
presque convaincu — alors tout mon livre est a refaire !

Etait-ce manquer a la discrétion que d’évoquer pareils souvenirs ?
Nous ne le pensons pas. Il y a 1a quelque chose d’infiniment émou-
vant, comme aussi le plus beau des hommages a la loyauté intellec-
tuelle totale du professeur disparu. Et ces souvenirs d>un passé a la
fois tout proche, et cependant lointain déja, suffisent a justifier la
présence de notre étude ici-méme.

*
* *

A Tintention des lecteurs de la génération ...montante, nous ne
jugeons pas inutile de rappeler en quelques mots la carritre de Paul

(1) Voir spécialement les pages 139 ss., et 148 ss.



64 EDMOND GRIN

Chapuis. Né le 13 février 1851, au Lieu, dans le Val de Joux, o son
pere était pasteur, Chapuis fit ses études de théologie a ’Académie
de Lausanne, puis les compléta a Tubingue. Dés aprés sa consécra-
tion en 1874, il fut pasteur a L’Etivaz, dans les Alpes vaudoises. Il
devait n’y rester que deux ans. En 1876, il était appelé a la chaire
de Nouveau Testament de ’Académie de Lausanne, ou il donna, dix
ans durant, un enseignement des plus brillants. En 1880 il fondait,
avec les pasteurs H. Narbel et J.-A. Porret, le journal Evangile et
Liberté, destiné, entre autres, a pousser I’Eglise nationale a la con-
quéte d’une compléte autonomie . Dénoncé comme fauteur de
trouble dans le Synode et les Conseils d’Arrondissement de son
Eglise, vivement combattu par l'organe officieux de celle-ci, le
Semeur Vaudois, Chapuis abandonna ses fonctions professorales et
redevint pasteur 4 Chexbres. En 1895, une évolution s’étant opérée
dans ses idées ecclésiastiques, il reprenait, a c6té du ministére pra-
tique, un enseignement a la Faculté, celui de I’histoire de la théologie
moderne, a titre de chargé de cours. En 1901, pour remplacer le pro-
fesseur Combe, il était installé derechef dans la chaire de Nouveau
Testament. Il devait y rester jusqu’a sa mort, survenue a 53 ans déja,
le 12 mai 1904.

Au lendemain du départ prématuré du professeur Chapuis, Ph. Du-

quesne écrivait dans le Semeur Vaudois :

En perdant celui qui vient de nous étre enlevé, ’Eglise et le Pays perdent
un maitre de la pensée. Mais cet homme n’a pas toujours été compris. Aussi
serait-il bon que ses ceuvres fussent rééditées, et que ’on publiat, a I’intention
du public cultivé, un livre sur lui: notice biographique, exposé de sa pensée
théologique, étude de ses opinions ecclésiastiques, enfin rappel de son activité
pastorale, Il y aurait 1a un bel ouvrage a écrire.

Voila trente-cinqg ans que le professeur Chapuis a disparu, et
I’ceuvre souhaitée n’a pas encore vu le jour. Nous le regrettons vive-
ment, pour notre part, alors méme que nous ne partageons pas en
tous points les conceptions théologiques de celui qui fut un maitre,
au sens plein du terme. L’essai qu’on va lire n’a pas ambition de

(1) Voir sur ce sujet la vivante étude du professeur René Guisan : « Le journal
« Evangile et Liberté» (1880-1894). Etude d’histoire religieuse vaudoise», dans
René Guisan : Reliquie, Cahiers de la Faculté de théologie de I'Université de Lau-
sanne, n° VII, 19335.



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 65

combler cette fAcheuse lacune: les pages dont nous disposions ne
nous permettaient pas de voir si grand. Elles ne prétendent constituer
ni un exposé complet, ni une étude critique. Elles voudraient étre un
modeste hommage, et un élémentaire rappel. Trop heureux serions-
nous si leur lecture pouvait engager tel jeune pasteur 4 consacrer ses
rares loisirs 4 entrer en contact vivant avec un homme dont la géné-
ration précédant la nétre a beaucoup regu.

*
* *

Obligé de nous limiter, nous laissons volontairement de c6té tout
ce qui concerne les conceptions ecclésiastiques du professeur Chapuis,
comme aussi son activité pastorale. Il y aurait pourtant des choses
intéressantes et utiles a dire, sur le premier point notamment. Pour
cela, il faudrait lire avec attention ses nombreux articles dans le
Fournal évangélique du canton de Vaud, dans Evangile et Liberté, et,
des 1894, dans le Semeur Vaudois. Mais, 2 vouloir tout embrasser en
peu de pages, nous nous condamnerions & un exposé «& vol d’oi-
seau», donc totalement dépourvu d’intérét. Nous croyons faire
ceuvre plus utile en nous attachant a la pensée proprement théologi-
que du professeur lausannois ®.

(1) Pour la rédaction de notre étude, nous avons consulté, outre Du Surnaturel.
Etudes de philosophie et d’ bistoire religieuse, Lausanne, Payot, 1898, les articles sui-
vants publiés, sauf indication contraire, dans la Revue de théologie et de philosophie
(Lausanne) :

Les conditions et la notion du surnaturel au point de vue du théisme (1876, p. 321).
— Le probléme christologique dans les limites du Nouveau Testament (1877, p. 63). —
De Pautorité de I’ Ecriture (1882, p. 525 et 1883, p. 249). — La transformation du
dogme christologique (1891, p. 417, et 1892, p. 5). En brochure, Lausanne, G. Bridel,
1893. — Qui est Fésus-Christ ? (1892, p. §86). — Fésus-Christ, qu’a-t-1l fait? — Qui
est-il ? Deux conférences, dans Pro Christo, Lausanne, Payot 1892. — La foi en Fésus-
Cbhrist, ou quels sont, dans la personnalité de Fésus, les caractéres qui autorisent et qui
expliquent la foi gu’il réclame ? (1894, p. 472 et §31). — Les caractéres de la théologie
moderne (1895, p. 267). — La vie et Penseignement de Fésus de Nazareth, d propos
d’un livre récent (Dogmatique de J. Bovon), (1895, p. 409). — L’adoration du Christ
(1893, p. 560, et 1896, p. 27). — L’Ecriture sainte, norme de la connaissance chré-
tienne (1897, p. 279). — La satnteté de Jésus de Nazareth, ses caraciéres et ses condi-
itons (1897, p. 297, 409 et §39). — Sommes-nous encore chrétiens? (Revue Chrétienne,
1897, p. 241). — Religion, christianisme, théologie (1901, p. 113, 343 et 395). —
Le bienfair de hérésie pour la piété chrétienne (Revue chrétienne, 1902, p. 409). —
Cf. les articles nécrologiques de :

H. VuiLLEUMIER : Revue de théologie et de pbhilosopbie, 1904, p. 208.

Ph. BriDEL : Liberté chrétienne, 15 juin 1904.

Ph. DuqQuEsNE : Semeur Vaudois, 18 juin 1904.

M. Micitoup : Gazette de Lausanne, 14 mai 1904.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, S,, t. XXVIII (NO I14-115, 1940). 5



66 EDMOND GRIN

Dans le protestantisme de langue frangaise, Paul Chapuis était
considéré avec raison comme un des chefs de la théologie moderne,
comme un des principaux représentants de la « théologie de la con-
science », pour parler le langage de chez nous. Dans son article nécro-
logique, Maurice Millioud prétend que Paul Chapuis connut une
transformation a la Scherer, et passa de 'orthodoxie stricte au libé-
ralisme le plus pur. C’est une erreur, croyons-nous. Nulle part, en
tout cas, nous n’avons trouvé le moindre indice de pareille crise
théologique. Sans doute, en 1886, publiait-il une traduction de I’ His-
toire sainte, de Kurtz. Mais cet ouvrage franchement conservateur ne
répondit jamais, nous semble-t-il, 4 ses opinions personnelles. Il
s’agissait d’une traduction préparée par son pere, et que le fils se
borna a revoir. Il y eut bien évolution dans les idées du professeur de
Lausanne, mais pas dans ce sens-la. Nous aurons l'occasion d’y reve-
nir, et de marquer la transformation lente — sur deux points particu-
liers, et dans la conception d’ensemble. A notre avis, le déroulement
de cette pensée, sfire d’elle-méme, témoigne d’une remarquable unité.

Qu’entendait Paul Chapuis par la théologie de la conscience ? Il
Pa dit avec beaucoup de netteté, dans sa lecon inaugurale de 1893,
intitulée précisément : Les caractéres de la théologie moderne.

La théologie moderne, selon Chapuis, c’est en somme un certain
état d’ame. Si Pon préfere, une situation intellectuelle et morale,
résultant de facteurs assez précis : réveil de la piété provenant d’un
retour aux principes évangéliques, spéculations de la philosophie,
conquétes de I’histoire. L’initiateur du mouvement : Emmanuel Kant,
représentant le plus éminent de 1’idéalisme philosophique alle-
mand. Le pere spirituel de cette théologie : Schleiermacher ; par sa
méthode plus encore que par ses travaux, il a orienté la pensée reli-
gieuse dans des voies toutes nouvelles. A c6té de ces influences
directes, il faut noter le renouvellement des études historiques,
« qui sont le juste orgueil de ce sitcle », et Papplication de ces métho-
des aux faits chrétiens.

Pareil état d’dme théologique distingue forcément 1’époque contem-
poraine des 4ges antérieurs. Auparavant, par exemple, pour les pro-
testants comme pour les catholiques, le dogme était une définition
jugée obligatoire. Maintenant, plus éclairée, la théologie moderne
opere une distinction trés nette entre la religion et la théologie. Aux
yeux de Paul Chapuis, cette discrimination catégorique entre la foi
et la formule qui cherche 4 exprimer la foi constitue méme, peut-étre,



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 67

Poriginalité la plus marquante de la théologie moderne. Est-ce a

dire que la formule dogmatique soit dépourvue de toute valeur ?

Non pas. Il faut méme se garder de le prétendre. Il y aura divergence

trés grande entre les formules, sans doute, puisque chacune d’elles

traduira une expérience éminemment personnelle. Mais la doctrine,

théorie de la foi vécue, demeure d’une utilité primordiale. En effet

notre esprit, de par sa constitution méme, a besoin de rechercher la

‘raison des choses. L’effort philosophique n’est point un luxe, il est .
un véritable instinct. Le jour ou elle renoncerait a « scruter la foi,

PEglise aurait bientét perdu la foi.

Seulement les doctrines que définit la théologie moderne se distin-
guent du dogme des temps passés en ce qu’elles n’ont aucune pré-
tention a s’imposer du dehors, comme autorité normative. Cela, elles
ne le peuvent plus. En effet, le théologien contemporain a trop
conscience et de ses limites, et de 'imperfection de toute formule.
L’histoire du passé et du présent lui a enseigné que l’expression
intellectuelle de la pensée religieuse n’est jamais absolument adé-
quate a la foi des hommes pieux.

Ces considérations entrainent d’importantes conséquences. Dans
Pordre pratique, tout d’abord. Elles sapent par la base I’illusion sécu-
laire, mais fatale, qui fait de la rectitude de la croyance la norme de
la piété, La foi — on le sait aujourd’hui — est une direction de la
volonté, une maniere de vivre et non pas de croire. Il y a 13 un souffle
nouveau, qui a puissamment contribué a rapprocher la piété de cette
adoration spirituelle dont Jésus a parlé certain jour & une femme de
Samarie, au bord d’un puits. Combien une telle vue des choses élargit
nos horizons !

Les Samaritains, a ce jour, ont accés au royaume des cieux ; dans le ban-
quet de Puniverselle fraternité, je contemple, 4 c6té des Abraham, les réchap-
pés des nations et des Eglises, Servet avec Calvin, Arius en face d’Athanase,
des hérétiques au dire du critére ecclésiastique, des penseurs originaux, mais
croyants.

De ce point de vue, on peut prévoir dans un avenir pas trop loin-
tain des modifications nombreuses et profondes dans la conception et
dans Porganisation des Eglises. Et, pour « marquer la direction entre-
vue », P. Chapuis cite Mon utopie, de Charles Secrétan. Dans ce frag-
ment, le philosophe lausannois dit en substance: On ne saurait se
passer de I’Eglise ; ’Ame a besoin de communion. Que faire, alors ?
Une seule chose : Laisser chacun expliquer de son mieux a ses fréres



68 EDMOND GRIN

la facon dont il cherche a résoudre les énigmes de ’existence, et puis
fonder la communauté sur cela seulement qui est déja commun a
ceux qui le cherchent : le désir, ’espérance, la charité. Une concep-
tion analogue du bien moral, du bien social ; un méme désir de puiser
la force a la source invisible qu’on appelle Dieu, voila tout ce que
nous pouvons demander aux membres de ’Eglise de demain. Ainsi
seulement nous éviterons les schismes, et, maux encore plus graves,
la compression, le formalisme et le « culte des morts » !

Dans Tordre théorique, les conséquences de la théologie moderne
ne sont pas moins importantes. Cest d’abord une enti¢re liberté
laissée a la recherche religieuse. Tant que cette condition-la n’est pas
remplie, il ne peut pas y avoir de science théologique véritable.
Car tout effort scientifique implique la foi en la vérité, quelque
bouleversement que cette vérité puisse entrainer dans les conceptions
traditionnelles. En effet, ’Evangile de Jésus-Christ n’est pas une
momie vénérable. Il posséde les énergies d’un organisme vivant, et
comme tel, il marche, il progresse, il évolue. L’évolution, encore une
notion que la théologie moderne a introduite dans 'histoire | A cet
égard, imitation de ’Eglise primitive — sauf sur le point de 'inten-
sité de la foi et de ’amour — est une pure chimére : ’environnement
qui détermine aujourd’hui nos états d’dme, comme aussi la forme de
nos besoins, est tout autre que celui du premier si¢cle chrétien.

Evolution, oui. Mais non pas au sens matérialiste du terme. Cette
évolution, telle que I'entend la théologie nouvelle, postule I’action
divine a chaque degré du développement humain. A quoi il faut
ajouter que ce progres n’est pas un changement incessant. Il y a, a
sa base méme, un ¢élément permanent — le Christ historique — dont
les énergies productives se manifestent sous mille formes diverses.

Bien loin, donc, de porter atteinte a la pureté de P’Evangile, la
théologie moderne contribue, au contraire, a en dévoiler P’esprit.
« Elle ressuscite cette religion de la conscience que précha et fonda
le Nazaréen. » Effort combiné de la critique d’une part et de ’analyse
historique et psychologique d’autre part, la théologie moderne —
sous des aspects destructeurs — accomplit en réalité, tout comme la
Réforme qu’elle complete et corrige, une ceuvre éminemment positive :
Paffranchissement de la religion, le renouvellement de la pensée chré-
tienne.



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 69

Apres ce tableau d’ensemble, abordons quelques points de détail.
Nous nous arréterons aux trois sujets auxquels P. Chapuis s’est
particulierement attaché : I’autorité de I’Ecriture, la question chris-
tologique et le surnaturel.

L’autorité de I’Ecriture sainte est une question capitale pour le
protestantisme. Assurément, il est exagéré de dire que la Réforme
s’est faite au nom d’un livre. Ce livre, pourtant, a été son instrument
essentiel ; il est devenu sa pierre de touche, son autorité normative.
Répudiez P’Ecriture et son autorité, vous détruisez le protestan-
tisme.

Mais qu’entendre exactement par cette autorité ? Quelle est sa
nature, quelle est son origine, et quelles sont ses limites ?

Les Réformateurs — P’histoire nous oblige & le constater — ne se
sont guere occupés de la question de P'inspiration des Ecritures. Cette
inspiration, ils la supposaient admise. Aussi n’ont-ils pas pris la
peine de la définir exactement.

Apres eux, on voit se dessiner deux courants : celui de inspiration
littérale et plénitre, avec les Calov, les Hollaz, les Gaussen. Et celui
de Pinspiration limitée, qui distingue soigneusement entre Ecriture
et la Parole de Dieu.

S1 la premitre de ces théories ne se légitime «ni devant la con-
science ni devant la raison », la seconde, par contre, parait solide. Elle
fait de I’Ecriture un livre divin, écrit par des hommes. Il suffit des
lors de savoir distinguer entre enveloppe et le contenu. Ce qui fait
autorité, ce sont uniquement les éléments religieux de la Bible. Et
Pon évite ainsi les impasses dans lesquelles nous précipite le dogme
de Pinspiration littérale.

Pourtant, déclare Chapuis, cette théorie ne saurait nous satisfaire.
Inventée, comme I’a dit Rothe, pour justifier ce qui, dans la Bible,
semble imparfait, elle exige un triage. Ce triage, c’est chaque lecteur
qui Popere. Il est donc a lui-méme sa propre autorité, puisqu’il juge
PEcriture, se mettant par la-méme au-dessus d’elle. Autrement dit,
a proprement parler, c’en est fait de autorité du Livre Saint !

Pour sortir de impasse, recourons au Nouveau Testament. Selon
lui, le Aéyog ToD Be0D n’est pas autre chose que la manifestation salu-
taire de Dieu aux hommes par Jésus-Christ. La Parole de Dieu, c’est
Christ. 8’1l en est ainsi, la Parole de Dieu n’est pas contenue dans la
seule Ecriture sainte, mais dans n’importe quel témoignage rendu a



70 EDMOND GRIN

PEvangile, «dans les discours d’un Ad. Monod comme dans les
exhortations de tout fidele ministre de Jésus-Christ ».

Cela étant, il n’est pas nécessaire de statuer une inspiration spé-
ciale pour les écrivains du Nouveau Testament. Car Pinspiration n’est
autre chose que l'illumination intérieure par le Saint-Esprit. Clest
un état qui dépend de la communion personnelle avec Dieu, donc qui
connait des degrés. La théopneustie, au sens profond du terme, est
Phabitation, en ’homme, de I’Esprit divin. Absolument parlant, il
y a eu, sur Ja terre, un seul 8edmvevdtog authentique : Jésus-Christ.
Les apdtres, eux, ont été inspirés dans la mesure ou ils se sont laissés
pénétrer par VEsprit saint. C’est dire que leur inspiration n’a pas
différé, qualitativement, de celle de tous les disciples du Christ en
général. En effet le privilege de la nouvelle alliance par rapport a
Pancienne consiste en ceci: dans I’Ancien Testament, Dieu s’est
choisi certains organes spéciaux, qui, dans certains moments, en vue
d’une mission spéciale, ont bénéficié de dons particuliers. Dans le
Nouveau Testament, depuis la révélation parfaite en Jésus-Christ,
Dieu a répandu de son Esprit sur toute chair. Dans ces conditions,
Pinspiration des auteurs sacrés, si profonde soit-elle, ne saurait
fournir une base solide au principe protestant de ’autorité de ’Ecri-
ture.

Non : il faut aborder la question sous un autre angle, et reconnaitre
a la Bible une double autorité : autorité historique et autorité reli-
gleuse.

L’autorité historique des Ecritures a sa base dans les circonstances
qui ont présidé a la naissance des documents sacrés. Nous avons 13,
sans aucune contestation possible, les archives les plus anciennes de
la foi; or, «dans une religion qui repose sur des faits historiques,
Pancienneté devient méme une vertu ». Et aussi les archives les plus
authentiques : ces documents-la sont les représentants les plus origi-
naux et les plus purs du christianisme primitif. |

Quant a Pautorité religieuse de I’Ecriture, elle réside avant tout
dans ce fait-ci : les écrits qui la composent constituent les documents,
non point uniques, mais fondamentaux, de la révélation salutaire de
Dieu en Christ. On ne le répétera jamais assez, la révélation n’est
point un supplément de connaissances que Dieu fournit 4 ’homme
incapable d’y atteindre par lui-méme : concevoir les choses de cette
fagon-la, ce serait supplanter la conscience morale par I'intelligence.
Non : la révélation religieuse est une illumination intérieure. Elle



L4 PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 71

procéde de Dieu, et a Dieu lui-méme pour objet. Et elle ne peut é&tre
percue que par la conscience morale de ’homme. Car, la Bible entidre
nous le prouve, la révélation est de nature morale avant tout.

Sans doute I’apotre Paul parle d’une révélation de Dieu dans la
nature. Mais, ajoute-t-il aussitot, ce langage n’a point été compris
par ’homme. Et du reste, cette révélation par la nature manifeste
seulement la puissance du Créateur, et non pas son amour, encore
moins sa sainteté.

On le comprend, dit Chapuis, il nous faut une autre manifestation
de Dieu. «Cette révélation, au sens le plus général du mot, nous la
voyons dans l’histoire de 'humanité,... dans Paction de Dieu dans
Phistoire, qui forme, discipline, éclaire la conscience.» Elle culmine
en Jésus-Christ, qui se donne lui-méme comme la révélation parfaite de
Dieu : « Qui m’a vu, a vu mon Pére ». Le Christ n’est pas un docteur
qui enseigne, mais un maitre souverain qui commande, et qui par-
donne les péchés. En Christ, nous avons Dieu réconciliant le monde
avec soi.

Il nous est donc loisible de conclure : L’autorité de la Bible pro-
vient de ce qu’elle renferme les documents essentiels et primitifs de
la révélation, dont le centre et le foyer est la personne méme du Christ.

Mais qu’est-ce qui constitue Pautorité de Jésus-Christ ? Cette
question nous ameéne tout 'droit au second point étudié avec prédi-
lection par Paul Chapuis : le probleme christologique.

Il serait du plus haut intérét d’examiner en détail les idées du pro-
fesseur lausannois sur cette donnée capitale de la foi chrétienne. A
c6té de 'importance que revét la question elle-méme, on peut, croyons-
nous, sur ce point, discerner une évolution trés nette dans la pensée
du théologien. Malheureusement nous devons, & regret, nous borner
a quelques remarques.

En 1876 Paul Chapuis consacra son discours d’installation au pro-
bléme christologique dans les limites du Nouveau Testament. 11 s’agit 1a
— Vauteur le dit expressément — d’une étude méthodologique avant
tout. Il suffira donc de noter ceci: le jeune professeur estime avoir a
examiner deux points principaux : les données relatives a la personne
historique de Jésus, et les données concernant I'impression faite par
le Maitre sur ses amis et ses contemporains. Cette impression s’ex-



72 EDMOND GRIN

prime de diverses manieres. Mais tous les auteurs affirment en somme
la divinité du Christ. Cette divinité, Chapuis Paffirme lui aussi, « d’une
facon quelque peu différente des auteurs du premier siecle ». Mais,
«jusqu’a plus ample informé, en attendant une solution plus satis-
faisante du probleéme », il déclare en rester, pour le principe général,
a la conclusion des apétres : Jésus est un étre qui unit en sa personne
la divinité et ’humanité. Cette synthese est rendue possible par la
notion biblique d’identité fondamentale des deux formes d’existence.
Jésus a été parfaitement saint : il a réalisé dans sa personne la pleine
humanité et la pleine divinité. Cette sainteté « suppose nécessaire-
ment un rapport métaphysique, un rapport de nature entre Dieu et
I’homme, condition essentielle d’une union morale entre la créature
et son créateur ».

En 1891, lors des fétes universitaires, Paul Chapuis donna lecture,
devant la Société vaudoise de théologie et la Société pastorale du
Canton de Vaud, d’une étude intitulée : La transformation du dogme
christologique au sein de la théologie moderne. Aprés avoir rappelé, et
combattu, les formules de Nicée et de Chalcédoine — deux natures
dans P'unité d’une personne —, il se livre 4 une critique pénétrante
de la théorie de la kénose, défendue alors en Suisse romande par
Gretillat et Godet, notamment. Le lecteur apprend, a cette occasion,
que Chapuis fut partisan, un temps, de la solution kénosiste, dont les
« brillantes apparences » ’ont enveloppé (cf. p. 17 et g7 du tiré a part).
Aujourd’hui, il voit plus clair. L’exégese et I'histoire, la philosophie
et les postulats moraux de I'ccuvre de la Rédemption protestent,
selon lui, contre pareille théorie. Aussi estime-t-il épuisées et condam-
nées les solutions métaphysiques du probleme. Et, avec les théolo-
giens de 1’école historico-expérimentale, il s’en tient a la solution
morale. Le grand axiome de la christologie réformée est : finttum non
capax infiniti. Si donc le Christ, comme il I’a dit lui-méme a maintes
reprises, est expression parfaite du divin, il ne saurait ’étre, étant
homme, que dans la mesure ou le divin et ’humain se pénetrent,
c’est-a-dire dans les énergies morales, spécialement dans la sainteté.
Dire que Jésus fut saint, c’est affirmer qu’il fut divin. Comme aussi
statuer sa divinité revient a affirmer sa sainteté. Sur cette voie
nous obtenons, dit Chapuis, ce que la christologie cherchait vaine-
ment dans ses spéculations antérieures : d’une part, 'unité de la per-
sonne du Sauveur, Jésus étant toujours humain et divin a la fois,
d’autre part une intelligence plus vraie de la Rédemption. Non seu-



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 73

lement nous comprenons qu’il y a eu développement moral chez le
Christ, donc véritable lutte, et véritable victoire. Mais nous pouvons
aussi, et seulement alors, prendre au sérieux les appels du Maitre 4 la
sainteté, puisque nous sommes de méme nature que Jésus de Nazareth.

Assurément — Chapuis le reconnait — la distance est grande entre
cet essal d’interprétation et 'orthodoxie courante. Au lieu des abs-
tractions métaphysiques de la philosophie grecque, I’affirmation pure-
ment morale et religieuse du fils de David, devenu par une sainteté
librement conquise le Bien-aimé du Pére. Il y a la une révolution.
Mais cet effort n’a qu’un but : servir la religion véritable, en la dis-
tinguant des formules qui, trop longtemps, lui ont fait écran.

Quelques années plus tard, — en 1897 — le théologien vaudois
précisait ses vues dans trois grands articles & la Revue de Théologie
et de Philosophie : « La sainteté de Jésus de Nazareth, ses caracteéres
et ses conditions ». Il y fait du Christ « un homme sans restriction »,
dont la perfection fut purement humaine, une sainteté progressive,
conquise par effort, et conditionnée par toutes les relativités de I’étre
fini. De cette sainteté on ne peut doaner aucune preuve historique,
Phistoire conduisant tout au plus a la probabilité de la perfection de
Jésus. 11 faut avoir le courage de le reconnaitre, la sainteté ne se
démontre pas, elle s’éprouve. Ce qui revient a dire que I’affirmation
de la sainteté du Christ est un acte de foi. Aux preuves historique et
métaphysique de la sainteté de Jésus de Nazareth, il faut hardiment
substituer la preuve morale.

Dira-t-on quz I'idéal humain ne saurait se réaliser dans une per-
sonne unique ? ou que la perfection ne saurait exister qu’a apogée
du développement de la race ? Pour affirmer cela, il faudrait oublier
que le progres, dans tous les ordres, ne se réalise que par les indivi-
dus, et qu’il ne suit pas nécessairement une ligne droite. Non : Jésus
de Nazareth a réalisé le plus haut idéal humain — J’obéissance par-
faite a la loi morale — dans les conditions ordinaires de la race, mais
en surmontant ’hérédité. Ne voyons-nous pas chaque jour des
hommes remporter la victoire sur un vice — 1’alcoolisme, par exem-
ple ? Ces triomphes partiels nous sont la preuve que le cercle de la
fatalité héréditaire peut étre rompu, et que le triomphe total est
possible. Ce triomphe total, le Christ I’a seul remporté. Le Christ,
produit de Phistoire, sans doute ; plus encore produit de ses propres
décisions morales ; et surtout, produit de la grice de Dieu.

Trouvera-t-on étrange que le Nazaréen — « a notre connaissance »



74 EDMOND GRIN

— soit le seul homme qui, jusqu’ici, ait atteint la plénitude spiri-
tuelle et morale ? Non. La foi n’est pas surprise de cette unicité.
Elle le sait, lorsque Dieu confie 4 une créature une mission extraor-
dinaire, Il la revét aussi de dons particuliers.

Et Chapuis, emporté par son optimisme, conclut : Maintenant que
le Christ — seul initiateur — a ouvert la bréche dans la muraille, il
nous est permis de croire a la possibilité de la perfection humaine ici-
bas. L’Eglise a pu voiler cette certitude, en posant la permanence du
mal, et en réservant le bien parfait a ’économie future. Qu’importe !
« Parce que je crois en Dieu, je crois que le bien sera et que Dieu sera
tout en tous.» Dieu ne serait plus Dieu, et la saintetéserait un réve
stupide si la foi chrétienne venait a douter un seul instant de la
possibilité de la perfection morale dans ce monde !

On le voit, le professeur avait fait du chemin, depuis sa legon
inaugurale de 1876. Assurément, ses principes christologiques fonda-
mentaux se trouvent déja dans le discours d’ouverture; il n’a fait
qu’en tirer toutes les conséquences. Mais — et Chapuis le déclare net-
tement dans sa lettre ouverte 2 E. Barnaud (® — en 1876, le jeune
professeur croyait encore possible un accord entre la christologie
historico-morale et la christologie métaphysique. A cette tentative
de synthese, il affirme s’étre loyalement appliqué. En vain ! Apres
seize ans d’études et d’efforts 'incompatibilité des deux conceptions
lui apparait « éclatante et définitive ».

Les conséquences ultimes du principe, Chapuis nous parait les
avoir indiquées avec toute la netteté désirable dans ses articles de
1895 et 1896 : L’adoration du Christ. Aprés avoir défini’adoration —
une obéissance qui s’étend a tous les actes de la vie, rapportés a Dieu
comme a leur source et leur but, — Chapuis constate que, au cours
des siecles, les christologies paulinienne et johannique sont devenues,
a tort, le point de départ de ’adoration du Christ. Etrangére au
christianisme primitif, cette adoration peut-elle é&tre maintenue ?
Du point de vue anthropocentrique qui est le sien en christologie —
s’attacher au Jésus de I’histoire, au Jésus homme pour pénétrer son
dme — la réponse du professeur lausannois ne saurait faire aucun
doute : Nous devons avoir foz en Jésus, c’est-a-dire avoir confiance
en lui comme ea un guide, mais non pas ladorer. « Christus non
adorandus, Christus sequendus! — Tel est 'ave véritable. »

(1) Rev. de théol. et de philos., 1892, p. 536.



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 75

On a voulu voir, & Porigine de cette évolution — regrettable, a
notre sens, puisqu’elle réduit le Christ au réle de modele — avant
tout Pinfluence de Ritschl. C’est une erreur. Chapuis lui-méme pro-
teste contre cette allégation, dans sa lettre a Barnaud. « Le savant
Ritschl n’y est que pour trés peu de chose », écrit-il. Et il invoque
bien plut6t son expérience intime, ’Evangile toujours mieux com-
pris comme la religion de la conscience, comme le culte en esprit et
en vérité... — Tout cela est vrai, certes, en partie. Mais peut-étre
Philippe Bridel, dans Particle nécrologique consacré a son collégue
disparu, a-t-il vu plus juste que Chapuis lui-méme. Dans cette fagon
de saisir PEvangile, ne décéle-t-on pas, assez nette, influence de
Baur et de son Ecole ? N’est-ce pas Baur surtout qui a fait effort pour
ramener la religion du Christ 4 la « substance du Sermon sur la mon-
tagne »: affirmation de I’harmonie spirituelle entre I’homme et
Dieu ; une vie de complet abandon a la volonté divine saisie en Jésus-
Christ, le guide sur les traces duquel nous devons marcher ?

En écrivant ici le nom de Baur, nous croyons ne pas nous tromper.
Du reste, les considérations relatives 4 un troisiéme et dernier point —
le surnaturel — viendront confirmer notre sentiment.

Le probléme du surnaturel parait avoir beaucoup préoccupé Paul
Chapuis. A ses yeux, c’était «la grande question de la théologie
moderne ».

Ce probléme fondamental, il devait ’aborder deux fois en détail.
La premiére en 1875, dans une étude présentée a la Société vaudoise
de théologie, et publiée année suivante. En 1898, dans un volume
de quelque 300 pages intitulé : Du Surnaturel. Etudes de Philosophie
et d’Histotre religicuses.

Il est intéressant de comparer les théses essentielles du professeur,
a vingt-trois ans de distance. |

Dans son article — Les conditions et la notion du surnaturel, au
point de vue du théisme — Chapuis déclare que seul le théisme peut
poser la possibilité du surnaturel. Mais il n’est pas vrai, comme le pré-
tend Rothe, que la notion du surnaturel réclame une « indépendance
relative » du monde vis-a-vis de Dieu. Au contraire : dans le domaine
de la nature, la nécessité régne en maitre. Il y a entre les choses des
rapports constants, les lois ; et ces lois — invariables — sont, aux



76 EDMOND GRIN

yeux du croyant, Pexpression permanente de P’activité de Dieu dans
le monde. Dans le domaine moral, ’homme, personnalité libre,
jouit d’une certaine indépendance. Mais cette indépendance est
toute relative, puisque, sous peine de périr, elle ne peut se manifester
que dans la dépendance de Dieu. — Cette double constatation améne
donc a conclure : Contrairement aux assertions de Rothe, la condi-
tion méme du surnaturel, c’est une absolue dépendance du monde
vis-a-vis de Dieu. En effet, si Dieu n’¢tait pas continuellement agissant
dans le monde, une intervention subite de sa part détruirait 'ordre
universel. Selon Chapuis, il est possible de statuer ce total immanen-
tisme, sans anéantir pour cela la transcendance, donc la personnalité
divine.

Suivrons-nous Rothe sur un second point, et établirons-nous avec
lui une necte distinction entre activité contingente et activité divine ?
Pas davantage. En effet le mouvement du monde tout entier est le
produit de Pactivité de Dieu. Méme le mal, possibilité toujours ou-
verte sur les pas de la créature libre. Le mal, Dieu le permet ; disons
mieux, Dieu le dirige, comme l’affirme 1’Ancien Testament. En sorte
que lui aussi « rentre dans Pactivité divine ».

Supprimons-nous, par 13, le surnaturel ? Aucunement. Nous cons-
tatons simplement que Dieu agit selon deux manitres différentes :
Pune est médiate : il se sert d’intermédiaires, les causes secondes ;
Pautre est immédiate : nous ne voyons pas la cause du phénomene,
et nous ne pouvons que lattribuer directement a P'activité divine.
Par exemple,

quatre récits, tous dignes de notre confiance,.. nous rapportent qu’un
jour, il y a dix-neuf siécles, un homme qui était mort sortit vivant de son
tombeau. Jésus est corporellement ressuscité ; il s’est montré aux siens...
Ceest un fait. Mais comment ce fait s’est-il produit ? Nous ne parvenons
a Pexpliquer que par I’action immeédiate de Dieu. Voila le miracle (1),

On peut donc définir le surnaturel : la manifestation de Daction
immédiate de Dien. Mais en aucun cas le surnaturel ne peut amener
une modification des lois de I'univers. Il est bien plutdt la substitu-
tion d’une loi a une autre. Une pierre lancée en l’air, par exemple,
échappe un instant a Paction de la loi de la pesanteur, sous l'in-
fluence d’une force contraire, — Paction mécanique de mon bras. Il

(2) Rev. de théol. et de philos., 1876, p. 335.



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 77

en va de méme de I’action de Dieu, qui se fait tantdt médiate, tantot
immédiate.

On le congoit, notre définition du surnaturel, dit Chapuis, exclut
de la sphere du miracle toutes les causes secondes. Dés que, a des faits
étonnants, nous pouvons statuer une cause quelconque outre la cau-
salité supréme, ces faits cessent d’appartenir a la sphére du surna-
turel. Cela revient a dire que la notion du surnaturel varie suivant les
époques et suivant le degré des connaissances humaines. Mieux nous
sommes au courant des causes secondes, et plus le surnaturel perd
du terrain. Pourtant, quelques progrés que nous fassions, il restera
toujours en tout cas deux faits qui rentreront dans cette catégorie :
la création et la venue de Jésus-Christ.

Et Pauteur conclut : Bien que variable dans sa notion, le surna-
turel est toujours possible. Plus encore, c’est «un fait réel, que nous
sommes obligés d’accepter comme tel». La critique historique a
cherché, parfois, a le faire disparaitre de I’histoire évangélique. Mais
elle ne I’a pu qu’en se servant d’une arme parfaitement illégitime :
Pappui, conscient ou inconscient, d’une philosophie déterministe ou
panthéiste.

Vingt-trois ans plus tard, dans son ouvrage de 1898, nous allons
voir Chapuis brfiler une partie de ce qu’il avait adoré. Nous ne son-
geons pas a lui faire un grief d’avoir abandonné telle de ses convic-
tions de jeunesse. Mais il nous intéresse de découvrir a quelle influence
il a cédé, et si, par rapport 4 PEvangile, il est en progrés ou en recul.

Nous résumons a grands traits la pensée du professeur, parvenue a
sa maturité, nous arrétant uniquement aux points sur lesquels son
sentiment s’est modifié.

On a treés souvent confondu, dit Chapuis, le surnaturel avec 'inex-
pliqué. C’est une erreur. Si la nature est I’ensemble des lois et des
phénomenes qui président & Pévolution des étres de lordre uni-
versel et qui sont perceptibles & nos sens, le surnaturel, a propre-
ment parler, c’est ce qui est au-dessus de la nature. Mais, poury
voir clair dans une question fort complexe, il faut distinguer trois
problémes : un probléme philosophique, un probléme historique et
un probléme religieux.

Philosophiquement parlant, le surnaturel a une histoire. Il faut
aller jusqu’au XVIIe siécle pour voir élever la régularité des phéno-
menes naturels a la hauteur d’un principe rigide. Cette fixité —



78 EDMOND GRIN

I'homme moderne ’a compris — est une des formes essentielles de
notre pensée. La notion de loi est un autre nom de la raison. Cela
étant, la science ne connait pas de miracles. De son point de vue,
«le surnaturel objectif est une notion qui ne s’entend pas ». Il n’a pas
de place intelligible dans 'ordre naturel.

Hantés par le désir de sauver a tout prix le miracle, certains en ont
fait une dérogation aux lois naturelles ; ou encore une suspension
momentanée de ces lois ; un remplacement d’une loi par une autre,
aussi ; la manifestation de telle loi rare, enfin. Aucune de ces atti-
tudes n’est acceptable, ni moralement, ni philosophiquement. Con-
goit-on un Dieu parfait dérogeant a Pordre qu’il a lui-méme voulu,
donc intronisant le désordre dans le monde ? D’autre part, une seule
dérogation a la loi scientifique suffit 4 anéantir cette loi, ce qui nous
acculerait au scepticisme. — La seconde explication ne vaut pas
mieux. Le miracle, une suspension momentanée de telle loi en vue
d’une fin supérieure ? Chapuis adoptait ce point de vue en 1875. Alors,
cette argumentation lui paraissait sans réplique. Longtemps, il
Pavoue, elle a dominé sa pensée, et « calmé, sinon résolu, de pressantes
objections ». Aujourd’hui, a cause de ses convictions « philosophiques
et religieuses » — on remarquera ’ordre des deux termes — il trouve
cette considération aussi spécieuse qu’illusoire! Non! Aucune loi
n’est suspendue, pour un bras qui se l¢ve afin de lancer un projectile.
Méme alors la gravitation subsiste en plein et produit tous ses effets...
Et il faut en dire autant de toute explication de cet ordre. Par de tels
efforts, on aboutit toujours a régulariser le miracle, donc a le sup-
primer.

Dira-t-on alors que le miracle existe en fonction du péché ? que le
désordre introduit dans le monde par le péché, phénomeéne d’ordre
spirituel, réclame par le surnaturel une correction du monde phy-
sique ? Pour laffirmer, il faudrait qu’existit véritablement une
corrélation entre ’état actuel de la créature morale et le spectacle
que nous offre la nature. Or, selon Chapuis, il n’est pas exact de dire
que la nature ait été gatée par le péché, et qu’elle soit dans le désordre.
En effet, la souffrance est antérieure 4 Papparition de ’homme sur la
planete. Donc elle ne peut pas étre, en sa totalité, une conséquence
de Ia chute de la créature. Au reste, le probléme est mal posé. L’expé-
rience le prouve, I’homme n’est pas sorti achevé des mains de son
Créateur. A cela rien d’étonnant : la perfection ne peut étre qu’une
fin, non un point de départ. C’est pourquoi ce qui nous apparait



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 79

comme un mal est, & proprement parler, une condition du progres.
Au surplus, P'univers n’est point en désordre. La nature telle que
nous la connaissons, c’est lordre voulu par l’auteur supréme de
la vie,

Revendiquera-t-on le bon droit du miracle au nom de P’absolue
liberté de Dieu ? Ce serait rendre impossible tout effort de notre
raison, donc nous précipiter en plein scepticisme; par conséquent
porter atteinte a la vie morale elle-méme. Il faut le reconnaitre : il
y a des choses impossibles a Dieu...

Non : discerner la manifestation de Dieu dans la nature et dans
Phistoire sera toujours une affaire de foi. Le sentiment religieux
pressent Dieu par dela les lois naturelles. « Le vrai surnaturel, c’est
la conscience avec toute la vie morale qu’elle implique. » Et ce sur-
naturel-1a n’a pas besoin de dérogations aux lois scientifiques ni d’in-
tervention spéciale. Si Dieu n’est pas en nous, aucune puissance au
monde ne nous le démontrera hors de nous.

I1 faut donc conclure: Pactivité divine se présente a nous sous
deux faces. Elle nous apparait médiate quand nous la percevons au
travers des lois, immuables, de la nature ; et immédiate quand, dans
un élan de piété, nous nous élevons a Dieun par dela les causes secondes.
En somme, il y a 1a simplement deux manieres différentes d’envisager
les choses : le point de vue scientifique, le point de vue religieux. Le
méme phénomene peut donc étre a la fois naturel et surnaturel. Cela
étant, il n’y a pas de miracles objectifs ; mais il y a des miracles sub-
jectifs : des faits dans lesquels je vois et je sens Dieu.

Seulement, le probléme philosophique résolu, un nouveau probléme
se pose : historique, lui. L’histoire est pleine de récits de miracles.
Que faire en présence de ces récits ?

Incontestablement, ils sont le résultat d’une mentalité particu-
liere. Pourtant les miracles rapportés par les écrits canoniques se
distinguent, en général, par leur caractére moral. Rien de surprenant
a cette constatation, plus s’avance Pévolution religieuse de I’huma-
nité, plus Paffirmation du prodige va se spiritualisant. Chose frap-
pante : le Christ, qui partage la croyance aux miracles, ne croit pas
a Pefficacité du miracle comme moyen de régénération. Dans son
ceuvre 1l occupe une place toute secondaire. En effet, la substance
méme de cette ceuvre « portait dans son sein pour de nouvelles périodes
de 1’évolution religieuse la négation du miracle ». Et cela au nom de
la religion méme. Dans son essence, cette religion nouvelle est con-



8o EDMOND GRIN

fiance absolue en un Dieu bon. « A cette hauteur », le miracle ne sau-
rait plus avoir aucune importance religieuse.

A en croire David Strauss, la plupart des miracles attribués a Jésus
seraient des mythes. Sans doute — I’histoire et la psychologie le mon-
trent — le mythe et la légende auréolent toujours les personnalités
puissantes. Il est normal qu’il en aille de méme pour Jésus de Naza-
reth. C’est un hommage rendu a sa gloire. Cela étant, a propos de
chaque miracle biblique, il est essentiel de rechercher « dans quelle
mesure le fait relaté est conforme a l’esprit méme de Jésus». Et il
faut oser le reconnaitre, nombre de ces miracles sont, pour I’histoire
véritable, des parties mortes, qui ne sauraient demeurer attachées a la
figure du Christ de la réalité.

Et Chapuis conclut, faisant siennes les affirmations de Th. Keim :

Au temps o nous sommes, le Dieu caché et qui fait son pélerinage sur
la terre, qui sait et peut tout, n’est plus pour notre humanité un objet de
foi, 2 peine reste-t-il un objet de curiosité. La vie, la mort, la résurrection
du Dieu personnel sont tombées comme la balle dans la poussiére, et I’hu-
manité ne s’intéressera plus a histoire de Jésus-Christ que « comme a celle
d’un homme » et d’un homme qui a atteint la supréme grandeur et réalisé
ici-bas la religion parfaite. Cette religion-la n’a pas besoin du surnaturel
phénoménal. Celui-ci a pu convenir a quelques 4ges de I’histoire qui lont
créé. Aujourd’hui nous demandons le vrai, le religieux, le spirituel surna-
turel » (p. 250).

Le théologien lausannois aborde enfin son sujet sous ’angle reli-
gieux. A notre sens, c’est alors que se dévoilent les résultats regret-
tables de sa méthode.

Le dernier fond de la religion de Jésus n’est pas le miracle. C’est
bien plutét la certitude — née de « Pintuition du divin» — que le
Pére agit toujours, que ce qu’il fait est bien fait, car seul il est bon.
On peut donc parler de deux religions différentes: la religion du
miracle et la religion de Jésus-Christ. Ces deux religions donnent nais-
sance a deux attitudes pratiques, nettement opposées. Dans la pre-
midre, le croyant compte avant tout sur la toute-puissance de Dieu,
dominé qu’il est par Pattente de la parousie. Mais cette piété-la
diminue activité, qui est le premier des devoirs chrétiens. Dans la
seconde — plus vraiment religieuse — le fid¢le compte sur Dieu en
comptant sur lul-méme, obéit au devoir, se soumet aux lois natu-
relles, et médite sous leur joug la tactique de sa vie. Attitude plus
pieuse, incontestablement, car « I'intensité de la foi ne se mesure pas
a l'intensité de ’attente, mais a I'intensité de ’action ».



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 81

Seulement, dans cette religion-13, y a-t-il encore une place pour la
priere ? Chapuis le pense, et il s’efforce de nous en convaincre. A en
croire le Christ, dit-il, le Pere sait tout ce qu’il nous faut avant méme
que nous le lui demandions. C’est donc que la priére n’est pas la pour
exposer a4 Dieu nos besoins. Elle est bien plutot une élévation, « une
méditation intérieure qui nous éclaire nous-mémes, sur nous-mémes »,
et qui nous met en communion solidaire avec le monde et avec Dieu.
Son but unique : que Dieu soit en nous, et nous en Dieu. Et le résumé
de toute oraison s’exprime par ces mots : « Que ta volonté soit faite ! »

Emporté 14 encore par son singulier optimisme, Chapuis termine
son ouvrage en célébrant DPascension spirituelle des humains. Il
salue par avance le jour ou, sur cette terre, ’humanité adorera par-
faitement Celui qu’elle a longtemps cherché. Alors
Dieu sera tout et en tous, et, regardant en arriére, cette humanité de ’avenir

élévera un monument spirituel a ceux qui lui ont frayé la voie, et parmi les-
quels le nom d’un Galiléen sera le plus glorieux et le plus béni (p. 296).

Apres avoir assisté a cette évolution, on ne sera pas surpris de voir
Paul Chapuis se poser publiquement, dans la Revue chrétienne, la
question : « Sommes-nous encore chrétiens ?» Il y répond, bien
entendu, par Paffirmative. Apres avoir dénoncé « ’autoritarisme con-
séquent » de Rome, et «’autoritarisme mitigé» du protestantisme
qui ont creusé un abime entre la religion et la culture contemporaine,
il présente une fois de plus la conscience individuelle comme seul
organe de la religion et comme seul critére de la morale. Parler ainsi,
c’est marcher sur les traces mémes de Jésus de Nazareth, « le soleil des
consciences ». Plusieurs verront dans ces affirmations une véritable
révolution. Ils se trompent : ce n’est que la continuation de la Réfor-
mation du XVIe siecle. Mais continuation indispensable. Si elle ne
s’opére pas, « ’Evangile mourra ».

Nous n’avons pas la prétention, certes, d’avoir présenté de facon
complete la pensée théologique de Paul Chapuis. Nous croyons en
avoir dit assez, pourtant, pour en faire ressortir les aspects essentiels.

Au cours de notre exposé, nous avons fait effort pour demeurer
objectif. Il s’agirait maintenant de peser, d’apprécier cette pensée,
et de dégager le sens profond de son évolution. Faute de place, nous

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVIII (N© I14-11§, 1940). 6



82 EDMOND GRIN

le ferons de facon trés bréve, en nous excusant 4 ’avance du carac-
tére insuffisamment nuancé de notre jugement.

Il serait intéressant, d’abord, d’essayer de déceler les influences
intellectuelles subies par le distingué professeur de Lausanne. Pareil
effort est toujours délicat. Nous n’avons pas en main les données suffi-
santes pour trancher la question des origines. Peut-&tre le point de
départ — traditionaliste en somme — doit-il étre cherché chez les
Moraves. Le pere de Chapuis, avant d’exercer le ministére pastoral
dans le canton de Vaud, avait enseigné au Pédagogium (morave) de
Niesky. — Pour I’évolution théologique du professeur, nous sommes
mieux renseignés. Il suffit de mentionner, croyons-nous, les noms de
Schleiermacher, Ritschl, Vinet et Charles Secrétan. Le premier a
initié Chapuis a la méthode expérimentale en théologie, et lui a appris
4 voir, dans la religion, un sentiment. Quant au moraliste et au
philosophe vaudois, ils ’ont convaincu tous les deux du bien-fondé
de la « théologie de la conscience ».

L’influence exacte de Ritschl — nous ’avons signalé déja — parait
plus difficile a préciser. Sans doute, comme tout théologien de cette
époque, Chapuis doit quelque chose au grand savant allemand. Mais
les éléments proprement ritschliens ne nous semblent pas jouer, dans
la pensée du professeur de Lausanne, un réle particuli¢rement net.
Chapuis a suivi Ritschl avant tout dans son mot d’ordre général : De
la métaphysique a I’histoire ! Rien de plus.

Par contre, comme Philippe Bridel, nous croyons que, sans méme
s’en rendre compte peut-étre, Paul Chapuis a cédé de plus en plus au
mirage de « P’esprit historique », au sens ou Pentendait Baur. Cet esprit
a été caractérisé de fagon trés heureuse par M. Perriraz, dans sa these
de doctorat ® : « Dans son essence, écrit-il, la méthode de Baur n’est
pas autre chose que la méthode génétique... ». Elle part d’une présup-
position. « Tout ce qui arrive est congu comme appartenant a une
méme série de phénomenes qui s’enchainent et s’harmonisent en
un vaste tableau d’ensemble dont tous les éléments s’expliquent les
uns par les autres » (p. 260). De ce point de vue il est impossible de faire
droit aux données paradoxales de ’Evangile, qui, a notre idée, consti-
tuent pourtant son essence méme. Impossible, notamment, de con-
server les notions de chute, de rédemption, de miracle au sens propre

(1) F.-C. Baur: Son influence sur la critique et Ibistoire au XIXe siécle. Lau-
sanne, 1go8.



LA PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 83

de ces termes, parce que tout cela représente autant de solutions de
continuité — inadmissibles — dans la trame ordinaire des faits.

Sans doute I’Ecole théologique a laquelle appartenait Chapuis
a-t-elle prétendu, constamment, spiritualiser les données de I’Evan-
gile. Cette attitude est typique dans la question du miracle, par
exemple. Mais, loin d’éclairer le probleéme, elle le laisse subsister tout
entier, et méme le complique. De quel droit séparer ainsi le surnaturel
moral du surnaturel physique ? On postule un déterminisme rigou-
reux dans la série des phénomenes physiques. Pourquoi pas, alors,
dans la série des états psychologiques ? Il y a la une inconséquence
manifeste. Et d’autre part, si ’enchainement des états psychiques
est, lui aussi, absolument déterminé, c’en est fait de l’action de Dieu
sur ’Ame de ’homme. En outre, ce « recours au spirituel », au sens ou
Pentend Chapuis, nous parait pure évasion. Pourquoi l’action de
Dieu serait-elle plus facile a « admettre » dans le domaine de Pesprit
que dans celui de la matie¢re ? Dieu n’a-t-il pas tout créé ? Pour devenir
moins apparente, la difficulté demeure cependant. Au surplus, a
vouloir & tout prix «spiritualiser » les données évangéliques, on
aboutit promptement a les... volatiliser. Il y a 1a une issue fatale.
Méme devenu chrétien, ’homme n’est jamais un pur esprit. Les
théologiens ne sauraient étre plus sages que Dieu qui, pour parler aux
humains, s’est incarné, a pris la forme concréte, matérielle de notre
corps.

A la fin de Particle nécrologique consacré a son ami de jeunesse,
Philippe Bridel, aprés avoir rendu hommage a la piété vivante,
joyeuse et confiante du disparu, écrivait : « Nous restons convaincu
que la théologie a laquelle il avait fini par adhérer contient des fer-
ments absolument déléteres pour la vie et la foi de ’Eglise ». Les faits,
A notre avis, lui ont donné singuliérement raison. Au nom d’une
psychologie insuffisamment éclairée, on a séparé, de facon totale, la
foi et la croyance, faisant de celle-1a un élément tout a fait secondaire
et coupant arbitrairement le lien qui rattache la pensée et la vie. Et
beaucoup de membres de nos Eglises, ne sachant plus ce qu’il fallait
croire, n’ont plus su comment se diriger dans P’existence quotidienne.
Tant il est vrai que la foi chrétienne n’est pas un acte de confiance
pur et simple ; mais un acte de confiance en une personne bien définie :
le Dieu qui nous a sauvés par Jésus-Christ. Ce qui suppose toute une
doctrine.

- Sur une foule de points particuliers — nous ne disons pas : points



84 EDMOND GRIN

de détail — il y aurait a faire, au nom de ’Evangile, d’expresses
réserves aux affirmations de Paul Chapuis. Nous ne croyons pas, par
exemple, que la valeur propre du canon biblique soit vraiment assurée
par sa facon de résoudre le probléme de ’autorité de ’Ecriture. — En
christologie, il pratique, selon nous, un exclusivisme regrettable
parce qu’appauvrissant : le point de vue moral, dans lequel seul il se
cantonne, ne représente qu'une moitié des données scripturaires
relatives au Christ ; dans le Nouveau Testament, il y a deux cou-
rants christologiques : 1'un ascendant, sans doute, mais Pautre des-
cendant. De quel droit laisser tomber le second pour ne conserver que
le premier } — Quant au caractére unique de Jésus-Christ, il nous
parait bien mal sauvegardé par les explications de Chapuis. On
demande : Comment se fait-il, s’il est un simple homme, que le Naza-
réen soit le seul 4 avoir « surmonté ’hérédité morale » ? Et le profes-
seur de Lausanne répond : Parce qu’il a eu une « dotation spéciale ».
Nous voila bien avancés | On insiste : Dans tous les ordres, les génies
sont plusieurs. Dans l'ordre religieux, le Christ est seul. Pourquoi ?
Paul Chapuis estime la réponse « bien simple»: il y a « comme une
hiérarchie dans la puissance créatrice du génie. Le nombre des som-
mets... atteints dans les différentes spheres est apparemment propor-
tionnel aux difficultés a vaincre pour atteindre 1’idéal ». A notre sens,
rien ne montre davantage Pinsuffisance de Pexplication purement
psychologique, que la pauvreté d’une réponse comme celle-la ! On
comprend que pareil Christ cesse d’étre objet de la foi pour devenir
simple modele de la vie pure et sainte. Christus non adorandus, nous
a dit Chapuis, Christus sequendus. Mais le chrétien sera-t-il satisfait
a ce compte-la ? — Et que dire de la négation de tout miracle objectif,
a laquelle Chapuis se laisse entrainer par une confiance singuliérement
naive dans la valeur absolue de la science ? La distinction, indispen-
sable, entre un certain déterminisme donné dans les faits, d’une part,
et le caractére de nécessité que notre esprit attribue aux lois, d’autre
part, semble lui échapper. Comment ne s’apercoit-il pas que foi au
miracle et foi a la priere sont intimement liées ? Le chrétien priera-t-il
encore longtemps, s’il sait que nous ne prions pas pour exposer & Dieu
nos besoins, mais pour nous éclairer nous-mémes ? Elles ont une
autre tonalité, en regard de celles de la théologie moderne, les exhor-
tations de saint Paul : « En toutes choses, faites connaitre vos besoins
a Dieu, par des prieres et des supplications » ! (Phil. 1v, 6). Et les
déclarations de Luther, le grand «prieur »: « La priére a une force



L4 PENSEE THEOLOGIQUE DE PAUL CHAPUIS 85

miraculeuse et une toute-puissance... Voici la plus haute dignité du
chrétien et son sacerdoce : il peut se présenter devant Dieu et vaincre
Dieu ; étre maitre de Dieu est encore bien plus que d’étre maitre des
choses » ® — 11 faudrait dénoncer aussi, comme contraire 2 ’Evan-
gile, cette sorte d’optimisme facile qui se fait jour a plus d’une reprise
dans le volume : Du surnaturel, et qui amene Pauteur a contester que
le désordre régne dans l'univers... Egalement la mise 4 P’écart des
données eschatologiques, sans lesquelles ’Evangile de Jésus-Christ,
et la morale chrétienne elle-méme, sont découronnés...

Mais il suffit. L’examen de chacun de ces points — tous essentiels —
exigerait temps et place. Peut-étre leur simple mention engagera-t-
elle un jeune théologien a se livrer, a ce propos, a une étude appro-
fondie. L’entreprise ne manquerait pas d’intérét.

A lire les articles et les études laissés par Paul Chapuis; a nous
replonger dans ce vaste courant de pensée de la théologie de I'expé-
rience au sein duquel nous avons grandi, nous nous sommes cons-
tamment posé une question : Dans quelle mesure la foi chrétienne,
dans ce qu’elle a de plus authentique, est-elle indépendante des for-
mules du Nouveau Testament ? Cette question, grave, nous ne pré-
tendons pas la résoudre en trois ou quatre lignes. Elle mérite un exa-
men attentif. Pour notre part, nous ne sommes pas loin de penser
qu’il y a interdépendance, assez étroite méme, entre le contenu et le
contenant de I’Evangile. Non pas au sens littéraliste. Mais ce n’est
pas par hasard, croyons-nous, que le Christ est venu dans ce monde
sur la terre de Palestine, et que son message a trouvé les premiers
porteurs que nous savons. Dans tous les cas, une constatation nous
frappe : combien souvent ’abandon des formules bibliques entraine-t-il
un appauvrissement du message évangélique lui-méme !...

Quoi qu’il en soit, Chapuis nous parait oublier — et c’est bien
grave — que ’Evangile posséde sa philosophie originale : d’un bout
a Pautre, il n’est qu’un long paradoxe. Et on le dépouille de sa marque
propre, on lui enléve son mordant a vouloir I« éclairer » par telle ou
telle philosophie. Il est facile de le constater, chacune des conclusions

(1) Cité par F. HEER : La priére, Payot, Paris, 1931, p. 437.



86 EDMOND GRIN

de Chapuis est commandée par certaines présuppositions métaphy-
siques, alors que la foi chrétienne ne saurait reposer que sur elle-
méme.

Est-ce a dire que tout 'effort du professeur lausannois et de ses
amis ait été vain ? Nous ne le pensons pas. Chaque génération — dans
tous les domaines — apporte quelque chose. Cette « nouveauté » se
manifeste souvent avec exces, a ses débuts. Aprés quoi une sorte de
tassement se produit. Il en est ainsi, croyons-nous, de la théologie
moderne. Méme si, & plus d’un égard, elle s’est fourvoyée dans une
impasse, elle a eu son utilité. Elle a largement contribué a dégager la foi
chrétienne de lintellectualisme. Elle a découvert une province reli-
gieuse nouvelle, celle du sentiment. Et par 1a, elle a préparé, indirec-
tement, Peffort de construction, 4 base essentiellement biblique, qui
s’opere aujourd’hui.

Nous avons formulé de nombreuses réserves. (Elles visent toutes,
cela va de soi, les idées du professeur disparu et non point sa per-
sonne.) Pourtant nous rendons hommage au théologien. En effet,
ainsi que Maurice Millioud 1’a dit, Paul Chapuis fut avant tout un
grand sinceére ; un homme incapable de ruser avec ce qui lui apparais-
sait comme la vérité. A notre sens, on ne saurait adresser plus bel
éloge a un penseur chrétien. Et il y a 13 un exemple pour notre époque
qui, si souvent, se paie de mots.

Lausanne.

Edmond GRIN.



	Quelques aspects de la pensée théologique du professeur Paul Chapuis

