
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts à M. Arnold Reymond

Artikel: De Saint Augustin à Pascal : histoire d'une maxime sur les vertus des
philosophes

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL

HISTOIRE D'UNE MAXIME SUR LES VERTUS DES PHILOSOPHES

Il y a longtemps qu'on reproche à saint Augustin d'avoir qualifié les

vertus des Anciens de vices splendides : virtutes gentium splendida
vitia. Même un Frédéric Godet, citant ces mots, se montrait surpris
du manque de largeur de « 1'eminent Père de l'Eglise» (l>. Le Docteur
africain nous a laissé tant de maximes et d'expressions fameuses qu'on
ne craignait pas de se tromper en lui attribuant ce trait paradoxal.
Mais la critique historique est aujourd'hui plus exigeante : elle sait

qu'en matière de sagesse, les peuples prêtent tout à leurs riches. C'est
ainsi qu'en Egypte deux ou trois Pharaons — de même que Moïse

et Salomon en Israël — ont été peu à peu considérés, avec le recul
du temps, comme les seuls auteurs de toute une littérature religieuse
et sapientiale. Dans l'histoire de l'Eglise, la puissante personnalité
d'Augustin a eu la même force d'attraction. On lui a prêté des pensées

auxquelles il était fort étranger, notamment celle-ci, dont nous avons
trouvé en Luther le véritable auteur : In necessariis unitas, in non-
necessariis libertas, in utrisque Caritas &. Dès lors, on peut se demander
si Augustin a vraiment dit que les vertus des Anciens fussent des vices

(J) Commentaire sur l'Epître aux Romains, note ajoutée à la 2e édition, à propos
du verset xiv, 13. T. II, p. 531 ss. (1890). — (2) Sermon du 10 mars 1522 : Luthers

Werke, éd. Weimar, Bd. 10, Abt. 3, S. 14. Cf. P. Jaccard : «Un mot d'ordre de

Luther sur l'unité», Cahiers protestants, mars 1937, p. 84-101 ; «In necessariis
unitas », Presbyterian Register, May 1937, p. 51-54. Si la distinction des choses nécessaires

et non nécessaires est ancienne dans l'Eglise, Luther paraît bien avoir été le

premier à dire le mot essentiel : « dans les unes comme les autres choses, il faut la
charité ».



42 PIERRE JACCARD

splendides. Dans cette Revue, Paul Lobstein a vivement contesté le

fait: «Qu'on se reporte», s'écriait-il, « au passage de la Cité de Dieu
d'où l'on a tiré cette inexorable condamnation de la vertu antique et
l'on se convaincra que la trop fameuse formule est la généralisation
précipitée et singulièrement audacieuse d'un développement dont la
portée primitive n'a pas le caractère absolu et intransigeant que lui
prête l'exégèse traditionnelle » W.

Que faut-il penser de cette appréciation De qui est notre maxime
et quel sens doit-on lui donner Telles sont les questions auxquelles
nous chercherons à répondre dans cette note rédigée à la hâte au

cours d'un bref congé militaire. Nous n'arriverons pas à des solutions
définitives. Mais il ne sera pas inutile de montrer que l'attribution de

notre formule à saint Augustin soulève des problèmes d'interprétation

dont ne se doutaient ni Godet ni Lobstein.

C'est bien dans la Cité de Dieu, dans le bref chapitre 25 du livre XIX,
que l'on trouve l'ébauche ou le premier « état » de notre maxime.
Parlant des vertus des non-chrétiens, l'évêque d'Hippone déclare

qu'elles sont des vices plutôt que des vertus : Virtutes, quas habere

sibi videtur, ...vitia sunt potius quam virtutes ; ...inflates ac superba
sunt, et ideo non virtutes sed vitia judicanda sunt. Voilà, semble-t-il,
une affirmation catégorique et l'on peut s'étonner déjà des protestations

de Lobstein. Mais il faut examiner d'autres textes auxquels
ce dernier ne fait aucune allusion. Saint Augustin s'est en effet occupé
à plusieurs reprises de cette question au cours de sa longue carrière.
Pendant longtemps il a fait preuve d'une certaine modération.
Au livre V de la Cité de Dieu (415), l'auteur dit bien que les vertus
des Anciens ont été viciées par l'amour de la gloire ; il n'en conteste
cependant pas la valeur relative. La grandeur de l'Empire a été la

récompense divine de ces vertus civiques, mais celles-ci ne sauveront

pas les anciens Romains de l'enfer. Dans le sermon De patientia (417),

Augustin oppose la vraie patience des justes — laquelle procède de

la charité chrétienne — à la fausse patience des iniques (c'est-à-dire
des païens) — laquelle viendrait de la cupidité mondaine. L'auteur
reconnaît cependant l'origine divine — et par conséquent l'authenticité

— de la patience d'un schismatique.

(') 1918, p. 65-69. Article reproduit dans l'ouvrage posthume de P. Lobstein :

Par le Christ à Dieu, Paris 1931, p. 111-115.



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 43

Ces réserves et ces nuances disparaîtront toutefois dans les écrits

polémiques des années 419 et suivantes. Augustin avait rencontré un
redoutable adversaire en la personne de Julien d'Eclane. Dans
l'ardeur de la discussion avec ce dernier, l'évêque d'Hippone tirera des

conclusions implacables de sa doctrine du péché et de la grâce. Il faut
lire à ce sujet le chapitre 3 du livre IV du Contra Julianum, écrit en

l'an 421. L'auteur fonde son argumentation sur quatre passages des

Ecritures, isolés de leur contexte et interprétés d'une manière
singulièrement étroite. Une volonté incroyante, dit Augustin, est une mauvaise

volonté. Or celle-ci, semblable au mauvais arbre, « ne peut
produire de bons fruits» (Mat. vu, 18). Donc les infidèles ne peuvent
accomplir que des péchés. Ce raisonnement est appuyé par des

références aux textes Héb. xi, 6, Rom. 1, 17 et surtout Rom. xiv, 23.
Dans ces mots Omne quod non est ex fide, peccatum est, Augustin croit
voir une allusion à la foi justifiante, alors qu'il s'agit simplement
d'une conviction intérieure, d'une absence d'hésitation de la
conscience W.

A Julien, qui lui avait posé la question : « Si un païen revêt un
homme nu, en tire un autre de quelque danger ou panse un homme

malade..., cette action est-elle un péché parce qu'elle n'est pas faite
selon la foi » — Augustin répond : « Oui, il est hors de doute qu'en
tant que cette action n'est pas faite selon la foi, elle est un péché ; non

que l'action de revêtir un homme nu soit par elle-même un péché,
mais il n'y a qu'un impie qui puisse nier que ce ne soit pas un péché
de ne point rapporter au Seigneur la gloire d'une telle action ».

Augustin ne craint pas d'appliquer ces principes aux cas les plus
difficiles. Laissons-le parler, en reprenant la savoureuse version du
dix-huitième siècle : « A Dieu ne plaise que nous disions qu'il

(') La plupart des commentateurs — anciens et modernes, catholiques et
protestants — donnent à ce passage la traduction : « Tout ce qui ne vient pas d'une
conviction est péché » (Origene, Chrysostome, saint Thomas, Calvin, Reuss, Oltramare,

Wernle, Loisy, Lietzmann, Sanday and Headlam, Althaus, E. Brunner, etc.).
Plusieurs d'entre ces derniers qualifient l'interprétation d'Augustin de « contre-sens
exégétique ». Le R. P. Lagrange essaie de concilier les points de vue en parlant d'une
« conviction de foi », d'une « conscience éclairée par la foi ». Le R. P. Wang dit que le

sens théologique donné à ce texte par Augustin est correct, alors que « sur le terrain
exégétique, c'est Julien qui a raison ». — Dans les commentaires récents, nous
n'avons trouvé l'interprétation d'Augustin que chez F. Godet et Karl Barth. Ce

dernier laisse entendre que personne n'a le droit de dire « J'ai la foi ». Faut-il conclure
de là que les vertus des chrétiens — comme celles des infidèles — sont des vices
splendides r



44 PIERRE JACCARD

y ait quelque véritable vertu en ceux qui ne sont pas justes et que
nous regardions comme véritablement justes ceux qui ne vivent pas
de la foi, puisque, selon l'Ecriture, le juste vit de la foi. Y a-t-il
quelqu'un, parmi ceux qui veulent passer pour chrétiens, à l'exception
des seuls Pélagiens et peut-être même de vous seul entre les

Pélagiens, qui ose appeler juste un infidèle, un impie, un esclave du diable

Je n'excepte aucun de ces infidèles : fût-il un Fabricius, un
Fabius, un Scipion, un Régulus, tous grands noms par lesquels vous
avez cru m'épouvanter... Mais quand vous en appelleriez à l'école de

Pythagore ou de Platon — où plusieurs hommes très savants se sont
signalés par une Philosophie plus sublime et plus excellente que
toutes les autres... — je m'y défendrais contre vous : ...il n'y a point
dans ces hommes, non plus que dans les autres infidèles, de véritable
justice » W.

Même la fidélité conjugale de certains païens ne saurait être
qualifiée de vertu, dit encore Augustin, revenant sur son précédent traité
De nuptiis et concupiscentia : « Comment », s'écrie-t-il, « peut-on dire

qu'un corps est pudique lorsque l'âme se prostitue en se détournant du
vrai Dieu... Il n'y a de véritable chasteté, soit virginale soit conjugale,

que dans la dépendance de la vraie foi ». Cet argument est repris
dans la Cité de Dieu, précisément dans le chapitre cité par Lobstein.
Il nous permet de donner son plein sens au jugement d'Augustin :

vitia judicanda sunt. Dans ses dernières années, l'évêque d'Hippone
condamne impitoyablement les infidèles. En 427, dans une lettre
adressée à Vital de Carthage, il ira jusqu'à prétendre que Satan lui-
même, par ruse de guerre, aurait inspiré aux anciens Romains
leurs actes de courage et de désintéressement. Le Prince des

Ténèbres aurait prévu la campagne qu'il devait engager contre la
foi chrétienne. Les apparentes vertus des Anciens n'auraient été
soufflées par Satan que pour donner d'avance aux Pélagiens des

arguments contre Augustin <z).

Ces propos d'Augustin ont fort embarrassé les commentateurs
anciens et les historiens modernes. Trois siècles avant Lobstein, un

(') Les six livres ie saint Augustin contre Julien, Paris, 1736, t. I, p. 435 [trad.
Phil.-Goibaud Dubois, de l'Académie française (?)]. — (z) Epist. CCXVII, iii, 10.

Migne, P. L., t. 33, col. 982. — Le sous-titre de P.-G. Dubois, dans son édition
française des Lettres, fait penser à notre maxime : Fausse vertu ies payens, artifice
iu liable (t. VI, p. 120, Paris 1684).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 45

R. P. Daniel crut devoir écrire une Défense de saint Augustin pour
démontrer que ce dernier n'avait rien écrit d'outré : peine perdue, les

textes étaient là, irréfutables. Aussi la plupart des protestants et
certains catholiques déclareront-ils avec Lacordaire que le saint,
« tout grand qu'il était, avait poussé à l'extrême et sans doute erré » M.
L'abbé Sanvert, en 1906, le doyen Tixeront, en 1909, parleront
ouvertement, à ce sujet, de méprises et d'erreurs <2).

Mais comment, dans ces conditions, sauver l'autorité d'Augustin,
dont les œuvres et la doctrine ont été si souvent louées et recommandées

par les Papes Au XVIIe siècle, le Père Rapin se tirait d'affaire
en disant que le grand Docteur avait « le génie trop vaste pour être

exact ». D'autres prétendirent qu'il s'agissait là d'opinions libres sur

une question d'importance secondaire. D'autres encore laissent entendre

que les « exagérations » d'Augustin sur les vertus des Anciens

sont tout simplement l'effet d'un emportement passager. Ainsi l'abbé
Sanvert écrivait : « Dans la chaleur de la dispute, Augustin a eu quelques

mots inexacts et — qui s'en étonnerait —¦ quelques mouvements

peu mesurés ».

A tout cela Jansénius avait déjà répondu de façon pertinente : « Les

sentences d'Augustin ne sont pas des opinions accessoires et jetées en

passant dans le feu du discours ; elles se retrouvent dans tous ses

écrits et constituent les bases de sa doctrine » <3). On ne saurait mieux
dire : nous avons affaire ici à un point fondamental de la pensée
d'Augustin. Les historiens catholiques d'aujourd'hui le reconnaissent
volontiers. Ils nous invitent cependant à examiner « sans parti-pris »

l'ensemble de la doctrine augustinienne des vertus. Placés dans la

perspective générale du système, les jugements que nous avons cités

perdraient leur caractère abrupt et leur intransigeance.
«Augustin», écrivait E. Portalié, «distingue très expressément les

deux ordres de grâce : la grâce des vertus naturelles et la grâce pour
les actes salutaires et surnaturels qui est donnée avec le premier
prélude de la foi. » M. E. Gilson répète : « Saint Augustin remarque
toujours soigneusement : 1. que les vertus des païens, bien qu'elles soient
des vertus morales réelles, n'ont jamais que l'apparence des vertus
chrétiennes ; 2. les vertus naturelles sont stériles de toute valeur sur-

(») Sainte-Beuve, Port-Royal, éd. Hachette, t. II, p. 131. — A. Sanvert,
Saint Augustin, p. 170-171. ¦— J. Tixeront, Histoire ies iogmes, t. II, p. 486-490.
— (3) Augustinus, éd. 1652, p. 276 (Livre IV, chap. 27 et dernier du traité De Statu

natura lapsa).



46 PIERRE JACCARD

naturelle. Bien plus, elles deviennent autant de vices lorsque, comme
il n'est que trop porté à le faire, l'homme s'en attribue le mérite et
s'en glorifie ». Pour Augustin, ajoute M. Combes, « le péché originel,
si destructeur qu'il ait été, n'a pas enlevé à l'homme toute sa capacité

de faire le bien. Il le fait donc, un peu par ses propres forces et

surtout par un secours de Dieu qui n'est pas la grâce sanctifiante, mais

prend pour toute créature humaine la figure d'un don bienveillant et

gratuit » (l).
Ces interprétations, visiblement inspirées par la tradition thomiste,

nous paraissent faire tort à la vraie pensée d'Augustin. On nous
permettra de les discuter dans un bref paragraphe.

Remarquons d'abord ceci : la plupart des textes invoqués par ces

derniers auteurs à l'appui de leur thèse datent des années 412 à 417,
c'est-à-dire de l'époque des premiers engagements de la controverse
pélagienne. A ce moment-là, Augustin en était encore à chercher ses

arguments et sa pensée trahit certaines hésitations. Il convient donc
de ne pas s'attacher trop à ces premiers essais et de rechercher plutôt
nos éléments d'information dans les ouvrages postérieurs à 420. On

sait que, sans varier profondément, la théologie d'Augustin s'est

constamment enrichie, affermie et éclaircie ; elle n'a jamais été plus
cohérente que dans les dernières années. Pourquoi ce qui est vrai de

l'ensemble de cette pensée ne le serait-il plus de la question qui nous

occupe Si l'évêque d'Hippone s'est montré toujours plus sévère à

l'égard des non-chrétiens, c'est sans doute l'effet des circonstances,
mais c'est aussi le résultat d'un approfondissement de sa doctrine
générale du péché et de la grâce.

Or la thèse centrale de l'anthropologie augustinienne est bien celle

qu'a retenue le Concile d'Orange (529) : « l'homme ne peut tirer de

lui-même que mensonge et péché ». L'idée d'un reste d'intégrité morale
dans la créature déchue se concilie mal avec ce premier principe.
Augustin a-t-il apporté lui-même ce « correctif » à sa doctrine générale,

comme l'affirme M. G. Combes Il est difficile de le dire, car les

(•) E. Portalié, article Augustin, Diet, le théologie catholique, 1903, col. 2387. —
E. Gilson, Introiuction à l'étuie ie S. Augustin, Paris 1929, p. 191 ; Christianisme
et Philosophie, Paris 1936, p. 19. — G. Combes, «Le salut des schismatiques et des
infidèles». Note VIII à l'édition des Œuvres ie S.Augustin, ire série, t. II : Problèmes

moraux, p. 559 (Paris 1937).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 47

textes sont peu clairs. J. Tixeront, avec prudence, écrivait à ce sujet :

« il semble ». Tout ce que M. Gilson écrit de « l'éloge de la nature
déchue » chez Augustin s'applique à la raison et à la conscience. Mais
celle-ci est définie comme une connaissance du bien et non comme
une capacité de faire le bien. Dans le passage même de la Cité de Dieu

que M. Gilson aime à citer contre Luther, Augustin dit — très expressément

— que « seule la grâce de Dieu, qui est dans le Christ, donne

aux enfants de la promesse et du royaume ces arts de bien vivre et
d'arriver à la félicité immortelle qu'on nomme les vertus ». Pour
Augustin, il n'y a pas chez les païens de « vertus morales réelles », comme
le dit M. Gilson. Il n'y a que des apparences de vertu, formées chez

les « enfants du diable » par Satan lui-même.
C'est bien plus tard que les théologiens, ne pouvant accepter

l'augustinisme dans toute sa rigueur, ont parlé de « vertus naturelles » et
de « grâce naturelle », par opposition aux vertus et à la grâce
surnaturelles. Le R. P. Garrigou-Lagrange l'a reconnu dans un commentaire

du texte du Concile d'Orange : « la théologie précisera plus tard »,

écrit-il fort justement W. Pour ce qui concerne Augustin, il n'est pas
sans intérêt de remarquer que sa prétendue distinction des deux

grâces, naturelle et surnaturelle, chez l'homme déchu, n'est justifiée
dans l'article de Portalié que par une référence au seul chapitre 27 du
De Patientia. Or il s'agit d'un texte dont l'authenticité a été contestée

et dont l'interprétation est contestable. L'auteur faisait une
différence, à propos de la patience d'un schismatique, entre les privilèges
des fils de la femme libre et les simples dons accordés aux fils des

concubines. Mieux vaut ne pas s'arrêter à ce texte, d'autant plus que
cette distinction, au dire du R. P. Wang, « n'est plus revenue sous la

plume d'Augustin » <2).

Nous ne nous attarderons pas non plus à la critique d'un passage
du sermon 349 sur la « triple charité » — passage dont le R. P. Le
Bachelet, à la suite de Pie VI, faisait grand état en 1906 : entre l'amour
divin qui conduit au ciel et l'amour humain illicite, Augustin aurait
reconnu l'existence d'un amour humain « qui n'a rien de reprehensible

» et qui peut se trouver chez les païens, les juifs et les hérétiques.

Rég. Garrigou-Lagrange, O. P. La préiestination ies saints et la grâce. Paris
1936, p. 66. — (2) J. Wang Tch'ang-Tche, S. J., Saint Augustin et les vertus ies
païens, Paris 1938, p. 93. — Quel contresens d'ailleurs dans l'expression de « grâce
des vertus naturelles ». On comprend que Suarez se soit refusé à l'employer. Quant
à M. Combes, il use d'une longue périphrase pour l'éviter.



48 PIERRE JACCARD

L'auteur oubliait d'ajouter qu'Augustin retrouve chez les animaux
eux-mêmes cette prétendue « charité humaine licite » : Amant filios
et fera, aspides, tigrides, leones. Dès lors, il est difficile de voir une vertu
dans cet amour proprement animal et de tirer parti de ce texte dans

le débat qui nous occupe W,

On voit que les commentateurs ont de la peine à s'entendre, aujourd'hui

encore, sur le sens et la portée des textes d'Augustin touchant
aux vertus des infidèles et à ce que l'on appelait autrefois, d'une
manière générale, la théologie des irrégénérés. C'est peut-être qu'on
a trop intérêt, dans certains quartiers, à nous présenter un augusti-
nisme mitigé, amolli, assagi de telle façon qu'on puisse l'accorder

avec le thomisme officiel. Quoi qu'il en soit, il vaut mieux reconnaître
franchement l'étroitesse et la dureté du jugement d'Augustin en cette
matière. Si les termes de notre maxime ne sont pas exactement de lui,
le contenu, du moins, lui appartient. Induit en erreur par une
interprétation fausse de l'Epître aux Romains, pressé par des adversaires

impitoyables, l'évêque d'Hippone s'est littéralement fourvoyé sur ce

point particulier. On peut le dire, croyons-nous, sans faire tort à la
haute spiritualité et au puissant génie du Docteur de la Grâce. L'histoire

de la controverse avec Julien d'Eclane nous oblige, en effet, à

donner quelque raison à l'irrévérencieux Sainte-Beuve lorsqu'il jugeait
notre auteur de la manière suivante : «Saint Augustin a perfectionné
la méthode de raisonner par imagination, par réverbération, par
allitération, par assonance, par antithèse ; il a réponse à tout, explication
pour tout ; dans les défilés d'où le bon sens pédestre ne se tirerait
jamais, il passe par-dessus en métaphore ; ce très grand et très aimable
rhétoricien et théologien, si merveilleusement spirituel, a rendu la
logique du surnaturel la plus spécieuse du monde » <2).

Nous pouvons revenir maintenant à l'histoire de notre maxime.
Nous en avons déjà trouvé le premier « état » : Virtutes (infidelium)
...vitia sunt. La phrase d'Augustin comportait toutefois des nuances
et des réserves non négligeables : ces vertus, disait l'auteur, doivent

(i) X. Le Bachelet, article Baius, Diet, ie théologie catholique, col. 86. — Cf,

J. Wang, ouvr. cité, p. 47. — (a) Port-Royal, II, p. 384.



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 49

être considérées comme des vices plutôt que comme des vertus. Bien

plus, l'évêque d'Hippone n'a pas employé l'adjectif splendida, qui
donne à la maxime, sous sa forme moderne, son effet saisissant. Qui
donc a créé la formule lapidaire que nous a transmise la tradition

Nous avons cherché cet anonyme parmi les premiers disciples
d'Augustin. Prosper d'Aquitaine et Fulgence de Ruspe ont en effet

parlé en termes extrêmement vifs des vertus des païens. Notre maxime

ne paraît cependant pas se trouver dans leurs écrits, bien que ceux-ci
abondent en formules tranchantes sur le caractère délictueux de

toutes les œuvres des infidèles. Nous citerons deux passages de saint

Prosper qui ont peut-être servi plus tard à l'élaboration de notre
maxime.

Le premier se trouve dans le chapitre 13 du Liber de gratia Dei
contra Collatorem, composé en 434. «Il est absolument manifeste»,
déclare l'auteur, « qu'aucune vertu n'habite dans les âmes des païens ;

toutes leurs œuvres sont immondes et polluées » W. La formule Opera
omnia impiorum immunda esse atque polluta dépasse en violence tout
ce que saint Augustin avait écrit sur le sujet. Le second passage, qui
date de l'an 451, a moins de rudesse. Nous l'empruntons au Livre des

sentences extraites des œuvres de saint Augustin. Il s'agit de la sentence

ccxcvii, qui est bien connue, car elle a été consacrée en 529 par le

Concile d'Orange (can. 17). En voici les termes qui nous intéressent :

Fortitudinem gentilium mundana cupiditas... facit <2). Contrairement
à ce que l'on pourrait croire, elle n'est pas textuellement d'Augustin.
Saint Prosper l'a forgée en reprenant certaines expressions du
chapitre 17 du De Patientia relatives à la fausse patience des iniques,
laquelle proviendrait, comme on l'a vu, de la seule cupidité
mondaine <3).

On retrouve chez saint Fulgence, quatre-vingt-dix ans plus tard,
les mêmes commentaires de Rom. xiv, 23 et de Héb. xi, 6, les mêmes

condamnations des œuvres des infidèles, la même alternative cupiditas-
caritas (*L Celui qu'on nomme Augustinus abbreviatus ne paraît tou-

(J) Migne, P. L., t. 51, col. 248.— (2) Migne, P. L., t. 51, col. 472. Cf. Denzinger,
Enchiriiion symbolorum et iefinitionum, N° 160. —¦ (3) Migne, P. L., t. 40, col. 618.

— C'est une notice de P.-G. Dubois, dans les Lettres de saint Augustin, qui nous a

renvoyé au De Patientia. Migne, dans son édition des Sentences de S. Prosper, ne
donne qu'une référence sans intérêt à l'Opus imperfectum le Genesi ai litteram. Au
chap. 117 de VEnchiriiion d'Augustin, on peut lire la maxime suivante: Régnât
carnalis cupiiitas, ubi non est Dei Caritas. — (4) Voir par exemple : Sermo V, 6

et De veritate prteiestinationis, I, cap. 18 (Migne, P. L., t. 65, col. 739 et 623).

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXVIII (n° II4-II5. I940). 4



50 PIERRE JACCARD

tefois pas avoir été Pabréviateur du texte de la Cité de Dieu sur les

vertus des irrégénérés. Quoi qu'il en soit, c'est à partir de cette époque

que l'Eglise commença d'oublier les rigueurs d'Augustin pour s'attacher

à des formules plus mesurées. En 529, le véritable augustinisme

apparaît encore dans les déclarations solennelles du IIe Concile

d'Orange : Nemo habet de suo nisi mendacium et peccatum, dit le

canon 22. Fortitudinem gentium mundana cupiditas... facit, précise le

canon 17. Mais ces dogmes ne tarderont pas à être obscurcis par les

réserves, les distinctions et les commentaires des théologiens. Toute
sorte de moyens termes seront introduits dans l'impitoyable dilemme

d'Augustin : cupiditas aut Caritas. Les articles relatifs à ce sujet dans

la Somme théologique de saint Thomas d'Aquin sont à cet égard très

significatifs. Partant du principe que la corruption de la nature déchue

n'a pas été totale, l'auteur admet la possibilité d'œuvres bonnes de la

part des infidèles, mais seulement sur le plan naturel et relativement

parlant. La condamnation augustinienne des vertus des païens, à

laquelle saint Thomas fait explicitement allusion, ne porterait que
sur le caractère prétendu méritoire et parfait de ces œuvres. C'est

ainsi que l'Eglise interprétera désormais la pensée d'Augustin ; c'est

au nom de ces principes qu'elle condamnera Luther et les Jansénistes.
Quant au Docteur africain, il se verra peu à peu dépossédé par saint
Thomas de son autorité théologique, en dépit des honneurs et des

louanges dont il sera comblé (l).

Bien que notre maxime se trouve citée le plus souvent par des

auteurs protestants, il ne semble pas que Luther ou Calvin en aient
été les créateurs. On sait que, dans ^Institution chrétienne, le

Réformateur de Genève a repris la plupart des arguments du Contra Julia-
num. Il n'a cependant pas « dépassé la lettre même de saint Augustin

» comme le lui reproche le R. P. Wang. Bien au contraire, Calvin
a professé une doctrine assez semblable à celle que nous propose

(1) Summa theologica, IIa-IIae, qu. X, art. 4 et qu.XXIII, art. 7. — Pour marquer
la distance entre saint Thomas, Stuiiorum Dux, et saint Augustin, rappelons que le

Docteur Angélique s'appuie constamment sur l'autorité d'Aristote — Philosophus
dicit — tandis que l'évêque d'Hippone fait trembler le Stagyrite aux Enfers, à

l'ouïe des paroles du Seigneur : Dixit Christus et apui inferos contremiscit Aristoteles
(Enarr. in Ps. CXL, 19).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 51

aujourd'hui le Jésuite chinois : certains Anciens auraient été vraiment

vertueux, mais, dit le Réformateur, « de telles vertus ne sont point
communes à la nature, elles sont grâces spéciales du Seigneur »

Commentateurs étroits de l'Ecriture et dogmaticiens sans ailes,
Baius et les Jansénistes n'ont pas su, comme Calvin, faire la part de

la vérité et de l'erreur dans la pensée d'Augustin sur les vertus des

infidèles. « Il ne tombe pas une seule goutte de grâce pour les païens »,

déclarait l'abbé de Saint-Cyran, celui-là même que Richelieu présentait

à la cour comme « le plus savant homme du royaume ». On ne
s'étonnera pas, dès lors, de voir les théologiens de Port-Royal s'emparer

des formules les plus tranchantes d'Augustin et les opposer aux
doctrines conciliatrices des Jésuites et des Cordeliers.

Les premières tempêtes avaient été soulevées, au milieu du XVIe siècle,

par un docteur de Louvain, Michel de Bay, connu sous le nom
de Baius. Avec son ami Jean Hessels, Baius avait entrepris de réformer

l'enseignement théologique de son temps. Aux scolastiques du

moyen âge il opposait les textes de la Bible et les arguments des

Pères, principalement ceux de saint Augustin, dont il avait lu, dit-on,
tous les écrits neuf fois, et soixante-dix fois ceux qui concernent la

grâce. En 1560, il se vit censuré par la Sorbonne pour avoir dit que
« toute action du libre-arbitre laissé à lui-même est un péché ». Cela

ne l'empêcha pas d'être délégué par le roi d'Espagne aux dernières
sessions du Concile de Trente. A son retour à Louvain, il fit imprimer,
en 1564, un traité relatif aux Vertus des impies dans lequel il rejetait
comme pélagienne la doctrine de saint Thomas sur les conséquences
morales de la chute. Pour lui, la volonté de l'homme déchu n'est que
cupidité et vice : tota cupiditas est, quœ vitium est. Quant aux prétendues

bonnes œuvres des païens, elles sont des vices ayant l'apparence
de vertus ; par conséquent, elles sont matière à damnation : vitia
virtutes imitantia... vitia sunt et damnant. Ces affirmations firent scandale

: Baius fut dénoncé à Rome et condamné par les papes Pie V et

Grégoire XIII. Après des discussions sans fin, Baius se rétracta et

mourut en 1589 en possession de tous ses titres et privilèges de fils
soumis de l'Eglise et de chancelier de l'Université de Louvain.

(') Institution, Edition Pannier, 1936, t. I, p. 137-139, t. II, p. 180-184. — Cf.
H. Strohl, « Théologie et humanisme à Strasbourg », Revue l'Histoire et le
Philosophie religieuses, 1937, p. 450. — Jean de Saussure, A l'Ecole de Calvin,
Paris 1930, p. 162. — Aug. Lecerf, Introiuction à la iogmatique réformée, Paris 1930,
t. II, p. 56.



52 PIERRE JACCARD

Parmi les propositions condamnées par Pie V en 1567, la vingt-
cinquième nous intéresse particulièrement. Elle contient, en effet, une
formule très proche de notre maxime : Omnia opera infidelium sunt

peccata et philosophorum virtutes sunt vitia W. Cette proposition est-
elle textuellement de Baius ou bien a-t-elle été librement composée

par les censeurs d'après le traité des Vertus des impies N'ayant pu
trouver les œuvres de Baius en Suisse romande — nous sommes bien

gardés des hérétiques — il nous est impossible de répondre à cette

question. On sait que le théologien s'est constamment plaint d'avoir
été condamné sur des textes qui ne lui appartenaient pas. Le R. P. Le

Bachelet, qui a publié un commentaire détaillé des soixante-dix-neuf

propositions de Baius, laisse entendre que la vingt-cinquième n'a pas
été contestée par l'auteur. Celui-ci n'aurait visé dans sa formule que
les vertus décrites par les philosophes, sans s'inquiéter de savoir si

ces derniers ont pratiqué ou non ce qu'ils ont enseigné. D'autre part,
on discute encore dans l'Eglise sur la portée de la condamnation de

Pie V : il n'est pas établi si la proposition vingt-cinquième a été répudiée

comme fausse ou simplement comme suspecte ou téméraire ; on

ne saurait dire si elle a été rejetée dans son ensemble ou dans une
seule de ses parties (2L

Ce qui importe surtout, c'est de savoir si cette proposition est, oui

ou non, conforme à l'enseignement d'Augustin. La chose parut
évidente aux Jansénistes. « S'il y a une doctrine qui soit manifestement

et indiscutablement d'Augustin, c'est bien celle-là », s'exclamait
Jansénius ; « elle s'affirme au-dessus de toutes les autres, tant Augustin
l'a professée fréquemment et clairement. » ^ Après beaucoup d'autres,

Sainte-Beuve a exprimé son étonnement de la condamnation de

Baius à ce sujet : la proposition 25, dit-il, « est expressément
d'Augustin ; elle tient à toute la racine de sa théologie » (4). Tel n'est pas
l'avis des théologiens jésuites. Encore aujourd'hui, ceux-ci poursuivent

Baius et Jansénius de leurs sarcasmes et de leurs reproches.

(1) Denzinger, Enchiriiion, LXXXVI, N° 905. — Baius, De prima hominis

justitia et virtutibus impiorum libri II, Louvain, 1565. — Jansénius renvoie son
lecteur à ce sujet au paragraphe 6 du chapitre IV de l'ouvrage de Baius. —
(2) X. Le Bachelet, O. P. : article Baius dans le Diet, ie théologie catholique,
col. 40,44, 65, 83-88. — (i)Augustinus,loc.cit.,p.2j^. — Jansénius exagère cependant

lorsqu'il affirme, un peu plus loin, que la proposition de Baius exprime non
seulement la pensée d'Augustin, mais celle de « tous les Pères ». Nous ne croyons pas
qu'il faille remonter plus haut que l'évêque d'Hippone pour trouver les origines de

notre maxime. — (4) Port-Royal, II, 144.



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 53

Récemment, le R. P. de Lubac, les appelait « augustiniens
fourvoyés ». Quant au R. P. Wang, il les accuse d'avoir « défiguré » la

pensée d'Augustin et «contredit» son esprit. Jansénius notamment
aurait pris « un amer plaisir à exploiter, accentuer et généraliser les

dures paroles de saint Augustin à l'égard des païens » W. Nous dirions

plutôt que Baius et ses successeurs ont fait preuve d'une trop grande
servilité à l'égard de leur maître et docteur préféré. Ils ont pris à la

lettre ses expressions les plus dures et ses arguments les plus risqués.
C'est toutefois chez eux — bien davantage que chez les Dominicains
et les Jésuites — que l'on retrouve le véritable esprit de l'augustinisme.
Si Baius et Jansénius se sont fourvoyés, la faute en est, pour une large

part, à saint Augustin lui-même.

Nous voici parvenus au terme de notre enquête. Michel de Bay
paraît bien avoir été cet anonyme, dont parlait Lobstein et qui a

formulé en thèse le développement oratoire du Livre XIX de la Cité de

Dieu. Il ne l'a pas fait, à dire vrai, « d'une façon singulièrement
audacieuse ». Bien au contraire, il a effacé prosaïquement les réserves

d'Augustin. Au lieu de parler des infidèles en général, il a visé, sans

humour, les seuls philosophes. Sa formule ne méritait pas de survivre,
car elle atteint la platitude à force d'exagération. Si elle est devenue

classique, c'est à cause de ses condamnations répétées. En 1641 et

1690 elle sera encore désavouée par les papes Urbain VIII et Alexandre

VIII. Elle ne fut pas retouchée dans sa forme par Jansénius,
Quesnel et tous ceux qui, au XVIIIe siècle, se sont disputés à son

propos. Pascal l'a transcrite librement dans deux fragments de ses

Pensées : « Sans Jésus-Christ», dit-il, «il faut que l'homme soit dans le
vice... En lui est toute notre vertu... Hors de lui, il n'y a que vice,
misère, erreurs, ténèbres, mort, désespoir ». Et plus loin : « Nos prières
et nos vertus sont abominables devant Dieu si elles ne sont les prières
et les vertus de Jésus-Christ » <2).

Par ces deux pensées, Pascal apparaît comme le dernier des grands

(') Henri de Lubac, S. J., « Deux augustiniens fourvoyés : Baius et Jansénius »,

Recherches ie science religieuse, 1931, t. XXI, p. 422-443, 513-540. — J. Wang,
Ouvr. cité, p. 104. — (2) Pensées, éd. Havet, art. XXII, 9 et XXV, 105 ; éd.

Brunschvicg, N°» 546 et 668. — Pascal s'oppose directement à la formule de saint
Thomas sur les païens : Non oportet quod in omni suo opere peccent (II«-IIac, qu.X,
art. 4).



54 PIERRE JACCARD

augustiniens. Après lui, des jansénistes répéteront encore les mêmes

formules sur l'impuissance de la nature déchue. Mais les condamnations

de 1690, de 1713 et de 1794 mettront un point final à l'histoire
de notre maxime en faisant triompher dans l'Eglise romaine
l'optimisme moral de saint Thomas d'Aquin. «Nous pouvons et nous
devons sortir de la perspective d'Augustin»: telle est aujourd'hui la
conclusion non-équivoque du R. P. Wang sur le sujet qui nous

occupe W. C'est aussi l'opinion de la plupart des théologiens protestants.

Les uns, à la suite de saint Thomas, expliquent les vertus des

païens en limitant l'étendue et la gravité de la corruption dans la

nature déchue ; d'autres, fidèles à Calvin, les attribuent exclusivement

à des dons spéciaux de la grâce divine. Pour notre part, nous
souscririons volontiers aux deux pensées de Pascal, à condition d'y
ajouter la réserve suivante que le professeur Philippe Bridel aimait à

formuler : « S'il y a quelque chose de beau, de vrai et de bon chez les

païens, je ne puis croire que le Dieu de Jésus-Christ y soit étranger ».

Un point reste encore obscur : d'où vient le qualificatif splendida
qui a corrigé, de manière si heureuse, la rude formule de Baius et

nous a ramenés aux nuances et aux finesses du style d'Augustin
Sainte-Beuve, qui a lu tant d'ouvrages jansénistes, paraît l'ignorer.
Il faudra chercher encore dans le Traité des fausses vertus humaines
de l'académicien Jacques Esprit et dans les pamphlets des Encyclopédistes.

A défaut du terme, l'idée se trouve chez Calvin : Les païens, dit le

Réformateur, « peuvent produire de beaux fruits et même de douce

saveur, mais ils n'en peuvent nullement produire de bons » <2L II n'é-

(») J. Wang, Ouvr. cité, p. 137. — A propos du canon 22 du Concile d'Orange, le
R. P. Garrigou-Lagrange, O. P., dit également : « il ne suit pas de là que toutes les

oeuvres des infidèles sont des péchés » (ouvr. cité, p. 29). — Voir, par contre, les

propositions condamnées des jansénistes: Denzinger, Enchiriiion : N°a 1162, 1164,
1165, 1168, 1188, 1216, 1217, 1241, 1242, 1254, 1257, 1263, 1386, 1387. —
(2) Institution chrétienne, Ed. Pannier, t. II, p. 284. On peut trouver ici un écho
de la phrase suivante de saint Augustin que Bourdaloue cite dans son sermon sur
la Sévérité évangélique (dec. 1671) et que Sainte-Beuve reproduit à deux reprises :

« C'est dans les plus beaux fruits que les vers se forment, et c'est aux plus excellentes
vertus que l'orgueil a coutume de s'attacher ». (Causeries iu Lunii, t. IX, p. 230 ;

Port-Royal, t. V, p. 83.)



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 55

tait pas difficile de passer de l'image biblique des fruits doux et beaux,
mais vénéneux, à l'expression vices splendides. Encore fallait-il y
penser. Qui a fait la transposition Est-ce un obscur compilateur ou
un génie littéraire Peut-être un lecteur, familier de Port-Royal ou
connaisseur des philosophies du XVIIIe siècle, pourra-t-il nous éclairer

Dans ce cas, notre austère Revue de théologie serait heureuse de

servir, pour une fois, de Petit intermédiaire des chercheurs et des curieux.

Neuchâtel. Pierre JACCARD.

P. S. — M. Ph. de Vargas, professeur à l'Université de Pékin, nous
demande si la formule Ama et fac quod vis est vraiment d'Augustin.
Cette fois la réponse est facile. C'est bien l'évêque d'Hippone qui a dit :

Aime et fais ce que tu veux. Voici le texte original : Semel ergo breve

prœceptum tibi prœcipitur, dilige et quod vis fac : sive taceas

dïlectione taceas ; sive clames, dtlectione clames ; sive emendes, dilec-
tione emendes; sive pareas, dilectione pareas: radix sit intus dilectionis,

non potest de ista radice nisi bonum existere (In Epistolam Joannis
ad Parthos S. Augustini, Tract. VII, cap. 8, Migne, P. L., t. 35, col.

2033)-
La tradition a toujours interprété ce précepte comme se rapportant

à l'amour de Dieu, principe de la vie morale (voir, par exemple, le

chapitre de M. E. Gilson sur la charité augustinienne: Introduction
à l'étude de saint Augustin, Paris, 1929, p. 174-175). Par contre Melle

Marie Comeau, qui a publié en 1930 une thèse sur Saint Augustin,
exégète du IVe Evangile, donne à cette devise une portée plus
restreinte : « Le contexte », écrit-elle, « indique clairement qu'il s'agit
ici de la charité fraternelle. Augustin veut donner un critère d'après
lequel on puisse juger les sentiments humains. Se fier aux actes
extérieurs est trompeur, car comment, d'après les apparences, apprécier
à leur juste valeur la correction d'un père, ou les flatteries d'un séducteur

Il faut s'en rapporter à la charité intérieure. » (Marie Comeau :

L'évolution de la sensibilité de saint Augustin, Cahiers de la Nouvelle

Journée, N° 17 (Paris, 1930), p. 44.


	De Saint Augustin à Pascal : histoire d'une maxime sur les vertus des philosophes

