Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts @ M. Arnold Reymond

Artikel: De Saint Augustin a Pascal : histoire d'une maxime sur les vertus des
philosophes

Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL
HISTOIRE D’'UNE MAXIME SUR LES VERTUS DES PHILOSOPHES

Il y a longtemps qu’on reproche a saint Augustin d’avoir qualifié les
vertus des Anciens de vices splendides : virtutes gentium splendida
vitta. Méme un Frédéric Godet, citant ces mots, se montrait surpris
du manque de largeur de «I’éminent Pere de I’Eglise» ™. Le Docteur
africain nous alaissé tant de maximes et d’expressions fameuses qu’on
ne craignait pas de se tromper en lui attribuant ce trait paradoxal.
Mais la critique historique est aujourd’hui plus exigeante : elle sait
qu’en matiére de sagesse, les peuples prétent tout a leurs riches. C’est
ainsi qu’en Egypte deux ou trois Pharaons — de méme que Moise
et Salomon en Isra&l — ont été peu a peu considérés, avec le recul
du temps, comme les seuls auteurs de toute une littérature religieuse
et sapientiale. Dans Thistoire de Eglise, la puissante personnalité
d’Augustin a eu la méme force d’attraction. On lui a prété des pensées
auxquelles il était fort étranger, notamment celle-ci, dont nous avons
trouvé en Luther le véritable auteur : In necessariis unitas, in non-
necessariis libertas, in utrisque caritas @ . Deés lors, on peut se demander
si Augustin a vraiment dit que les vertus des Anciens fussent des vices

(r) Commentaire sur I’ Epitre aux Romains, note ajoutée i la 2¢ édition, & propos
du verset x1v, 13. T. II, p. 531 ss. (1890). — (2) Sermon du 1o mars 1522 : Luthers
Werke, éd. Weimar, Bd. 10, Abt. 3, S. 14. Cf. P. Jaccarp : « Un mot d’ordre de
Luther sur l'unité», Cabiers protestants, mars 1937, p. 84-101 ; «In necessariis
unitas », Presbyterian Register, May 1937, p. §1-54. Sila distinction des choses néces-
saires et non nécessaires est ancienne dans 'Eglise, Luther parait bien avoir étéle
premier & dire le mot essentiel : «dans les unes comme les autres choses, il faut la
charité »



42 PIERRE FACCARD

splendides. Dans cette Revue, Paul Lobstein a vivement contesté le
fait : « Qu’on se reporte», s’écriait-il, «au passage de la Cité de Dien
d’otl I’on a tiré cette inexorable condamnation de la vertu antique et
P'on se convaincra que la trop fameuse formule est la généralisation
précipitée et singulierement audacieuse d’un développement dont la
portée primitive n’a pas le caractere absolu et intransigeant que lui
préte Pexégese traditionnelle » .

Que faut-il penser de cette appréciation ? De qui est notre maxime
et quel sens doit-on lui donner ? Telles sont les questions auxquelles
nous chercherons a répondre dans cette note rédigée a la hite au
cours d’un bref congé militaire. Nous n’arriverons pas a des solutions
définitives. Mais il ne sera pas inutile de montrer que Pattribution de
notre formule a saint Augustin souléve des problémes d’interpréta-
tion dont ne se doutaient ni Godet ni Lobstein.

*
* *

C’est bien dans la Cité de Dieun, dans le bref chapitre 25 du livre XIX,
que Pon trouve I’ébauche ou le premier «état» de notre maxime.
Parlant des vertus des non-chrétiens, I’évéque d’Hippone déclare
qu’elles sont des vices plutét que des vertus : Virtutes, quas habere
sibi videtur, ..vitia sunt potius quam virtutes; ..anflate ac superbe
sunt, et ideo non virtutes sed vitia judicanda sunt. Voila, semble-t-il,
une affirmation catégorique et I'on peut s’étonner déja des protesta-
tions de Lobstein. Mais il faut examiner d’autres textes auxquels
ce dernier ne fait aucune allusion. Saint Augustin s’est en effet occupé
a plusieurs reprises de cette question au cours de sa longue carriére.
Pendant longtemps il a fait preuve ‘d’une certaine modération.
Au livre V de la Cité de Dieu (415), Pauteur dit bien que les vertus
des Anciens ont été viciées par Pamour de la gloire ; il n’en conteste
cependant pas la valeur relative. La grandeur de ’Empire a été la
récompense divine de ces vertus civiques, mais celles-ci ne sauveront
pas les anciens Romains de Penfer. Dans le sermon De patientia (417),
Augustin oppose la vraie patience des justes — laquelle procede de
la charité chrétienne — a la fausse patience des iniques (c’est-a-dire
des paiens) — laquelle viendrait de la cupidité mondaine. L’auteur
reconnait cependant l’origine divine — et par conséquent I’authen-
ticité — de la patience d’un schismatique.

(1) 1918, p. 65-69. Article reproduit dans I'ouvrage posthume de P. LoBSTEIN :
Par le Christ 4 Dieu, Paris 1931, p. 111-115,



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 43

Ces réserves et ces nuances disparaitront toutefois dans les écrits
polémiques des années 419 et suivantes. Augustin avait rencontré un
redoutable adversaire en la personne de Julien d’Eclane. Dans lar-
deur de la discussion avec ce dernier, ’évéque d’Hippone tirera des
conclusions implacables de sa doctrine du péché et de la grace. Il faut
lire 4 ce sujet le chapitre 3 du livre IV du Contra Fulianum, écrit en
Pan 421. L’auteur fonde son argumentation sur quatre passages des
Ecritures, isolés de leur contexte et interprétés d’une maniére singu-
lirement étroite. Une volonté incroyante, dit Augustin, est une mau-
vaise volonté. Or celle-ci, semblable au mauvais arbre, «ne peut pro-
duire de bons fruits » (Mat. vir, 18). Donc les infideles ne peuvent
accomplir que des péchés. Ce raisonnement est appuyé par des réfé-
rences aux textes Héb. x1, 6, Rom. 1, 17 et surtout Rom. x1v, 23.
Dans ces mots Omne quod non est ex fide, peccatum est, Augustin croit
voir une allusion a la foi justifiante, alors qu’il s’agit simplement
d’une conviction intérieure, d’une absence d’hésitation de la con-
science (@,

A Julien, qui lui avait posé la question: « Si un paien revét un
homme nu, en tire un autre de quelque danger ou panse un homme
malade..., cette action est-elle un péché parce qu’elle n’est pas faite
selon la foi ? » — Augustin répond : « Oui, il est hors de doute qu’en
tant que cette action n’est pas faite selon la foi, elle est un péché ; non
que Paction de revétir un homme nu soit par elle-méme un péché,
mais il n’y a qu’un impie qui puisse nier que ce ne soit pas un péché
de ne point rapporter au Seigneur la gloire d’une telle action ».

Augustin ne craint pas d’appliquer ces principes aux cas les plus
difficiles. Laissons-le parler, en reprenant la savoureuse version du
dix-huitiéme siécle: «A Dieu ne plaise que nous disions qu’il

(1) La plupart des commentateurs — anciens et modernes, catholiques et pro-
testants — donnent a ce passage la traduction : « Tout ce qui ne vient pas d’une
conviction est péché» (Origéne, Chrysostome, saint Thomas, Calvin, Reuss, Oltra-
mare, Wernle, Loisy, Lietzmann, Sanday and Headlam, Althaus, E. Brunner, etc.).
Plusieurs d’entre ces derniers qualifient I'interprétation d’Augustin de « contre-sens
exégétique ». Le R. P. Lagrange essaie de concilier les points de vue en parlant d’une
« conviction de foi », d’une « conscience éclairée par la foi ». Le R. P. Wang dit que le
sens théologique donné 4 ce texte par Augustin est correct, alors que « sur le terrain
exégétique, c’est Julien qui a raison». — Dans les commentaires récents, nous
n’avons trouvé I'interprétation d’Augustin que chez F. Godet et Karl Barth. Ce
dernier laisse entendre que personne n’a le droit de dire « J’ai la foi ». Faut-il conclure
de 13 que les vertus des chrétiens — comme celles des infidéles — sont des vices
splendides ?



44 PIERRE FACCARD

y ait quelque véritable vertu en ceux qui ne sont pas justes et que
nous regardions comme véritablement justes ceux qui ne vivent pas
de la foi, puisque, selon I’Ecriture, le juste vit de la foi. Y a-t-il quel-
qu’un, parmi ceux qui veulent passer pour chrétiens, a 'exception
des seuls Pélagiens et peut-étre méme de vous seul entre les Péla-
giens, qui ose appeler juste un infidele, un impie, un esclave du dia-
ble ? Je n’excepte aucun de ces infideles: fat-il un Fabricius, un
Fabius, un Scipion, un Regulus, tous grands noms par lesquels vous
avez cru m’épouvanter... Mais quand vous en appelleriez a I’école de
Pythagore ou de Platon — ou plusieurs hommes trés savants se sont
signalés par une Philosophie plus sublime et plus excellente que
toutes les autres... — je m’y défendrais contre vous : ...il n’y a point
dans ces hommes, non plus que dans les autres infideles, de véritable
justice » (O,

Méme la fidélité conjugale de certains paiens ne saurait étre qua-
lifiée de vertu, dit encore Augustin, revenant sur son précédent traité
De nuptiis et concupiscentia : « Comment», s’écrie-t-il, « peut-on dire
qu’un corps est pudique lorsque ’ame se prostitue en se détournant du
vrai Dieu... Il n’y a de véritable chasteté, soit virginale soit conjugale,
que dans la dépendance de la vraie foi». Cet argument est repris
dans la Cité de Dieun, précisément dans le chapitre cité par Lobstein.
Il nous permet de donner son plein sens au jugement d’Augustin :
vitia judicanda sunt. Dans ses dernitres années, ’évéque d’Hippone
condamne impitoyablement les infid¢les. En 427, dans une lettre
adressée 4 Vital de Carthage, il ira jusqu’a prétendre que Satan lui-
méme, par ruse de guerre, aurait inspiré aux anciens Romains
leurs actes de courage et de désintéressement. Le Prince des
Ténebres aurait prévu la campagne qu’il devait engager contre la
foi chrétienne. Les apparentes vertus des Anciens n’auraient été
soufflées par Satan que pour donner d’avance aux Pélagiens des
arguments contre Augustin @,

* *

Ces propos d’Augustin ont fort embarrassé les commentateurs
anciens et les historiens modernes. Trois siécles avant Lobstein, un

(1) Les six livres de saint Augustin contre Fulien, Paris, 1736, t. I, p. 435 [trad.
Phil.-Goibaud Dubois, de ’Académie frangaise (?)]. — (2) Epist. CCXVII, iii, 10.
Migne, P. L., t. 33, col. 982. — Le sous-titre de P.-G. Dubois, dans son édition
frangaise des Letzres, fait penser a notre maxime : Fausse vertu des payens, artifice
du diable (t. V1, p. 120, Paris 1684).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 45

R. P. Daniel crut devoir écrire une Défense de saint Augustin pour
démontrer que ce dernier n’avait rien écrit d’outré : peine perdue, les
textes étaient 13, irréfutables. Aussi la plupart des protestants et
certains catholiques déclareront-ils avec Lacordaire que le saint,
« tout grand qu’il était, avait poussé a ’extréme et sans doute erré » (9,
L’abbé Sanvert, en 1906, le doyen Tixeront, en 1909, parleront ouver-
tement, a ce sujet, de méprises et d’erreurs @,

Mais comment, dans ces conditions, sauver 'autorité d’Augustin,
dont les ceuvres et la doctrine ont été si souvent louées et recomman-
dées par les Papes ? Au XVIIe® siécle, le Pére Rapin se tirait d’affaire
en disant que le grand Docteur avait «le génie trop vaste pour étre
exact ». D’autres prétendirent qu’il s’agissait la d’opinions libres sur
une question d’importance secondaire. D’autres encore laissent enten-
dre que les «exagérations » d’Augustin sur les vertus des Anciens
sont tout simplement ’effet d’'un emportement passager. Ainsi ’abbé
Sanvert écrivait : « Dans la chaleur de la dispute, Augustin a eu quel-
ques mots inexacts et — qui s’en étonnerait — quelques mouvements
peu mesurés ».

A tout cela Jansénius avait déja répondu de fagon pertinente : « Les
sentences d’Augustin ne sont pas des opinions accessoires et jetées en
passant dans le feu du discours ; elles se retrouvent dans tous ses
écrits et constituent les bases de sa doctrine » ®). On ne saurait mieux
dire : nous avons affaire ici 4 un point fondamental de la pensée d’Au-
gustin. Les historiens catholiques d’aujourd’hui le reconnaissent
volontiers. Ils nous invitent cependant a examiner « sans parti-pris »
Pensemble de la doctrine augustinienne des vertus. Placés dans la
perspective générale du systéme, les jugements que nous avons cités
perdraient leur caractére abrupt et leur intransigeance.

« Augustinn, écrivait E. Portalié, «distingue trés expressément les
deux ordres de grice : la grice des vertus naturelles et la grace pour
les actes salutaires et surnaturels qui est donnée avec le premier pré-
lude de la foi. » M. E. Gilson répéte : « Saint Augustin remarque tou-
jours soigneusement : I. que les vertus des paiens, bien qu’elles soient
des vertus morales réelles, n’ont jamais que l'apparence des vertus
chrétiennes ; 2. les vertus naturelles sont stériles de toute valeur sur-

(1) SainTe-BEUVE, Port-Royal, éd. Hachette, t. II, p. 131. — (2) A. SANVERT,
Saint Augustin, p. 170-171. — J. TIXERONT, Histoire des dogmes, t. II, p. 486-490.
— (3) Augustinus, €d. 1652, p. 276 (Livre IV, chap. 27 et dernier du traité De Statu
nature lapse).



46 PIERRE FACCARD

naturelle. Bien plus, elles deviennent autant de vices lorsque, comme
il n’est que trop porté a le faire, ’homme s’en attribue le mérite et
s’en glorifie ». Pour Augustin, ajoute M. Combes, «le péché originel,
si destructeur qu’il ait été, n’a pas enlevé a ’homme toute sa capa-
cité de faire le bien. Il le fait donc, un peu par ses propres forces et
surtout par un secours de Dieu qui n’est pas la grice sanctifiante, mais
prend pour toute créature humaine la figure d’un don bienveillant et
gratuit » @,

Ces interprétations, visiblement inspirées par la tradicion thomiste,
nous paraissent faire tort a la vraie pensée d’Augustin. On nous per-
mettra de les discuter dans un bref paragraphe.

*
* *

Remarquons d’abord ceci: la plupart des textes invoqués par ces
derniers auteurs a ’appui de leur thése datent des années 412 a 417,
c’est-a-dire de ’époque des premiers engagements de la controverse
pélagienne. A ce moment-la, Augustin en était encore a chercher ses
arguments et sa pensée trahit certaines hésitations. Il convient donc
de ne pas s’attacher trop a ces premiers essais et de rechercher plutét
nos €éléments d’information dans les ouvrages postérieurs a 420. On
sait que, sans varier profondément, la théologie d’Augustin s’est
constamment enrichie, affermie et éclaircie ; elle n’a jamais été plus
cohérente que dans les dernieres années. Pourquoi ce qui est vrai de
I’ensemble de cette pensée ne le serait-il plus de la question qui nous
occupe ? Si I’évéque d’Hippone s’est montré toujours plus sévere a
Pégard des non-chrétiens, c’est sans doute P'effet des circonstances,
mais c’est aussi le résultat d’un approfondissement de sa doctrine
générale du péché et de la grice.

Or la thése centrale de Panthropologie augustinienne est bien celle
qu’a retenue le Concile d’Orange (529) : «’homme ne peut tirer de
lui-méme que mensonge et péché ». L’idée d’un reste d’intégrité morale
dans la créature déchue se concilie mal avec ce premier principe.
Augustin a-t-il apporté lui-méme ce « correctif » & sa doctrine géné-
rale, comme P’affirme M. G. Combes ? Il est difficile de le dire, car les

(1) E. PorrALlE, article dugustin, Dict. de théologie catholique, 1903, col. 2387. —
E. GiLson, Introduction d Pétude de S. Augustin, Paris 1929, p. 191 ; Christianisme
et Philosophbie, Paris 1936, p. 19. — G. ComBis, « Le salut des schismatiques et des
infidéles ». Note VIII a I’édition des Buvres de S. Augustin, 17e série, t. 11 : Problémes

moraux, p. 559 (Paris 1937).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 47

textes sont peu clairs. J. Tixeront, avec prudence, écrivait a ce sujet :
« il semble ». Tout ce que M. Gilson écrit de «1’éloge de la nature dé-
chue » chez Augustin s’applique a la raison et a la conscience. Mais
celle-ci est définie comme une connaissance du bien et non comme
une capacité de faire le bien. Dans le passage méme de la Cité de Dien
que M. Gilson aime a citer contre Luther, Augustin dit — trés expres-
sément — que « seule la grice de Dieu, qui est dans le Christ, donne
aux enfants de la promesse et du royaume ces arts de bien vivre et
d’arriver a la félicité immortelle qu’on nomme les vertus ». Pour Au-
gustin, il n’y a pas chez les paiens de « vertus morales réelles », comme
le dit M. Gilson. Il n’y a que des apparences de vertu, formées chez
les « enfants du diable » par Satan lui-méme.

C’est bien plus tard que les théologiens, ne pouvant accepter I’au-
gustinisme dans toute sa rigueur, ont parlé de « vertus naturelles » et
de « grice naturelle », par opposition aux vertus et a la grice surna-
turelles. Le R. P. Garrigou-Lagrange I’a reconnu dans un commen-
taire du texte du Concile d’Orange : «la théologie précisera plus tard »,
écrit-il fort justement ®. Pour ce qui concerne Augustin, il n’est pas
sans intérét de remarquer que sa prétendue distinction des deux
grices, naturelle et surnaturelle, chez ’homme déchu, n’est justifiée
dans P’article de Portalié que par une référence au seul chapitre 27du
De Patientia. Or 1l s’agit d’un texte dont 'authenticité a été contestée
et dont linterprétation est contestable. L’auteur faisait une diffé-
rence, a propos de la patience d’un schismatique, entre les priviléges
des fils de la femme libre et les simples dons accordés aux fils des
concubines. Mieux vaut ne pas s’arréter a ce texte, d’autant plus que
cette distinction, au dire du R. P. Wang, «n’est plus revenue sous la
plume d’Augustin » @,

Nous ne nous attarderons pas non plus a la critique d’un passage
du sermon 349 sur la «triple charité » — passage dont le R. P. Le
Bachelet, a la suite de Pie VI, faisait grand état en 1906 : entre ’amour
divin qui conduit au ciel et 'amour humain illicite, Augustin aurait
reconnu Jexistence d’un amour humain « qui n’a rien de répréhensi-
ble » et qui i)eut se trouver chez les paiens, les juifs et les hérétiques.

(1) Rég. GARRIGOU-LAGRANGE, O. P. La prédestination des saints et la grdce. Paris
1936, p. 66. — (2) J. WaNG Tcu’anG-TcuE, S. J., Saint Augustin et les vertus des
paiens, Paris 1938, p. 93. — Quel contresens d’ailleurs dans I'expression de « grice
des vertus naturelles ». On comprend que Suarez se soit refusé a I'employer. Quant
3 M. Combés, il use d’une longue périphrase pour I'éviter.



48 PIERRE FACCARD

L’auteur oubliait d’ajouter qu’Augustin retrouve chez les animaux
eux-mémes cette prétendue «charité humaine licite »: Amant filios
et fere, aspides, tigrides, leones. Des lors, il est difficile de voir une vertu
dans cet amour proprement animal et de tirer parti de ce texte dans
le débat qui nous occupe ().

On voit que les commentateurs ont de la peine a s’entendre, aujour-
d’hui encore, sur le sens et la portée des textes d’Augustin touchant
aux vertus des infideles et a ce que lon appelait autrefois, d’une
maniere générale, la théologie des irrégénérés. C’est peut-&tre qu’on
a trop intérét, dans certains quartiers, 2 nous présenter un augusti-
nisme mitigé, amolli, assagi de telle fagon qu’on puisse ’accorder
avec le thomisme officiel. Quoi qu’il en soit, il vaut mieux reconnaitre
franchement I’étroitesse et la dureté du jugement d’Augustin en cette
matiére. Siles termes de notre maxime ne sont pas exactement de lui,
le contenu, du moins, lui appartient. Induit en erreur par une inter-
prétation fausse de ’Epitre aux Romains, pressé par des adversaires
impitoyables, ’évéque d’Hippone s’est littéralement fourvoyé sur ce
point particulier. On peut le dire, croyons-nous, sans faire tort a la
haute spiritualité et au puissant génie du Docteur de la Grice. L’his-
toire de la controverse avec Julien d’Eclane nous oblige, en effet, a
donner quelque raison a 'irrévérencieux Sainte-Beuve lorsqu’il jugeait
notre auteur de la maniére suivante : «Saint Augustin a perfectionné
la méthode de raisonner par imagination, par réverbération, par allité-
ration, par assonance, par antithese ; il a réponse a tout, explication
pour tout ; dans les défilés d’onr le bon sens pédestre ne se tirerait
jamais, il passe par-dessus en métaphore ; ce trés grand et trés aimable
rhétoricien et théologien, si merveilleusement spirituel, a rendu la
logique du surnaturel la plus spécieuse du monde » @.

Nous pouvons revenir maintenant a lhistoire de notre maxime.
Nous en avons déja trouvé le premier « état » : Virtutes (infidelium)
...vitia sunt. La phrase d’Augustin comportait toutefois des nuances
et des réserves non négligeables : ces vertus, disait ’auteur, doivent

(1) X. Le Bacuerer, article Bajus, Dict. de théologie catholique, col. 86. — Cf,
J. Wane, ouvr. cité, p. 47. — (2) Port-Royal, 11, p. 384.



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 49

étre considérées comme des vices plutét que comme des vertus. Bien
plus, 'évéque d’Hippone n’a pas employé V'adjectif splendida, qui
donne a la maxime, sous sa forme moderne, son effet saisissant. Qui
donc a créé la formule lapidaire que nous a transmise la tradition ?

Nous avons cherché cet anonyme parmi les premiers disciples
d’Augustin. Prosper d’Aquitaine et Fulgence de Ruspe ont en effet
parlé en termes extrémement vifs des vertus des paiens. Notre maxime
ne parait cependant pas se trouver dans leurs écrits, bien que ceux-ci
abondent en formules tranchantes sur le caractére délictueux de
toutes les ceuvres des infideles. Nous citerons deux passages de saint
Prosper qui ont peut-étre servi plus tard a P’élaboration de notre
maxime.

Le premier se trouve dans le chapitre 13 du Liber de gratia Dei
contra Collatorem, composé en 434. «Il est absolument manifesten,
déclare ’auteur, « qu’aucune vertu n’habite dans les 4mes des paiens ;
toutes leurs ceuvres sont immondes et polluées » . La formule Opera
omnia impiorum immunda esse atque polluta dépasse en violence tout
ce que saint Augustin avait écrit sur le sujet. Le second passage, qui
date de I’an 451, a moins de rudesse. Nous ’empruntons au Livre des
sentences extraites des cuvres de saint Augustin. Il Sagit de la sentence
ccxcvil, qui est bien connue, car elle a été consacrée en 529 par le
Concile d’Orange (can. 17). En voici les termes qui nous intéressent :
Fortitudinem gentilium mundana cupiditas... facit @ . Contrairement
a ce que l'on pourrait croire, elle n’est pas textuellement d’Augustin.
Saint Prosper ’a forgée en reprenant certaines expressions du cha-
pitre 17 du De Patientia relatives 4 la fausse patience des iniques,
laquelle proviendrait, comme on I’a vu, de la seule cupidité mon-
daine @),

On retrouve chez saint Fulgence, quatre-vingt-dix ans plus tard,
les mémes commentaires de Rom. x1v, 23 et de Héb. x1, 6, les mémes
condamnations des ceuvres des infideles, la méme alternative cupiditas-
caritas @, Celui qu’on nomme Augustinus abbreviatus ne parait tou-

(1) Migne, P. L., t. 51, col. 248.— (2) Migne, P. L., t. 51, col. 472. Cf. DENZINGER,
Enchiridion symbolorum et definitionum, No 160, — (3) Migne, P. L., t. 40, col. 618.
— C’est une notice de P.-G. Dubois, dans les Letires de saint Augustin, qui nous a
renvoyé au De Patientia. Migne, dans son édition des Semtences de S. Prosper, ne
donne qu’une référence sans intérét a I'Opus imperfectum de Genesi ad litteram. Au
chap. 117 de I"Enchiridion d’Augustin, on peut lire la maxime suivante: Regnaz
carnalis cupiditas, ubi non est Dei caritas. — (4) Voir par exemple: Sermo V, 6
et De veritate praedestinationss, 1, cap. 18 (Migne, P. L., t. 65, col. 739 et 623).

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N, S., t, XXVIII (N© I114-11§. 1940). 4



50 PIERRE FACCARD

tefois pas avoir été 1’abréviateur du texte de la Cité de Dieu sur les
vertus des irrégénérés. Quoi qu’il en soit, c’est & partir de cette époque
que Eglise commenga d’oublier les rigneurs d’Augustin pour s’atta-
cher a des formules plus mesurées. En 529, le véritable augustinisme
apparait encore dans les déclarations solennelles du II¢ Concile
d’Orange : Nemo habet de suo misi mendacium et peccatum, dit le
canon 22. Fortitudinem gentium mundana cupiditas... facit, précise le
canon 17. Mais ces dogmes ne tarderont pas a étre obscurcis par les
réserves, les distinctions et les commentaires des théologiens. Toute
sorte de moyens termes seront introduits dans 'impitoyable dilemme
d’Augustin : cupiditas aut caritas. Les articles relatifs a ce sujet dans
la Somme théologique de saint Thomas d’Aquin sont a cet égard tres
significatifs. Partant du principe que la corruption de la nature déchue
n’a pas été totale, ’auteur admet la possibilité d’ceuvres bonnes de la
part des infideles, mais seulement sur le plan naturel et relativement
parlant. La condamnation augustinienne des vertus des paiens, a
laquelle saint Thomas fait explicitement allusion, ne porterait que
sur le caractére prétendu méritoire et parfait de ces ceuvres. Clest
ainsi que I’Eglise interprétera désormais la pensée d’Augustin ; c’est
au nom de ces principes qu’elle condamnera Luther et les Jansénistes.
Quant au Docteur africain, il se verra peu a peu dépossédé par saint
Thomas de son autorité théologique, en dépit des honneurs et des
louanges dont il sera comblé ™,

Bien que notre maxime se trouve citée le plus souvent par des
auteurs protestants, il ne semble pas que Luther ou Calvin en aient
été les créateurs. On sait que, dans 'Institution chrétienne, le Réfor-
mateur de Geneéve a repris la plupart des arguments du Contra Fulia-
num. Il n’a cependant pas « dépassé la lettre méme de saint Augus-
tin » comme le lui reproche le R. P. Wang. Bien au contraire, Calvin
a professé une doctrine assez semblable a celle que nous propose

() Summa theologica, I13-I1a¢, qu. X, art. 4 et qu.XXIII, art. 7. — Pour marquer
la distance entre saint Thomas, Studiorum Dux, et saint Augustin, rappelons que le
Docteur Angélique s’appuie constamment sur 'autorité d’Aristote — Philosophus
dicit — tandis que I'évéque d’Hippone fait trembler le Stagyrite aux Enfers, a
Pouie des paroles du Seigneur : Dixit Christus et apud inferos contremiscit Aristoteles
( Enarr. in Ps. CXL, 19 ).



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 51

aujourd’hui le Jésuite chinois : certains Anciens auraient été vraiment
vertueux, mais, dit le Réformateur, « de telles vertus ne sont point
communes 4 la nature, elles sont grices spéciales du Seigneur » (.

Commentateurs étroits de IEcriture et dogmaticiens sans ailes,
Baius et les Jansénistes n’ont pas su, comme Calvin, faire la part de
la vérité et de lerreur dans la pensée d’Augustin sur les vertus des
infideles. « Il ne tombe pas une seule goutte de grace pour les paiens »,
déclarait ’abbé de Saint-Cyran, celui-la méme que Richelieu présen-
tait 2 la cour comme «le plus savant homme du royaume ». On ne
s’étonnera pas, dés lors, de voir les théologiens de Port-Royal s’em-
parer des formules les plus tranchantes d’Augustin et les opposer aux
doctrines conciliatrices des Jésuites et des Cordeliers.

Les premiéres tempétes avaient été soulevées, au milieu du XVIesie-
cle, par un docteur de Louvain, Michel de Bay, connu sous le nom
de Baius. Avec son ami Jean Hessels, Baius avait entrepris de réfor-
mer ’enseignement théologique de son temps. Aux scolastiques du
moyen 4ge il opposait les textes de la Bible et les arguments des
Péres, principalement ceux de saint Augustin, dont il avait lu, dit-on,
tous les écrits neuf fois, et soixante-dix fois ceux qui concernent la
grice. En 1560, il se vit censuré par la Sorbonne pour avoir dit que
« toute action du libre-arbitre laissé a lui-méme est un péché ». Cela
ne Pempécha pas d’étre délégué par le roi d’Espagne aux dernidres
sessions du Concile de Trente. A son retour a Louvain, il fit imprimer,
en 1564, un traité relatif aux Vertus des impies dans lequel il rejetait
comme pélagienne la doctrine de saint Thomas sur les conséquences
morales de la chute. Pour lui, la volonté de ’homme déchu n’est que
cupidité et vice : tota cupiditas est, que vitium est. Quant aux préten-
dues bonnes ceuvres des paiens, elles sont des vices ayant I’apparence
de vertus; par conséquent, elles sont matiére a damnation : vitia
virtutes imitantia... vitia sunt et damnant. Ces affirmations firent scan-
dale : Baius fut dénoncé 2 Rome et condamné par les papes Pie V et
Grégoire XIII. Apres des discussions sans fin, Baius se rétracta et
mourut en 1589 en possession de tous ses titres et privileges de fils
soumis de ’Eglise et de chancelier de I’Université de Louvain.

(¥) Institution, Edition Pannier, 1936, t. I, p. 137-139, t. I, p. 180-184. — Cf.
H. Stroni, « Théologie et humanisme a Strasbourg», Revue d'Histoire et de Pbi-
losophie religieuses, 1937, p. 450. — Jean DE Saussurk, A [’Ecole de Calvin,
Paris 1930, p. 162. — Aug. LECERF, Introduction d la dogmaiique réformée, Paris 1930,
t. I, p. 56.



52 PIERRE FACCARD

Parmi les propositions condamnées par Pie V en 1567, la vingt-
cinquiéme nous intéresse particulierement. Elle contient, en effet, une
formule trés proche de notre maxime : Omnia opera infidelium sunt
peccata et philosophorum virtutes sunt vitia (0. Cette proposition est-
elle textuellement de Baius ou bien a-t-elle été librement composée
par les censeurs d’apres le traité des Vertus des impies ? N’ayant pu
trouver les ceuvres de Baius en Suisse romande — nous sommes bien
gardés des hérétiques — il nous est impossible de répondre a cette
question. On sait que le théologien s’est constamment plaint d’avoir
été condamné sur des textes qui ne lui appartenaient pas. Le R. P. Le
Bachelet, qui a publié un commentaire détaillé des soixante-dix-neuf
propositions de Baius, laisse entendre que la vingt-cinquidme n’a pas
été contestée par 'auteur. Celui-ci n’aurait visé dans sa formule que
les vertus décrites par les philosophes, sans s’inquiéter de savoir si
ces derniers ont pratiqué ou non ce qu’ils ont enseigné. D’autre part,
on discute encore dans I’Eglise sur la portée de la condamnation de
Pie V : il n’est pas établi si la proposition vingt-cinquiéme a été répu-
diée comme fausse ou simplement comme suspecte ou téméraire ; on
ne saurait dire si elle a été rejetée dans son ensemble ou dans une
seule de ses parties @.

Ce qui importe surtout, c’est de savoir si cette proposition est, oui
ou non, conforme a Penseignement d’Augustin. La chose parut évi-
dente aux Jansénistes. « 8’1l y a une doctrine qui soit manifestement
et indiscutablement d’Augustin, c’est bien celle-1a », s’exclamait Jan-
sénius ; « elle s’affirme au-dessus de toutes les autres, tant Augustin
Pa professée fréquemment et clairement.» ® Apres beaucoup d’au-
tres, Sainte-Beuve a exprimé son étonnement de la condamnation de
Baius a ce sujet : la proposition 25, dit-il, «est expressément d’Au-
gustin ; elle tient a toute la racine de sa théologie » @, Tel n’est pas
Pavis des théologiens jésuites. Encore aujourd’hui, ceux-ci poursui-
vent Baius et Jansénius de leurs sarcasmes et de leurs reproches.

(1) DENZINGER, Enchiridion, LXXXVI, No gos. — Barus, De prima bominis
justitia et virtutibus impiorum libri 11, Louvain, 1565. — Jansénius renvole son
lecteur 4 ce sujet au paragraphe 6 du chapitre IV de l'ouvrage de Baius. —
(2) X. LE BacueLer, O. P.: article Batus dans le Dict. de théologie catholique,
col. 40, 44, 65, 83-88. — (3)Augustinus, loc. cit., p. 274. — Jansénius exageére cepen-
dant lorsqu’il affirme, un peu plus loin, que la proposition de Baius exprime non
seulement la pensée d’Augustin, mais celle de « tous les Péres ». Nous ne croyons pas
.qu’il faille remonter plus haut que I'évéque d’Hippone pour trouver les origines de
notre maxime. — (4) Port-Royal, 11, 144.



DE SAINT AUGUSTIN A PASCAL 53

Récemment, le R. P. de Lubac, les appelait « augustiniens four-
voyés ». Quant au R. P. Wang, il les accuse d’avoir «défigurén» la
pensée d’Augustin et «contredit » son esprit. Jansénius notamment
aurait pris « un amer plaisir a exploiter, accentuer et généraliser les
dures paroles de saint Augustin a ’égard des paiens » (V. Nous dirions
plutdt que Baius et ses successeurs ont fait preuve d’une trop grande
servilité a 1’égard de leur maitre et docteur préféré. Ils ont pris a la
lettre ses expressions les plus dures et ses arguments les plus risqués.
C’est toutefois chez eux — bien davantage que chez les Dominicains
et les Jésuites — que I’on retrouve le véritable esprit de I’augustinisme.
Si Baius et Jansénius se sont fourvoyés, la faute en est, pour une large
part, a saint Augustin lui-méme.

%*
* *

Nous voici parvenus au terme de notre enquéte. Michel de Bay
parait bien avoir été cet anonyme, dont parlait Lobstein et qui a for-
mulé en these le développement oratoire du Livre XIX de la Cité de
Dieu. 11 ne I’a pas fait, a dire vrai, « d’une fagon singuli¢rement auda-
cieuse ». Bien au contraire, il a effacé prosaiquement les réserves
d’Augustin. Au lieu de parler des infidéles en général, il a visé, sans
humour, les seuls philosophes. Sa formule ne méritait pas de survivre,
car elle atteint la platitude a force d’exagération. Si elle est devenue
classique, c’est 4 cause de ses condamnations répétées. En 1641 et
1690 elle sera encore désavouée par les papes Urbain VIII et Alexan-
dre VIII. Elle ne fut pas retouchée dans sa forme par Jansénius,
Quesnel et tous ceux qui, au XVIII® siecle, se sont disputés a son
propos. Pascal I’a transcrite librement dans deux fragments de ses
Pensées : « Sans Jésus-Christy, dit-il, «il faut que 'homme soit dans le
vice... En lui est toute notre vertu... Hors de lui, il n’y a que vice,
miseére, erreurs, ténébres, mort, désespoir ». Et plus loin : « Nos priéres
et nos vertus sont abominables devant Dieu si elles ne sont les prieres
et les vertus de Jésus-Christ » @,

Par ces deux pensées, Pascal apparait comme le dernier des grands

(1) Henri pE Lusac, S. J., « Deux augustiniens fourvoyés : Baius et Jansénius »,
Recberches de science religieuse, 1931, t. XXI, p. 422-443, §13-540. — J. Wang,
Ouvr. cité, p. 104. — (2) Pensées, éd. Havet, art. XXII, 9 et XXV, 105 ; éd.
Brunschvicg, Nos 546 et 668. — Pascal s’oppose directement 2 la formule de saint
Thomas sur les paiens : Non oportet quod in omni suo opere peccent (II*-II3¢, qu.X,
art. 4). '



54 PIERRE FACCARD

augustiniens. Apres lui, des jansénistes répéteront encore les mémes
formules sur I'impuissance de la nature déchue. Mais les condamna-
tions de 1690, de 1713 et de 1794 mettront un point final 4 I’histoire
de notre maxime en faisant triompher dans ’Eglise romaine Popti-
misme moral de saint Thomas d’Aquin. « Nous pouvons et nous
devons sortir de la perspective d’Augustin »: telle est aujourd’hui la
conclusion non-équivoque du R. P. Wang sur le sujet qui nous
occupe ®. Cest aussi Popinion de la plupart des théologiens protes-
tants. Les uns, a la suite de saint Thomas, expliquent les vertus des
paiens en limitant I’étendue et la gravité de la corruption dans la
nature déchue; d’autres, fideles a Calvin, les attribuent exclusive-
ment a des dons spéciaux de la grice divine. Pour notre part, nous
souscririons volontiers aux deux pensées de Pascal, a condition d’y
ajouter la réserve suivante que le professeur Philippe Bridel aimait a
formuler : « §’il y a quelque chose de beau, de vrai et de bon chez les
paiens, je ne puis croire que le Dieu de Jésus-Christ y soit étranger ».

Un point reste encore obscur : d’ott vient le qualificatif splendida
qui a corrigé, de maniere si heureuse, la rude formule de Baius et
nous a ramenés aux nuances et aux finesses du style d’Augustin ?
Sainte-Beuve, qui a lu tant d’ouvrages jansénistes, parait l’ignorer.
Il faudra chercher encore dans le Traité des fausses vertus humaines
de P’académicien Jacques Esprit et dans les pamphlets des Encyclo-
pédistes.

A défaut du terme, Iidée se trouve chez Calvin : Les paiens, dit le
Réformateur, « peuvent produire de beaux fruits et méme de douce
saveur, mais ils n’en peuvent nullement produire de bons » @, Il n’é-

(1) J. Wane, Ouwr. cité, p. 137. — A propos du canon 22 du Concile d’Orange, le
R. P. Garrigou-Lagrange, O. P., dit également : «il ne suit pas de 1a que toutes les
ceuvres des infidéles sont des péchés » (ouwr. cité, p. 29). — Voir, par contre, les pro-
positions condamnées des jansénistes: DENZINGER, Enchiridion : Nos 1162, 1164,
1165, 1168, 1188, 1216, 1217, 1241, 1242, 1254, 1257, 1263, 1386, 1387. —
(2) Institution chrétienne, Ed. Pannier, t. I, p. 284. On peut trouver ici un écho
de la phrase suivante de saint Augustin que Bourdaloue cite dans son sermon sur
la Sévérité évangélique (déc. 1671) et que Sainte-Beuve reproduit 4 deux reprises :
« C’est dans les plus beaux fruits que les vers se forment, et c’est aux plus excellentes
vertus que l'orgueil a coutume de s’attacher ». (Causeries du Lundi, t. IX, p. 230
Port-Royal, t. V, p. 83.)



DE SAINT AUGUSTIN 4 PASCAL 55

tait pas difficile de passer de 'image biblique des fruits doux et beaux,
mais vénéneux, a Pexpression vices splendides. Encore fallait-il y
penser. Qui a fait la transposition ? Est-ce un obscur compilateur ou
un génie littéraire ? Peut-étre un lecteur, familier de Port-Royal ou
connaisseur des philosophies du XVIIIe siécle, pourra-t-il nous éclai-
rer ? Dans ce cas, notre austére Revue de théologie serait heureuse de
servir, pour une fois, de Petit intermédiaire des chercheurs et des curieux.

Neuchatel. Pierre JACCARD.

P. 8. — M. Ph. de Vargas, professeur a I’'Université de Pékin, nous
demande si la formule 4ma et fac quod vis est vraiment d’ Augustin.
Cette fois 1a réponse est facile. C’est bien 'évéque d’Hippone qui a dit :
Aime et fais ce que tu veux. Voici le texte original : Semel ergo breve
preceptum tibi precipitur, DILIGE ET QUOD VIS FAC: Sive taceds.
dilectione taceas ; sive clames, dilectione clames; sive emendes, dilec-
tione emendes ; sive pareas, dilectione pareas: radix sit intus dilectionis,
non potest de ista radice nisi bonum existere (In Epistolam Foannis
ad Parthos S. Augustini, Tract. VII, cap. 8, MicNE, P. L., t. 35, col.
2033).

La tradition a toujours interprété ce précepte comme se rapportant
a amour de Dieu, principe de la vie morale (voir, par exemple, le
chapitre de M. E. Girson sur la charité augustinienne : Introduction
d Pétude de saint Augustin, Paris, 1929, p. 174-175). Par contre Melle
Marie Comeau, qui a publié en 1930 une these sur Saint dugustin,
exégete du IVe Evangile, donne a cette devise une portée plus res-
treinte : « Le contexte», écrit-elle, «indique clairement. qu’il s’agit
ici de la charité fraternelle. Augustin veut donner un critere d’apres
lequel on puisse juger les sentiments humains. Se fier aux actes exté-
rieurs est trompeur, car comment, d’aprés les apparences, apprécier
a leur juste valeur la correction d’un peére, ou les flatteries d’un séduc-
teur ? Il faut s’en rapporter a la charité intérieure. » (Marie Comeau :
L’évolution de la sensibilité de saint Augustin, Cabzers de la N auvelle

Fournée, N© 17 (Paris, 1930), p. 44-



	De Saint Augustin à Pascal : histoire d'une maxime sur les vertus des philosophes

