
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts à M. Arnold Reymond

Artikel: Remarques sur la méthode historique et son application à l'histoire des
dogmes

Autor: Meylan, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REMARQUES SUR LA MÉTHODE HISTORIQUE
ET SON APPLICATION A L'HISTOIRE DES DOGMES

Les historiens du siècle dernier ont souligné fortement le caractère

objectif, désintéressé de leurs travaux ; ils ont cherché à constituer
une méthode précise, dont la rigueur devait garantir la vérité des

résultats. L'un des plus grands, Fustel de Coulanges, se demandant

comment il faut lire les auteurs anciens, écrivait : « La première règle

que nous devons nous imposer est d'écarter toute idée préconçue,
toute manière de penser qui soit subjective : chose difficile, vœu qui
est peut-être impossible à réaliser complètement ; mais plus nous

approcherons du but, plus nous pourrons espérer de connaître et de

comprendre les anciens. Le meilleur historien de l'antiquité sera celui

qui aura fait le plus abstraction de soi-même, de ses idées personnelles
et des idées de son temps, pour étudier l'antiquité ».

Et les théologiens protestants, en Allemagne surtout, qui se sont
voués à l'histoire de l'Eglise et à l'histoire des dogmes, ont insisté

sur cette Voraussetzungslosigkeit, cette absence de toute présupposition,

de tout préjugé, qui était à leurs yeux une condition
indispensable de la réussite de leurs travaux. Souvent même, non sans une
certaine naïveté, ils ont contesté aux historiens catholiques la possibilité

de travailler selon les règles ; et la réaction anti-moderniste,
qui sévit aux environs de 1910, ne semblait que trop leur donner
raison.

Cette façon de concevoir leur métier, dont les historiens se faisaient

gloire, était liée aux yeux de beaucoup à la fameuse distinction des

jugements de fait et des jugements de valeur que l'école de Ritschl



32 HENRI METLAN

avait accréditée. Laissant au philosophe et au théologien le soin de

juger les événements du passé, l'historien se contentait d'établir la
réalité des faits et d'en pénétrer l'enchaînement, pour mettre à jour
les connexions intimes, les liens nécessaires, cachés sous l'infinie
multiplicité des apparences.

Or, la réflexion des savants et des philosophes a fait sauter ce cadre

trop étroit, cette opposition factice entre jugements de fait et
jugements de valeur. Une étude plus attentive des démarches de l'esprit
humain, disons mieux, du savant lorsqu'il travaille et raisonne, a

montré qu'il est impossible de faire cette séparation absolue et, de

plus, que les règles de la méthode sont toujours liées à la matière propre

de la science envisagée.

Je voudrais ici, en hommage à M. Arnold Reymond qui a contribué
plus que personne chez nous à cette révision critique, montrer qu'il
n'en va pas autrement pour l'historien. En histoire des dogmes
particulièrement, on ne peut faire abstraction de ses idées, de ses

sentiments, de ses convictions, lorsqu'on cherche à comprendre le système
d'un théologien du passé ou que l'on essaye de retracer les lignes
maîtresses du développement de la pensée chrétienne.

Ce qui caractérise, en effet, le travail de l'historien à tous les degrés
de la recherche, c'est l'intervention constante de l'esprit qui imagine
des hypothèses pour interpréter des faits. Former une hypothèse et
la vérifier, ce sont là les deux aspects essentiels de son travail, et cela

dès le déchiffrement des textes qui en est le point de départ. Me per-
mettra-t-on de dire que le premier devoir de l'historien est d'apprendre
à lire Qu'il s'agisse d'un papyrus grec déterré des sables d'Egypte ou
d'une charte médiévale' sur parchemin, d'un manuscrit de théologie
ou de droit du XIIIe siècle, avec son système compliqué mais régulier

d'abréviations, qui le fait ressembler à une suite de notations
algébriques, ou d'une lettre du XVIe siècle, ou encore d'un minutier
de notaire, toujours l'historien doit commencer par déchiffrer.
L'impossibilité de lire ces vieilles écritures sans un apprentissage préalable
est une constatation que font, toujours à nouveau, les non initiés,
et qui est sans doute pour beaucoup dans le prestige un peu mystérieux

de la paléographie.
Or, il est aisé de le constater, le débutant, tout comme l'érudit



MÉTHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 33

entraîné à la lecture de ces vieux textes, « imagine » constamment
les mots qu'il lit à la suite les uns des autres. Je veux dire qu'à l'aide
des éléments de lettres, jambages, etc. qu'il reconnaît, il suppose

un mot, et qu'avec les mots ainsi trouvés il forme une phrase, dont

il possède bientôt les termes essentiels, avant de les compléter de son
mieux. Lorsqu'il « sèche », selon l'expression pittoresque des écoliers,
c'est qu'il ne voit pas quel est le mot qui doit figurer dans la phrase

pour que celle-ci ait un sens. Que cela se fasse instantanément, sans

qu'on s'en rende même compte, ou que la lecture se traîne péniblement,

avec des bévues et des blancs, la démarche de l'esprit reste la

même. La contre-épreuve est aisée : mis en présence d'un texte écrit
dans une langue qu'il ne connaît pas ou mal, le meilleur paléographe
hésite aussitôt et tâtonne. Sans cesse, donc, celui qui déchiffre fait
une hypothèse à l'aide de ce qu'il sait, et sans cesse aussi il doit

éprouver cette hypothèse au contact de ce qu'il a devant lui.
Car la vérification de l'hypothèse n'est pas moins essentielle,

elle doit se faire avec une rigueur impitoyable. Il faut que le mot
« plaque » exactement, que tous les éléments de lettres soient

employés, et, s'il y a une faute du copiste, que cette faute même soit

explicable. Ici, aucune complaisance n'est permise, tout doit être

vérifié avec une minutie jamais lassée, un œil jamais en défaut.
L'historien doit connaître son métier, et l'on sait avec quel dédain sont

jugés, dans notre corporation, les gens trop pressés dont les

travaux abondent en fautes de lecture.
S'il en est ainsi au point de départ, dans le déchiffrement des textes,

il en est de même, à plus forte raison, à tous les degrés de la

recherche, jusque dans les opérations les plus compliquées et les

plus délicates. La chronologie, par exemple, avec son faux air de

simplicité et d'évidence, est un art conjectural qui exige parfois,

pour fixer une date incertaine, les raisonnements les plus subtils

sur le sens d'une phrase obscure. Et les manipulations auxquelles

on doit soumettre le texte d'une chronique pour en préciser, s'il se

peut, la date et les intentions de l'auteur, l'examen minutieux d'une
bulle pontificale ou d'un diplôme impérial dont on a des raisons
de soupçonner l'authenticité, sont aussi longs et difficiles que des

expériences de laboratoire. Mais tout ce travail, où constamment

l'hypothèse intervient, où les résultats sont affectés d'un coefficient de

probabilité qui varie à l'infini, n'est encore que préliminaire. Il
tend à établir des faits qui soient à peu près certains, des faits qu'il

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVIII (n° II4-II5, I940). 3



34 HENRI MEYLAN

faut ensuite interpréter et relier. Car le fait historique, par
définition, n'est jamais donné, pas même à l'état brut. Ce qui est donné,
ce dont l'historien dispose, ce sont les documents, la trace laissée

sur le sol — vestigia, disaient les anciens — pierre ou papier, dont
les fragments sont parvenus jusqu'à nous.

Cette distinction entre fait historique et document est capitale W ;

elle permet d'écarter ou de redresser les idées que l'on a communément

de l'histoire. Le fait historique est le résultat d'un long
travail effectué sur le document qui l'atteste. Sans doute il est facile
de railler les érudits — ils y prêtent parfois — sur les précautions
et les exigences de leur méthode ; il y a là-dessus chez Anatole France
des pages exquises. Mais qu'on n'oublie pas, pour autant, à quel
point les grandes constructions historiques dépendent des fondations
posées dans le sol et des instruments de travail : répertoires
d'archives, catalogues de manuscrits, bibliographies, éditions de textes
et glossaires, élaborés par nos devanciers.

De même que le linguiste établit un fait linguistique par l'analyse
patiente de la forme verbale que lui a conservée un vers d'Homère,
taillant, si j'ose dire, la pierre brute jusqu'à ce qu'elle devienne
parfaitement translucide, de même l'historien dégage des documents
étudiés le fait historique, qu'il va rapprocher d'autres faits déjà

connus, c'est-à-dire déjà acquis. De ce rapprochement, de cette
comparaison jaillira une clarté nouvelle ; ce sera la confirmation de

l'explication donnée, à moins que, par chance, on ne voie apparaître
une difficulté insoupçonnée, un cas nouveau, qui présage peut-être
la ruine de la théorie traditionnelle. Ici encore, sans qu'il soit besoin

d'insister, c'est le jeu de l'hypothèse et de sa vérification, la perpétuelle

réaction de l'esprit qui cherche à comprendre en face des

données qu'il doit toujours respecter.
Cette hypothèse, comment est-elle élaborée, sous quelle mystérieuse

illumination apparaît-elle à l'esprit Il ne m'appartient pas de

le dire ; qu'on lise plutôt les pénétrantes remarques de M. Larguier
des Bancels, ici-même (p. 130). Ce qui est sûr, c'est que la mémoire

joue son rôle, un rôle essentiel ; on sait à quel degré exceptionnel
cette capacité était portée chez un Adolf Harnack, chez un Leopold
Delisle. Mais la mémoire, dont s'émerveillait déjà saint Augustin,

(•) Cf. Ch.-V. Langlois, dans l'Introduction aux Etudes historiques par Langlois
et Seignobos (Paris, Hachette), 5e éd., p. 44.



MÉTHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 35

à elle seule n'explique pas tout. Elle est inséparable de ce qui
constitue la personnalité individuelle, avec sa sensibilité, ses convictions,

son expérience de la vie et des hommes.

Il est frappant de constater que certaines idées neuves en histoire
ont été lancées non par des historiens attitrés, mais bien par des

hommes qui, sur le tard, s'étaient mis à l'érudition. C'est un
militaire, le commandant Lefebvre des Noettes, qui a le premier attiré
l'attention sur la révolution technique et sociale provoquée dans

l'Europe du XIe siècle par l'invention du harnais et du ferrement
des chevaux. Et l'on sait quelle influence féconde un philosophe,
M. Etienne Gilson, parti de l'étude de Descartes, a exercée sur les

recherches médiévales, grâce à un sens aigu des problèmes philosophiques

qu'il sait retrouver et faire voir dans les textes les plus arides.

Ces quelques remarques, très sommaires, sur la façon dont travaille
l'historien, sont destinées à éclairer quelques aspects du problème
singulièrement délicat que pose l'histoire des dogmes. Lorsque celui

qui a pour tâche de l'enseigner à des étudiants en théologie arrête
sa réflexion sur ce qu'il fait, il se heurte inévitablement à certaines

questions générales, les plus difficiles qui soient : quel est le sens
de cette histoire, son point de départ, son critère, et quelle est la part,
dans l'interprétation qu'il en donne, des convictions personnelles de

l'historien
Qu'il y ait une histoire des dogmes — le mot et la chose datent de

la fin du XVIIIe siècle — qu'elle soit soumise à la méthode
historique, cela n'est guère contesté. L'histoire des dogmes a sa place
dans l'enseignement des Facultés de théologie protestante, et même
dans l'Eglise catholique on y vient, malgré certaines résistances W.

Mais il est clair que les jugements portés sur la formation ou
l'évolution du dogme, et même les limites chronologiques que l'on se fixe,
varient fort selon les positions théologiques de chacun. Le grand

(') Voir l'article du Père A. Gardeil dans la Revue des sciences philos, et théol.,

1924, p. 577-590 sur VIntroducilo in bistoriam dogmatum du Père R. M. Schultes
(Paris, Lethielleux, 1922) et sur l'Evolution homogène du dogme catholique du Père
F. Marin-Sola (Fribourg et Paris, 1924). Cf. dans la même Revue, les Eclaircissements

du Père Schultes, 1925, p. 286-302, et la réponse du Père Gardeil, 1926,

p. 591-594.



36 HENRI MEYLAN

Lehrbuch der Dogmengeschichte, publié de 1885 à 1889 par Adolf
Harnack, reste incontestablement l'un de nos classiques, « une géniale
monographie sur le dogme grec du IVe siècle » a dit Loofs. Mais cette
construction même est déterminée par l'idée que Harnack se

faisait du dogme chrétien : « Meine Kritik wie meine Darstellung »,

écrit-il dans la préface de l'édition de 1910, «gilt nicht dem
allgemeinen Genus Dogma, sondern der Species, nämlich dem bestimmten

Dogma, wie er sich auf dem Boden der antiken Welt gebildet hat

und, wenn auch unter Modificationen, noch eine Macht ist » (p. 25).
En fait, la Voraussetzungslosigkeit dont on a tant parlé se montre

ici plus illusoire que jamais. Que l'historien soit de tendance conservatrice

ou de tendance libérale, qu'il croie à la révélation de Dieu
dans la Bible, qu'il admette l'autorité de la Tradition à côté du Canon,

ou qu'il écarte l'une et l'autre comme inadmissibles pour la raison,

toujours il aborde son objet avec certaines « présuppositions » qui sont
ancrées au fond de son esprit. Exiger qu'il en fasse abstraction,
croire qu'il peut faire « comme si » elles n'étaient pas, c'est se leurrer,
et tromper les autres, par surcroît. Mieux vaut regarder les choses

comme elles sont, afin d'en tirer profit, au lieu de s'en plaindre et
d'accuser autrui.

Car il y a un profit très réel à en tirer. On ne contestera pas, je

pense, qu'il faille pour étudier l'histoire de la religion chrétienne une
certaine sympathie, un certain sens religieux. Il serait absurde —
cela s'est vu cependant — de vouloir faire de l'histoire économique sans
connaître les mécanismes de la comptabilité, des monnaies, des

échanges commerciaux, ou de vouloir étudier l'histoire agricole d'une

région sans connaître celle-ci et sans rien savoir de la campagne et
de ses usages. Semblablement, peut-on dire, celui-là seul est qualifié

pour étudier la pensée et la piété chrétienne à tel moment de

l'histoire, qui en connaît les racines profondes. S'aventurer dans ce

domaine en dilettante ou en esprit fort, c'est s'exposer â des contresens

qui risquent bien de fausser toute l'enquête.
Mais il faut aller plus loin, il faut oser dire que seul le croyant

peut comprendre vraiment le sens de l'histoire des dogmes. Car la
difficulté gît plus profond, elle tient à la nature même du dogme
chrétien. On serait tenté, à première vue, de rapprocher histoire des

dogmes et histoire de la philosophie, pour faire voir que les problèmes
de méthode et d'exposition sont les mêmes. Et il est bien vrai que
des difficultés analogues à celles que nous abordons ici se rencontrent



MÉTHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 37

dans l'histoire de la philosophie, celle de la subjectivité de l'historien

par exemple W. Mais cette analogie ne doit pas nous faire méconnaître

le problème spécifique de l'histoire des dogmes, qui tient au
caractère du dogme chrétien. Tandis que pour l'antiquité, selon la
définition d'Augustin, après Cicéron, Dogmata sunt placita sectarum,
ces thèses maîtresses qu'on ne peut contester sans cesser d'appartenir

à l'école dont on se réclamait <2), pour l'Eglise chrétienne, au
contraire, le dogme est un énoncé qui condense en une brève formule
le mystère du Christ. Certes, il y aura dans l'histoire de l'Eglise des

écoles théologiques avec des positions bien définies, qui feront revivre
dans le moyen âge et au delà, jusqu'à nos jours, ces placita sectarum,
mais ces écoles mêmes ne mettront pas en question le dogme de la
Trinité ni celui des deux natures du Christ.

Ce caractère particulier du dogme s'avère dès l'origine de la pensée
chrétienne. Chose bien faite pour surprendre le philosophe, le point
de départ de l'histoire des dogmes n'est ni le message de Jésus de

Nazareth, ni l'Evangile paulinien. Il n'y a pas développement
rectiligne, à partir d'une proposition première, qui serait posée par
révélation. L'Eglise des origines, en revendiquant pour elle l'Ancien
Testament, se trouve chargée de toute une théologie, et d'une
doctrine du Messie élaborée par le judaïsme. Mais cette doctrine du
Messie vient de se heurter à la croix du Golgotha qui est, au sens

plein du mot, un scandale, une pierre sur quoi se brise la foi des

Juifs pieux. Les apôtres, dès avant saint Paul, affirment que Jésus
de Nazareth, crucifié par les Juifs, est le Messie de Dieu, son Christ.
Ils l'appellent le Seigneur, ó Kûpioc, appliquant à Jésus ce titre qui
dans la LXX servait à traduire le nom même de Dieu. C'est là le

paradoxe premier de la prédication chrétienne ; c'est là, si je vois

bien, le véritable point de départ de l'histoire des dogmes, le ressort

toujours actif de ce mouvement de pensée qui durera autant que
l'Eglise.

L'Eglise chrétienne est la communauté de ceux qui croient que
Dieu s'est révélé en Jésus, qu'il l'a donné pour Sauveur du monde

et qu'il l'a fait triompher de la mort en le ressuscitant. Mais tout
cela, Dieu l'a accompli de la façon la plus imprévue, la plus
déconcertante : « Nous prêchons Christ crucifié », écrit l'apôtre aux

(1) Cf. Bulletin de la Société française le philosophie, 1936, n° 3 : Sur la notion
d'histoire de la philosophie. — (2) Cf. Cicéron, Acalemica priora, II, 27 «... de

decretis, quœ philosophi vocant oÓYjuciTa, quorum nullum sine scelere prodi poterit ».



38 HENRI MEYLAN

Corinthiens, « scandale pour les Juifs, folie pour les Grecs ». Ce qui
choque les Juifs, ce n'est pas que Dieu ait envoyé le Messie, mais

c'est qu'on veuille leur faire reconnaître comme Messie ce rabbi de

Nazareth qui a fini, maudit de Dieu, sur une croix. Ce qui fait sourire
les Grecs, ce n'est pas qu'un fils de Dieu, un demi-Dieu, fasse des

miracles — il s'en faisait à Epidaure et ailleurs —-, c'est que le Dieu
des chrétiens se soit laissé acculer à une fin si pitoyable (l'attitude
et les griefs de Celse sont, à cet égard, extraordinairement révélateurs

du scandale qu'est l'Evangile pour un esprit religieux de

l'antiquité).

Dès les origines, donc, la pensée chrétienne médite sur ces
paradoxes de l'incarnation et de la passion. Dieu est là, il est là en Jésus,
mais tout autrement que les hommes n'avaient prévu, d'une manière

qui bouleverse les cadres de leur théologie et qui choque les
habitudes de leur pensée. Et ce caractère est essentiel, on le retrouve à

travers les siècles. Aux origines de la Réformation, Luther a ressaisi

fortement ce paradoxe de la foi chrétienne, lorsqu'il oppose à la

theologia gloria — il faut entendre par là toutes les constructions
de la théologie naturelle, — la theologia crucis, qui est celle de l'Evangile

paulinien.
On a souvent considéré l'histoire de la pensée chrétienne comme

l'histoire de l'adaptation de la foi à la pensée antique, on a fait d'Origène

le père du « dogme grec ». Et cela est juste, sans doute, encore

qu'il faille y apporter bien des atténuations M. Mais on pourrait
tout aussi bien souligner, du IIe au IVe siècle, la résistance que la
tradition chrétienne oppose à l'influence de la pensée antique pour
maintenir son caractère propre en face de l'hellénisme et du judaïsme.
Marcion, Irénée, Athanase, si différents soient-ils, se situent tous
trois sur cette ligne de combat. Et il n'est pas exagéré de dire que
les formules trinitaires du IVe siècle avaient surtout pour but de

mettre à l'abri de la critique d'un Arius l'essentiel du mystère chrétien,

la relation unique du Père et du Fils. Cela ne veut pas dire

que l'on y soit toujours parvenu. Jamais Origene, par exemple,
n'a pu pleinement comprendre la scène de Gethsémané.

Que le mystère chrétien soit au delà des formules qui tentent de

l'exprimer avec des mots humains, cela résulte, à mes yeux, de l'his-

(') Cf. les remarques suggestives de M. Hal Koch sur le paradoxe d'Origène,
dans Pronoia uni Paiieusis (Berlin, 1932), p. 306 ss.



MÉTHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 39

toire même de ces dogmes, de leur lente élaboration et des controverses

qu'ils ont provoquées. Mais qu'il y ait un mystère chrétien,
le mystère de Jésus, qu'il y ait eu dans la vie et dans la mort de Jésus

une intervention de Dieu lui-même, c'est ce que le croyant ne peut
mettre en doute. C'est ici la limite entre celui qui croit et celui qui
ne croit pas.

Et c'est le sens même de l'histoire des dogmes qui est en cause.
Celui qui ne croit pas ne comprend plus rien. L'histoire de la pensée
chrétienne ne peut lui apparaître que comme une suite d'errements,
de faux départs, de pseudo-problèmes, comme un double et une
caricature de l'histoire de la philosophie. Le distique de Gœthe

sur l'histoire de l'Eglise est assez significatif, je pense,

Es ist die ganze Kirchengeschichte
Mischmasch von Irrthum und Gewalt.

Rien d'étonnant, s'il en juge ainsi : il s'est mis hors des conditions

d'intelligibilité ; il passe à côté du point central, d'où la vue s'ouvre

sur les grandes perspectives de cette histoire.
Le croyant, au contraire, peut en deviner le secret, car il sait à

quel point mystérieux toutes les affirmations du dogme se réfèrent,
il peut dégager les constantes de cette prodigieuse élaboration et de

ces controverses séculaires. Il usera certes, et de son mieux, de tous
les instruments que comporte la technique historique, il ne se

soustraira à aucune des investigations nécessaires ; mais, au lieu de faire
abstraction — en théorie, tout au moins — de ses convictions, il
fera son travail avec toute son âme, avec tout ce qu'il sait et tout ce

qu'il est. Et qui ne sent combien sa foi et son expérience l'aideront
à comprendre

Mais les différences confessionnelles n'opposent-elles pas une
barrière infranchissable à cette compréhension Le fait, par exemple,

que l'historien appartient à une Eglise réformée ne l'empêchera-t-il

pas de pénétrer le sens de la tradition luthérienne ou de la tradition
romaine Cette objection est justifiée : les catalogues d'hérésies que
nous a transmis l'Eglise ancienne, les traités de polémique des XVIe
et XVIIe siècles ne donnent que trop de preuves d'erreurs, d'injustice,

d'incapacité à entrer dans la pensée d'autrui. Et, sur ce point,
aujourd'hui encore, chacun de nous peut faire son mea culpa sans

attendre celui d'autrui.
Néanmoins, l'objection n'est pas irréfutable. N'y a-t-il pas, en



40 HENRI MEYLAN

fait, un accord réel sur le fond même, sur le mystère du Christ et
la réalité de la grâce « Grec, latin, réformé, gomariste, arminien »,

écrivait Charles Secrétan en 1886, «on n'est chrétien que d'une
manière : le cœur brisé, la joie discrète, le désabusement sur soi-même,
l'intime reconnaissance pour un pardon accordé, pour une guérison
commencée, pour la grâce de pouvoir se donner soi-même, le besoin

et la faculté de s'unir à Dieu dans la prière et dans l'amour de ses

enfants. »

Et surtout, cette objection même est un rappel à l'ordre et un
aiguillon pour l'historien. Sachant à quelle tradition il appartient, il
doit s'efforcer d'autant plus de comprendre les autres et de saisir leur
raison d'être. Ces secrets-là, seule l'intelligence éclairée par l'amour

peut les pénétrer. Il y a une générosité du cœur sans laquelle l'esprit
critique ne peut que détruire ce qu'il touche.

Sans doute, il reste toujours difficile à un catholique de comprendre
le caractère proprement religieux de la révolution inaugurée par
Luther en théologie M, tout comme à un protestant de pénétrer le

sens exact du réalisme sacramentel de l'Eglise ancienne ; mais cela

ne sera pas impossible, si l'on y met de la bonne volonté, et la bonne

volonté, dans ce cas, signifie la ferme volonté de comprendre. L'accord

ou, du moins, la convergence de travaux poursuivis sur la
conversion de saint Augustin et l'interprétation des Confessions

par des savants tels que Karl Holl, M. Karl Adam et M. Alberto
Pincherlé, sont un gage précieux de ce que l'on peut espérer.

Sentire cum Ecclesia, il y a dans cette maxime catholique une vérité
profonde, en dépit de l'usage qu'on en fait trop souvent. Rien ne

peut, en effet, remplacer chez l'historien ce sens de l'Eglise qui perçoit

les pulsations de la vie divine dans les antiques prières de la

liturgie, dans les cantiques des fidèles, dans les questions élémentaires
du catéchisme comme dans les plus hautes spéculations des docteurs

sur le mystère de l'amour de Dieu.

Lausanne. Henri MEYLAN

(1) Qu'il me soit permis de rendre hommage ici à la qualité de certaines pages
du Père Congar sur la Réforme, dans son beau livre Chrétiens iésunis (Paris, éd.

du Cerf, 1937), p. 16 ss.


	Remarques sur la méthode historique et son application à l'histoire des dogmes

