Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 114-115: Mélanges offerts @ M. Arnold Reymond

Artikel: Remarques sur la méthode historique et son application a I'histoire des
dogmes

Autor: Meylan, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REMARQUES SUR LA METHODE HISTORIQUE
ET SON APPLICATION A L’HISTOIRE DES DOGMES

Les historiens du siécle dernier ont souligné fortement le caractére
objectif, désintéressé de leurs travaux; ils ont cherché a constituer
une méthode précise, dont la rigueur devait garantir la vérité des
résultats. L’un des plus grands, Fustel de Coulanges, se demandant
comment il faut lire les auteurs anciens, écrivait : « La premidre régle
que nous devons nous imposer est d’écarter toute idée précongue,
toute maniere de penser qui soit subjective : chose difficile, veeu qui
est peut-étre impossible a réaliser complétement ; mais plus nous
approcherons du but, plus nous pourrons espérer de connaitre et de
comprendre les anciens. Le meilleur historien de I’antiquité sera celui
qui aura fait le plus abstraction de soi-méme, de ses idées personnelles
et des idées de son temps, pour étudier Pantiquité ».

Et les théologiens protestants, en Allemagne surtout, qui se sont
voués a ’histoire de I’Eglise et a Phistoire des dogmes, ont insisté
sur cette Voraussetzungslosigkeit, cette absence de toute présuppo-
sition, de tout préjugé, qui était a leurs yeux une condition indis-
pensable de la réussite de leurs travaux. Souvent méme, non sans une
certaine naiveté, ils ont contesté aux historiens catholiques la possi-
bilité de travailler selon les regles; et la réaction anti-moderniste,
qui sévit aux environs de 1910, ne semblait que trop leur donner
raison.

Cette facon de concevoir leur métier, dont les historiens se faisaient
gloire, était liée aux yeux de beaucoup a la fameuse distinction des
jugements de fait et des jugements de valeur que ’école de Ritschl



32 HENRI MEYLAN

avait accréditée. Laissant au philosophe et au théologien le soin de
juger les événements du passé, 'historien se contentait d’établir la
réalité des faits et d’en pénétrer ’enchainement, pour mettre 4 jour
les connexions intimes, les liens nécessaires, cachés sous I'infinie mul-
tiplicité des apparences.

Or, la réflexion des savants et des philosophes a fait sauter ce cadre
trop étroit, cette opposition factice entre jugements de fait et juge-
ments de valeur. Une étude plus attentive des démarches de Pesprit
humain, disons mieux, du savant lorsqu’il travaille et raisonne, a
montré qu’il est impossible de faire cette séparation absolue et, de
plus, que les régles de la méthode sont toujours liées a la matiére pro-
pre de la science envisagée.

Je voudrais ici, en hommage a M. Arnold Reymond qui a contribué
plus que personne chez nous a cette révision critique, montrer qu’il
n’en va pas autrement pour lhistorien. En histoire des dogmes par-
ticulierement, on ne peut faire abstraction de ses idées, de ses senti-
ments, de ses convictions, lorsqu’on cherche a comprendre le systéme
d’un théologien du passé ou que 'on essaye de retracer les lignes mai-
tresses du développement de la pensée chrétienne.

Ce qui caractérise, en effet, le travail de I’historien a tous les degrés
de la recherche, c’est I'intervention constante de P’esprit qui imagine
des hypotheses pour interpréter des faits. Former une hypothese et
la vérifier, ce sont 1a les deux aspects essentiels de son travail, et cela
des le déchiffrement des textes qui en est le point de départ. Me per-
mettra-t-on de dire que le premier devoir de I’historien est d’apprendre
a lire ? Qu’il s’agisse d’un papyrus grec déterré des sables d’Egypte ou
d’une charte médiévale' sur parchemin, d’un manuscrit de théologie
ou de droit du XIII® siécle, avec son systéme compliqué mais régu-
lier d’abréviations, qui le fait ressembler a une suite de notations
algébriques, ou d’une lettre du XVIe si¢cle, ou encore d’un minutier
de notaire, toujours ’historien doit commencer par déchiffrer. L’im-
possibilité de lire ces vieilles écritures sans un apprentissage préalable
est une constatation que font, toujours a4 nouveau, les non initiés,
et qui est sans doute pour beaucoup dans le prestige un peu mysté-
rieux de la paléographie.

Or, il est aisé de le constater, le débutant, tout comme I’érudit



METHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 33

entrainé a la lecture de ces vieux textes, « imagine » constamment
les mots qu’il lit a la suite les uns des autres. Je veux dire qu’a Iaide
des éléments de lettres, jambages, etc. qu’il reconnait, il suppose
un mot, et qu’avec les mots ainsi trouvés il forme une phrase, dont
il posséde bientdt les termes essentiels, avant de les compléter de son
mieux. Lorsqu’il « séche », selon I'expression pittoresque des écoliers,
c’est qu’il ne voit pas quel est le mot qui doit figurer dans la phrase
pour que celle-ci ait un sens. Que cela se fasse instantanément, sans
qu’on s’en rende méme compte, ou que la lecture se traine pénible-
ment, avec des bévues et des blancs, la démarche de esprit reste la
méme. La contre-épreuve est aisée: mis en présence d’un texte écrit
dans une langue qu’il ne connait pas ou mal, le meilleur paléographe
hésite aussitot et tAtonne. Sans cesse, donc, celui qui déchiffre fait
une hypothése a Paide de ce qu’il sait, et sans cesse aussi il doit
éprouver cette hypothese au contact de ce qu’il a devant lui.

Car la vérification de I’hypotheése n’est pas moins essentielle,
elle doit se faire avec une rigueur impitoyable. Il faut que le mot
« plaque » exactement, que tous les éléments de lettres solent em-
ployés, et, s’il y a une faute du copiste, que cette faute méme soit
explicable. Ici, aucune complaisance n’est permise, tout doit étre
vérifié avec une minutie jamais lassée, un ceil jamais en défaut. L’his-
torien doit connaitre son métier, et 'on sait avec quel dédain sont
jugés, dans notre corporation, les gens trop pressés dont les tra-
vaux abondent en fautes de lecture.

Sl en est ainsi au point de départ, dans le déchiffrement des tex-
tes, il en est de méme, A plus forte raison, & tous les degrés de la
recherche, jusque dans les opérations les plus compliquées et les
plus délicates. La chronologie, par exemple, avec son faux air de
simplicité et d’évidence, est un art conjectural qui exige parfois,
pour fixer une date incertaine, les raisonnements les plus subtils
sur le sens d’une phrase obscure. Et les manipulations auxquelles
on doit soumettre le texte d’une chronique pour en préciser, s’il se
peut, la date et les intentions de I’auteur, ’examen minutieux d’une
bulle pontificale ou d’un dipléme impérial dont on a des raisons
de soupgonner l'authenticité, sont aussi longs et difficiles que des
expériences de laboratoire. Mais tout ce travail, ol constamment
Phypothése intervient, ol les résultats sont affectés d’un ceefficient de
probabilité qui varie a Pinfini, n’est encore que préliminaire. Il
tend a établir des faits qui soient 3 peu prés certains, des faits qu’il

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXVIII {NO I14-11§, 1940). 3



34 HENRI MEYLAN

faut ensuite interpréter et relier. Car le fait historique, par défi-
nition, n’est jamais donné, pas méme a I’état brut. Ce qui est donné,
ce dont lhistorien dispose, ce sont les documents, la trace laissée
sur le sol — wesitgia, disaient les anciens — pierre ou papier, dont
les fragments sont parvenus jusqu’a nous.

Cette distinction entre fait historique et document est capitale @ ;
elle permet d’écarter ou de redresser les idées que I'on a communé-
ment de Phistoire. Le fait historique est le résultat d’un long tra-
vail effectué sur le document qui Patteste. Sans doute il est facile
de railler les érudits — ils y prétent parfois — sur les précautions
et les exigences de leur méthode ; il y a la-dessus chez Anatole France
des pages exquises. Mais qu’on n’oublie pas, pour autant, a quel
point les grandes constructions historiques dépendent des fondations
posées dans le sol et des instruments de travail: répertoires d’ar-
chives, catalogues de manuscrits, bibliographies, éditions de textes
et glossaires, élaborés par nos devanciers.

De méme que le linguiste établit un fait linguistique par I’analyse
patiente de la forme verbale que lui a conservée un vers d’Homere,
taillant, si j’ose dire, la pierre brute jusqu’a ce qu’elle devienne par-
faitement translucide, de méme T’historien dégage des documents
étudiés le fait historique, qu’il va rapprocher d’autres faits déja
connus, c’est-a-dire déja acquis. De ce rapprochement, de cette
comparaison jaillira une clarté nouvelle ; ce sera la confirmation de
Pexplication donnée, a moins que, par chance, on ne voie apparaitre
une difficulté insoupgonnée, un cas nouveau, qui présage peut-étre
la ruine de la théorie traditionnelle. Ici encore, sans qu’il soit besoin
d’insister, c’est le jeu de I’hypothese et de sa vérification, la perpé-
tuelle réaction de DPesprit qui cherche 4 comprendre en face des
données qu’il doit toujours respecter.

Cette hypothese, comment est-elle élaborée, sous quelle mysté-
rieuse illumination apparait-elle 4 ’esprit ? Il ne m’appartient pas de
le dire ; qu'on lise plutét les pénétrantes remarques de M. Larguier
des Bancels, ici-méme (p. 130). Ce qui est siir, c’est que la mémoire
joue son réle, un role essentiel; on sait & quel degré exceptionnel
cette capacité était portée chez un Adolf Harnack, chez un Léopold
Delisle. Mais la mémoire, dont s’émerveillait déja saint Augustin,

(1) Cf. Ch.-V. Lancrois, dans I'Introduction aux Etudes bistoriques par Langlois
et Seignobos (Paris, Hachette), 5¢ éd., p. 44.



METHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 35

a elle seule n’explique pas tout. Elle est inséparable de ce qui
constitue la personnalité individuelle, avec sa sensibilité, ses convic-
tions, son expérience de la vie et des hommes.

Il est frappant de constater que certaines idées neuves en histoire
ont été lancées non par des historiens attitrés, mais bien par des
hommes qui, sur le tard, s’étaient mis a I’érudition. C’est un mili-
taire, le commandant Lefebvre des Noettes, qui a le premier attiré
Pattention sur la révolution technique et sociale provoquée dans
PEurope du XI¢ si¢cle par 'invention du harnais et du ferrement
des chevaux. Et on sait quelle influence féconde un philosophe,
M. Etienne Gilson, parti de I'étude de Descartes, a exercée sur les
recherches médiévales, grice 4 un sens aigu des problémes philoso-
phiques qu’il sait retrouver et faire voir dans les textes les plus arides.

Ces quelques remarques, trés sommaires, sur la facon dont travaille
Phistorien, sont destinées a éclairer quelques aspects du probléme
singulierement délicat que pose I’histoire des dogmes. Lorsque celui
qui a pour tiche de Penseigner a des étudiants en théologie arréte
sa réflexion sur ce qu’il fait, il se heurte inévitablement a certaines
questions générales, les plus difficiles qui soient : quel est le sens
de cette histoire, son point de départ, son critere, et quelle est la part,
dans Pinterprétation qu’il en donne, des convictions personnelles de
Phistorien ?

Qu’il y ait une histoire des dogmes — le mot et la chose datent de
la fin du XVIIIe siecle — qu’elle soit soumise 4 la méthode histo-
rique, cela n’est guére contesté., L’histoire des dogmes a sa place
dans P’enseignement des Facultés de théologie protestante, et méme
dans I’Eglise catholique on y vient, malgré certaines résistances®.

Mais il est clair que les jugements portés sur la formation ou I’évo-
lution du dogme, et méme les limites chronologiques que I’on se fixe,
varient fort selon les positions théologiques de chacun. Le grand

(x) Voir Particle du Pére A. Gardeil dans la Revue des sciences philos. et théol.,
1924, P. 577-590 sur I'Introductio in bistoriam dogmatum du Pére R. M. ScuuLTES
(Paris, Lethielleux, 1922) et sur I’Evolusion bomogéne du dogme catbolique du Pére
F. Marin-Sora (Fribourg et Paris, 1924). Cf. dans la méme Revue, les Eclaircis-
sements du Pére Schultes, 1925, p. 286-302, et la réponse du Pére Gardeil, 1926,

P= §91-504-



36 HENRI MEYLAN
Lebrbuch der Dogmengeschichte, publié de 1885 a 1889 par Adolf

Harnack, reste incontestablement 1’un de nos classiques, « une géniale
monographie sur le dogme grec du IVe siécle » a dit Loofs. Mais cette
construction méme est déterminée par idée que Harnack se fai-
sait du dogme chrétien : « Meine Kritik wie meine Darstellung »,
écrit-il dans la préface de I’édition de 1910, «gilt nicht dem allge-
meinen Genus Dogma, sondern der Species, namlich dem bestimmten
Dogma, wie er sich auf dem Boden der antiken Welt gebildet hat
und, wenn auch unter Modificationen, noch eine Macht ist » (p. 25).

En fait, la Voraussetzungslosigkeit dont on a tant parlé se montre
ici plus illusoire que jamais. Que I’historien soit de tendance conser-
vatrice ou de tendance libérale, qu’il croie a la révélation de Dieu
dans la Bible, qu’il admette ’autorité de la Tradition & c6té du Canon,
ou qu’il écarte 'une et I'autre comme inadmissibles pour la raison,
toujours il aborde son objet avec certaines « présuppositions » qui sont
ancrées au fond de son esprit. Exiger qu’il en fasse abstraction,
croire qu’il peut faire « comme si » elles n’étaient pas, c’est se leurrer,
et tromper les autres, par surcroit. Mieux vaut regarder les choses
comme elles sont, afin d’en tirer profit, au lieu de s’en plaindre et
d’accuser autrui. '

Car il y a un profit trés réel a en tirer. On ne contestera pas, je
pense, qu’il faille pour étudier I’histoire de la religion chrétienne une
certaine sympathie, un certain sens religieux. Il serait absurde —
cela s’est vu cependant — de vouloir faire de histoire économique sans
connaitre les mécanismes de la comptabilité, des monnaies, des
échanges commerciaux, ou de vouloir étudier I’histoire agricole d’une
région sans connaitre celle-ci et sans rien savoir de la campagne et
de ses usages. Semblablement, peut-on dire, celui-1a seul est qualifié
pour étudier la pensée et la piété chrétienne a tel moment de I’his-
toire, qui en connait les racines profondes. S’aventurer dans ce
domaine en dilettante ou en esprit fort, c’est s’exposer a des contre-
sens qui risquent bien de fausser toute I'enquéte.

Mais il faut aller plus loin, il faut oser dire que seul le croyant
peut comprendre vraiment le sens de I’histoire des dogmes. Car la
difficulté git plus profond, elle tient a la nature méme du dogme
chrétien. On serait tenté, a premie¢re vue, de rapprocher histoire des
dogmes et histoire de la philosophie, pour faire voir que les problémes
de méthode et d’exposition sont les mémes. Et il est bien vrai que
des difficultés analogues a celles que nous abordons ici se rencontrent



METHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 37

dans Phistoire de la philosophie, celle de la subjectivité de I'historien
par exemple ®. Mais cette analogie ne doit pas nous faire mécon-
naitre le probléme spécifique de I'histoire des dogmes, qui tient au
caractére du dogme chrétien. Tandis que pour Pantiquité, selon la
définition d’Augustin, apres Cicéron, Dogmata sunt placita sectarum,
ces théses maitresses qﬁ’on ne peut contester sans cesser d’appar-
tenir 4 P’école dont on se réclamait @, pour I’Eglise chrétienne, au
contraire, le dogme est un énoncé qui condense en une bréve formule
le mystére du Christ. Certes, il y aura dans T’histoire de I’Eglise des
écoles théologiques avec des positions bien définies, qui feront revivre
dans le moyen 4ge et au dela, jusqu’a nos jours, ces placita sectarum,
mais ces écoles mémes ne mettront pas en question le dogme de la
Trinité ni celui des deux natures du Christ.

Ce caractére particulier du dogme s’avére dés P'origine de la pensée
chrétienne. Chose bien faite pour surprendre le philosophe, le point
de départ de Phistoire des dogmes n’est ni le message de Jésus de
Nazareth, ni P’Evangile paulinien. Il n’y a pas développement
rectiligne, a partir d’une proposition premiere, qui serait posée par
révélation. I’Eglise des origines, en revendiquant pour elle I’Ancien
Testament, se trouve chargée de toute une théologie, et d’une doc-
trine du Messie élaborée par le judaisme. Mais cette doctrine du
Messie vient de se heurter a la croix du Golgotha qui est, au sens
plein du mot, un scandale, une pierre sur quoi se brise la foi des
Juifs pieux. Les apotres, des avant saint Paul, affirment que Jésus
de Nazareth, crucifié par les Juifs, est le Messie de Dieu, son Christ.
Ils Pappellent le Seigneur, 6 Kipioc, appliquant a Jésus ce titre qui
dans la LXX servait a traduire le nom méme de Dieu. Clest la le
paradoxe premier de la prédication chrétienne ; c’est 1, si je vois
bien, le véritable point de départ de I’histoire des dogmes, le ressort -
toujours actif de ce mouvement de pensée qui durera autant que
PEglise.

L’Eglise chrétienne est la communauté de ceux qui croient que
Dieu s’est révélé en Jésus, qu’il ’a donné pour Sauveur du monde
et qu’il P’a fait triompher de la mort en le ressuscitant. Mais tout
cela, Dieu I’a accompli de la fagon la plus imprévue, la plus décon-
certante : « Nous préchons Christ crucifié», écrit Papétre aux

(1) Cf. Bulletin de la Société frangaise de philosophie, 1936, no 3: Sur la notion
d’histoire de la philosophie. — (2) Cf. Cicéron, Academica priora, 11, 27 «... de
decretis, quz philosophi vocant déyuara, quorum nullum sine scelere prodi poterit »,



18 HENRI MEYLAN

Corinthiens, «scandale pour les Juifs, folie pour les Grecs». Ce qui
choque les Juifs, ce n’est pas que Dieu ait envoyé le Messie, mais
c’est qu’on veuille leur faire reconnaitre comme Messie ce rabbi de
Nazareth qui a fini, maudit de Dieu, sur une croix. Ce qui fait sourire
les Grecs, ce n’est pas qu’un fils de Dieu, un demi-Dieu, fasse des
miracles — il s’en faisait 4 Epidaure et ailleurs —, c’est que le Dieu
des chrétiens se soit laissé acculer a une fin si pitoyable (Pattitude
et les griefs de Celse sont, a cet égard, extraordinairement révéla-
teurs du scandale qu’est ’Evangile pour un esprit religieux de ’an-
tiquité).

Des les origines, donc, la pensée chrétienne médite sur ces para-
doxes de Pincarnation et de la passion. Dieu est 13, il est 13 en Jésus,
mais tout autrement que les hommes n’avaient prévu, d’une maniére
qui bouleverse les cadres de leur théologie et qui choque les habi-
tudes de leur pensée. Et ce caractére est essentiel, on le retrouve a
travers les siecles. Aux origines de la Réformation, Luther a ressaisi
fortement ce paradoxe de la foi chrétienne, lorsqu’il oppose a la
theologia glorie — il faut entendre par 13 toutes les constructions
de la théologie naturelle, — la theologia crucis, qui est celle de I’Evan-
gile paulinien.

On a souvent considéré I’histoire de la pensée chrétienne comme
I'histoire de ’adaptation de la foi 4 la pensée antique, on a fait d’Ori-
géne le pere du « dogme grec ». Et cela est juste, sans doute, encore
quil faille y apporter bien des atténuations ®. Mais on pourrait
tout aussi bien souligner, du II¢ au IV® si¢cle, la résistance que la
tradition chrétienne oppose a l'influence de la pensée antique pour
maintenir son caractére propre en face de I'hellénisme et du judaisme.
Marcion, Irénée, Athanase, si différents soient-ils, se situent tous
trois sur cette ligne de combat. Et il n’est pas exagéré de dire que
les formules trinitaires du IVe siécle avaient surtout pour but de
mettre a ’abri de la critique d’un Arius P’essentiel du mystere chré-
tien, la relation unique du Pére et du Fils. Cela ne veut pas dire
que l'on y soit toujours parvenu. Jamais Origéne, par exemple,
n’a pu pleinement comprendre la scéne de Gethsémané.

Que le mystere chrétien soit au dela des formules qui tentent de
Pexprimer avec des mots humains, cela résulte, 3 mes yeux, de I’his-

(r) Cf. les remarques suggestives de M, Hal Koch sur le paradoxe d'Origéne,
dans Pronoia und Paideusss (Berlin, 1932), p. 306 ss.



METHODE HISTORIQUE ET HISTOIRE DES DOGMES 39

toire méme de ces dogmes, de leur lente élaboration et des contro-
verses qu’ils ont provoquées. Mais qu’il y ait un mystere chrétien,
le mystére de Jésus, qu’il y ait eu dans la vie et dans la mort de Jésus
une intervention de Dieu lui-méme, c’est ce que le croyant ne peut
mettre en doute. C’est ici la limite entre celui qui croit et celui qui
ne croit pas.

Et c’est le sens méme de I’histoire des dogmes qui est en cause.
Celui qui ne croit pas ne comprend plus rien. L’histoire de la pensée
chrétienne ne peut lui apparaitre que comme une suite d’errements,
de faux départs, de pseudo-problémes, comme un double et une
caricature de Thistoire de la philosophie. Le distique de Geethe
sur histoire de I’Eglise est assez significatif, je pense,

Es ist die ganze Kirchengeschichte
Mischmasch von Irrthum und Gewalt.

Rien d’étonnant, s’il en juge ainsi : il sest mis hors des conditions
d’intelligibilité ; il passe a c6té du point central, d’ou la vue s’ouvre
sur les grandes perspectives de cette histoire.

Le croyant, au contraire, peut en deviner le secret, car il sait a
quel point mystérieux toutes les affirmations du dogme se référent,
il peut dégager les constantes de cette prodigieuse élaboration et de
ces controverses séculaires. Il usera certes, et de son mieux, de tous
les instruments que comporte la technique historique, il ne se sous-
traira 4 aucune des investigations nécessaires ; mais, au lieu de faire
abstraction — en théorie, tout au moins — de ses convictions, il
fera son travail avec toute son dme, avec tout ce qu’il sait et tout ce
qu’il est. Et qui ne sent combien sa foi et son expérience ’aideront
a comprendre ?

Mais les différences confessionnelles n’opposent-elles pas une bar-
riere infranchissable a cette compréhension ? Le fait, par exemple,
que Phistorien appartient 4 une Eglise réformée ne 'empéchera-t-il
pas de pénétrer le sens de la tradition luthérienne ou de la tradition
romaine ? Cette objection est justifiée : les catalogues d’hérésies que
nous a transmis ’Eglise ancienne, les traités de polémique des XVIe
et XVIIe siécles ne donnent que trop de preuves d’erreurs, d’injus-
tice, d’incapacité a entrer dans la pensée d’autrui. Et, sur ce point,
aujourd’hui encore, chacun de nous peut faire son mea culpa sans
attendre celui d’autrui.

Néanmoins, Pobjection n’est pas irréfutable. N’y a-t-il pas, en



40 HENRI MEYLAN

fait, un accord réel sur le fond méme, sur le mystére du Christ et
la réalité de la griace ? « Grec, latin, réformé, gomariste, arminien »,
écrivait Charles Secrétan en 1886, «on pn’est chrétien que d’une
maniére : le cceur brisé, la joie discréte, le désabusement sur soi-méme,
Pintime reconnaissance pour un pardon accordé, pour une guérison
commencée, pour la grice de pouvoir se donner soi-méme, le besoin.
et la faculté de s’unir a4 Dieu dans la pri¢re et dans 'amour de ses
enfants. »

Et surtout, cette objection méme est un rappel a Pordre et un
aiguillon pour Phistorien. Sachant a quelle tradition il appartient, il
doit s’efforcer d’autant plus de comprendre les autres et de saisir leur
raison d’étre. Ces secrets-la, seule l'intelligence éclairée par ’amour
peut les pénétrer. Il y a une générosité du cceur sans laquelle Pesprit
critique ne peut que détruire ce qu’il touche.

Sans doute, il reste toujours difficile & un catholique de comprendre
le caractére proprement religieux de la révolution inaugurée par
Luther en théologie (), tout comme 4 un protestant de pénétrer le
sens exact du réalisme sacramentel de ’Eglise ancienne ; mais cela
ne sera pas impossible, si Pon y met de la bonne volonté, et la bonne
volonté, dans ce cas, signifie la ferme volonté de comprendre. L’ac-
cord ou, du moins, la convergence de travaux poursuivis sur la
conversion de saint Augustin et linterprétation des Confessions
par des savants tels que Karl Holl, M. Karl Adam et M. Alberto
Pincherlé, sont un gage précieux de ce que 'on peut espérer.

Sentire cum Ecclesia, il y a dans cette maxime catholique une vérité
profonde, en dépit de l'usage qu’on en fait trop souvent. Rien ne
peut, en effet, remplacer chez I’historien ce sens de ’Eglise qui per-
coit les pulsations de la vie divine dans les antiques prieres de la
liturgie, dans les cantiques des fideles, dans les questions élémentaires
du catéchisme comme dans les plus hautes spéculations des docteurs
sur le mystére de Pamour de Dieu.

Lausanne. Henri MEYLAN

(r) Qu’il me soit permis de rendre hommage ici 4 la qualité de certaines pages
du Pére Congar sur la Réforme, dans son beau livre Chrétiens désunis (Paris, éd.
du Cerf, 1937), p. 16 ss.



	Remarques sur la méthode historique et son application à l'histoire des dogmes

