Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1939)

Heft: 110

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

C. Lavercne, O. P., Guide pratique de chronologie bibligue. Paris, Bloud et

Gay, 1937.

L’auteur nous définit, lui-méme, le but qu’il s’est proposé : « Si nous avons
d’excellents atlas bibliques, qui nous permettent de situer dans Pespace les
événements dont parle la Bible, nous sommes dépourvus de cartes pour situer
dans le temps ces faits et gestes sacrés. On nous donne des chiffres. Leur poids
accable la mémoire. Bien vite nous retombons dans la nuit et nous voila
exposés a tous les anachronismes, car la mémoire est un mauvais instrument
chronométrique ». Ce but, ’auteur ’a réalis¢ de deux maniéres paralléles,
Chaque double page est consacrée a un siécle : 4 gauche, nous trouvons avec
leur date les événements les plus importants dans tout 1’Orient ancien; a
droite, une carte volontairement trés schématisée, avec des fléches et des
dates, fixant les principales conquétes ou les invasions. L’idée est ingénieuse
et la réalisation en est parfois heureuse, Il serait trop facile d’aligner un
grand nombre de dates qui étonnent par leur précision ou par leur choix quel-
que peu arbitraire : ainsi nous apprenons, p. 6, que si «’ére cosmique »
se place avant 3 000 000 000, la «création du monde visible et invisible »
a eu lieu 4 une « date inconnue ». P. 62, Pauteur place entre 600 et 595 « mort
de Tobie, fils» P. 34, « 25 févr. 1963 : inscription du Ouadi Hammamat »,
sans autre exylication, ce qui ne sert a rien. Mais c’est un défaut auquel aucun
résumé de ce genre ne peut échapper entiérement, nous ne nous y arréterons
donc pas.

Par contre, consacrer une double page & chaque siécle, ¢’est manifestement
trop ou trop peu, c’est trop rigide, en tout cas, pour étre profitable. Pour les
époques les plus anciennes, pratiquement en dehors d’une chronologie « bibli-
que », ’auteur est amené a donner des indications de pur remplissage. Aucun
des personnages mentionnés p. 22, égyptiens ou mésopotamiens, n’intéresse
Phistoire biblique. Est-ce pour établir au moins un rapport que ’auteur place
dans ce XXVTe si¢cle I’épisode de la Tour de Babel ? Pour les dix derniers
siécles avant ’ére chrétienne, plus de détails auraient été nécessaires pour
faire vraiment une « chronologie biblique ». De plus, la forme purement chro-
nologique donnée a ces tables fait mettre sous la méme date les événements
les plus disparates, sans que le synchronisme entre les différents pays appa-
raisse clairement. Voici pour ’année 425 : « Xerxés II. Sogdianos. Darius II
(2 404). Les Nuées d’Aristophane. Les Guépes, Lelivre de Jonas ». Une colonne
consacrée a chaque peuple ou groupe de peuples aurait permis de montrer
beaucoup plus clairement tout 2 la fois le développement de chaque peuple et
le synchronisme entre les différentes civilisations.

Les cartes schématiques sont innovation principale de ’auteur. La aussi



74 COMPTES RENDUS

un cadre trop rigide a nui a la réussite de ’entreprise. Il était tout 2 fait super-
flu de donner une carte par siécle (1), Plusieurs sont bien a leur place et, par
leur schématisation méme, donnent bien 'impression voulue, mais beaucoup
d’autres sont tout a fait superflues (), La ol une carte d’ensemble ne s’impo-
sait pas, n’aurait-il pas mieux valu ne rien mettre ou profiter de la place pour
disposer des cartes plus générales (ensemble d’un pays), ou plus spéciales
(situation des peuples a tel moment précis)(3), méme si cela ne correspondait
pas exactement au siécle de la page de gauche ? Dans d’autres cas, a vouloir
faire entrer toute I’histoire d’un siécle dans la méme carte, on aboutit 3 une
confusion regrettable (4).

Tel qu’il est, ce manuel rendra de précieux services a ceux qui veulent rapi-
dement vérifier une date ou chercher les événements contemporains de tel ou
tel personnage de la Bible.

Geo. NAGEL.
Aran Ricuarpson, The Gospels in the making. An introduction to the recent
criticism of the synoptic gospels. London, S. P.C. K., 1938, 191 p. in-16.

« Notre but en écrivant ce livre est de rendre compte des résultats auxquels
sont parvenus les critiques modernes dans leurs études sur les évangiles
synoptiques. Nous nous sommes efforcé de nous faire comprendre de tout
lecteur, méme non spécialiste des questions de critique néotestamentaire...
Nous nous occuperons du développement de la tradition évangélique durant
la période la plus ancienne, celle de la tradition orale, et de la cristallisation
de la tradition dans les documents écrits que sont nos évangiles synoptiques. »

L’auteur de La formation des Evangiles a fort consciencieusement rempli le
programme qu’il s’est tracé en ces termes dans sa préface. En une langue sim-
ple et vivante, il met son lecteur au courant des recherches récentes sur les
évangiles synoptiques, il souligne en particulier ’apport précieux de la Form-
geschichte dans ce domaine. Bref, il nous donne une ceuvre de bonne vulgari-
sation, que liront avec profit ceux qui voudront s’informer rapidement de
Pétat actuel de la question synoptique.

Une notice bibliographique termine le volume : elle ne cite que des ouvra-
ges anglais ou des traductions anglaises de livres allemands. On ne saurait
exiger d’une telle notice d’étre compléte. C’est toutefois commettre un oubli
assez grave que de ne pas mentionner The Moffatt New T estament Commen-
tary, 'un des meilleurs commentaires anglo-américains a l'usage du grand

public. Ph. MENOUD.

(1) P. 63, la carte nous montre les différentes conquétes perses, mais la prise de
Jérusalem tombant dans ce siécle, 'auteur a cru de son devoir de I'y mettre. —
(2) Cf. p. 11, 13, 135, 17 et 19 qui n’apportent vraiment aucun élément utile. —
(3) Cela aurait évité de mettre, par exemple, sur une carte intitulée XXXIITe siecle
des localités du Haut Nil qui n’ont certainement rien & y faire 4 ce moment-la. —
(4) Cf. p. 61, qui groupe les grandes conquétes assyriennes et celles de I'empire
néo-babylonien.



COMPTES RENDUS 7

Philippe MevLAN, Fean Barbeyrac (1674-1744) et les débuts de Penseignement
du droit dans Pancienne Académie de Lausanne. Contribution 4 Phistoire du
droit naturel. Lausanne, Rouge, 1937. 260 p. gr. in-8°, et 4 pl. hors-texte.

Il n’est pas trop tard pour signaler dans cette Revue la remarquable mono-
graphie que M. Philippe Meylan, professeur de droit romain a ’Université de
Lausanne, a consacrée a Jean Barbeyrac, a 'occasion des fétes académiques
du IVe centenaire. Cet ouvrage, solidement construit, aprés une enquéte
approfondie poussée jusque dans les bibliothéques de Hollande, se lit avec
un intérét croissant ; il éclaire d’un jour nouveau une époque de I’histoire de
notre Académie et de la pensée en Suisse romande, le début du XVIIIe siécle.

C’est tout d’abord un chapitre de ’histoire du Refuge, car le fils du pasteur
Antoine Barbeyrac, lequel fut un des fondateurs de la Chambre francaise
des réfugiés a Lausanne, a connu par expérience les souffrances de lexil.
Né en 1674, élevé a2 Montpellier chez son oncle, le médecin, Jean Barbeyrac
n’avait pas douze ans quand il rejoignit ses parents, qui avaient déja gagné
la Suisse comme tant d’autres. « Franchie la porte de Rive, dans les murs de
la petite ville naguére si calme et presque rustique, au parler vétuste, trai-
nant et sourd, P'enfant du Midi retrouvait partout ’accent familier et les
vertus actives de sa terre natale. En vérité, Lausanne était envahie » (p. 32).
On a beaucoup parlé de ces réfugiés, de I’accueil qu’ils regurent, des collectes
qui furent faites pour eux, de ce qu’ils apportérent en échange au pays qui
les hébergeait. Tout cela est vrai, et il faut rendre aux autorités civiles et
ecclésiastiques, a celles de Berne surtout, ’hommage qui leur est dii. Mais on
n’a pas assez dit — et c’est ce que souligne M. Ph. Meylan — les difficultés qui
survinrent aa bout de quelque temps, la lassitude et parfois la mauvaise
volonté des habitants des petites villes vaudoises, les mesures qu’on en vint
a prendre pour débarrasser le pays de cette foule de gens, dont les ressources
étaient épuisées et qui avaient perdu P’espoir de regagner une fois leur patrie.

C’est ainsi que les enfants de feu le pasteur Barbeyrac furent priés de s’en
aller, au printemps 1693, alors que Jean, I’ainé, venait d’achever ses études
de théologie & I’Académie. II n’était pas bourgeois de Lausanne — de 1685 a
1705, MM. de Lausanne n’admirent a la bourgeoisie que dix réfugiés frangais,
tous, sauf le pasteur Merlat, gentilshommes ou riches commergants (p. 43,
n. 2), et ceci en dit long sur la fermeture des bourgeoisies urbaines — il
n’était pas méme « habitant », mais seulement « toléré jusques au bon vouloir
de Messieurs ». Malgré ses talents, il n’avait guére de chance d’obtenir une
cure vaudoise ; il partit donc pour le Brandebourg avec son frére et ses deux
sceurs et c’est & Berlin qu’il s’tablit en 1697 comme maitre de langues ancien-
nes au Collége frangais.

Les difficultés qu’il éprouva bientdt du cdté des pasteurs de la Colonie, a
cause de son indépendance d’esprit, le firent renoncer au ministére pastoral
et c’est a la carriére des lettres qu’il se voua sans regret, sibi suisque Musis
canens. « Curieux en livres et en reliures », il devait, lui qui n’était pas juriste
de formation, se vouer au droit naturel et mettre en bon frangais Le droit de la



76 COMPTES RENDUS

nature et des gens de Pufendorf (1706), puis son abrégé, Les devoirs de Phomme
et du citoien (1707). Ce que signifie alors le droit naturel — M. Ph. Meylan I’a
fort bien montré —, c’est le systéme général des devoirs de 'homme envers
Dieu, envers lui-méme, envers ses semblables ; il embrasse non seulement la
jurisprudence, mais la morale et la politique, la religion. « Science qui devoit
étre la grande affaire des hommes », déclare Barbeyrac, et qui a été néanmoins
«de tout tems extrémement négligée » (p. 52). Contre les objections de Mon-
taigne, en dépit du scepticisme de Bayle, Barbeyrac soutient qu’il y a une
loi naturelle, et que Phomme peut la connaitre, grice a la raison que Dieu
a mise en lui. « La conformité de la Morale chrétienne avec les lumiéres les
plus pures du Bon-Sens est une des preuves les plus convaincantes de la divi-
nité du Christianisme » (p. 54). Assez de discussions théologiques, assez d’in-
tolérance, dont les protestants, eux aussi, n’ont donné que trop d’exemples !
« 8i Pon considére le peu de bons livres de Morale que nous avons, surtout en
notre langue, en comparaison de ce nombre infini d’ouvrages de Controverse
qui inondent les bibliothéques et les boutiques des libraires, on en conclura
aisément que l’étude de la Morale est fort négligée» (p. 55). En fait, c’était bien
la nouvelle théologie qui se frayait un chemin, sous le couvert du droit natu-
rel : « L’Ecriture et la Raison, pourvu qu’on les joigne ensemble, sont deux
guides infaillibles de notre conduite ». Et certes, note M. Meylan avec beau-
coup de justesse, « ’hétérodoxie de Barbeyrac, en se donnant pour parrains
un Locke et un Jean Leclerc, n’était pas douteuse,... mais sa foi de chrétien
était sinceére et forte. En toute conviction, il appartenait au protestantisme
libéral, dont le XVIIIe siécle naissant semblait bien annoncer le triomphe,
mais un triomphe dans la lutte et peut-étre dans la dure épreuve » (p. 57).

Tel était ’homme que ’Académie de Lausanne proposait 2 MM. de Berne,
en 1708 pour occuper la chaire de droit et d’histoire récemment créée a I’ins-
tigation du bailli, J.-J. de Sinner. Il y fallut de longues négociations qui sont
ici contées avec beaucoup de saveur, grice 3 I’abondante correspondance
inédite de Barbeyrac et de ses amis. L’installation solennelle, le 19 mars 1711,
et le discours prononcé par Barbeyrac sur «la dignité et Iutilité du droit et de
I’histoire » marquent vraiment une date dans nos annales. Entre ’Académie
acquise aux idées libérales, le bailli bernois, ce patron des lettres, auquel il
faut rendre un juste hommage, et les membres des Conseils de la ville, qui
avaient contribué de leurs deniers a la création de cette nouvelle chaire,
Pharmonie était compléte : le grand banquet donné a ’'Hoétel de ville en té-
moigne au surplus. Et les tilleuls que Sinner fit planter alors dans la cour de
I’Académie, pour remplacer le vieil ormeau de Scapula, ces robustes tilleuls,
chers a tous les Vaudois dont Pesprit s’est formé a ombre de leur frondaison,
symbolisent vraiment une nouvelle plantation dans notre sol.

Les désillusions n’ont pas tardé : I’absence de curiosité des étudiants, dont
pas un ne vint au cours de droit romain annoncé par Barbeyrac — il eut en
revanche de nombreux auditeurs poar ses lecons de droit naturel et d’his-
toire données en francais 2 PHétel de ville —, le manque de livres dont



COMPTES RENDUS 77

Pérudit avait besoin pour ses travaux, en particulier pour sa traduction
annotée de Grotius, les soucis du ménage, bientdt méme les premiéres protes-
tations du clergé, dans la Classe de Morges, contre les libertés que ’on pre-
nait a ’Académie avec la signature du Consensus. Néanmoins, comme la
prouvé M. Ph. Meylan, ce sont des raisons proprement matérielles qui ont
déterminé Barbeyrac a quitter Lausanne, en 1717 déja, pour se rendre a
Pappel flatteur de Groningue, ou on lui offrait une chaire de droit public et
privé. « Je suis dans un pais », écrit-il 4 Turrettini avant de quitter Lausanne,
«ot il n’y a rien a faire, et ou la fainéantise et I’ignorance prennent de jour en
jour de plus fortes racines. La pension que j’ai ne suffit pas pour vivre seule-
ment ; point de legons particuliéres, ou fort rarement, et mal payées. On
m’avoit promis et repromis une maison qu’on ne m’a point donnée. Que
faire ici ? Sans les amis que j’y ai, et ceux de Genéve, surtout vous, Monsizur,
...Je n’aurois assurément rien a regretter » (p. 116).

Il eut pourtant beaucoup a regretter. Jamais les relations épistolaires ne
furent si fréquentes entre la Suisse et la Hollande qu’aprés son départ et
c’est a bon droit que M. Ph. Meylan a pu intituler ce chapitre : « Lausanne
a Groninguc ». Il y fait entendre, de fagon trés attachante, I’écho direct que
Ihumiliante affaire du Comsensus a laisse dans la correspondance inédite.
Qui pourra lire sans en étre remué, dans Pexcellent fac-similé de la p. 140, la
lettre a J.-P. de Crousaz, datée de Groningue, le 11 mai 1722, ou Barbeyrac
donne libre cours a son indignation devant la catastrophe qui tombe sur ses
amis ? « La malédiction de Dieu est sur votre canton ; ’esprit d’étourdisse-
ment I’a frappé : ’'Humanité, le Christianisme, les principes de la Réforma-
tion, et ceux de la bonne Politique, tout y est foulé aux pieds; on n’y écoute
plus que des passions furieuses. Heu fuge crudeles terras, fuge litus aratum ».

Mais c’est moins P’histoire des relations de Barbeyrac avec de Crousaz, de
leur brouille retentissante, due semble-t-1l 4 la vanité presque mégalomane
du philosophe lausannois, et de leur réconciliation qui nous intéresse ici que
Iinfluence de Barbeyrac et de ses idées au pays romand. Car, en dépit de ce
qu’ll disait en quittant Lausanne, il avait agi sur les esprits et formé des dis-
ciples. Pour avoir entendu ses legons de droit naturel, deux jeunes théolo-
giens de valeur, Gabriel Seigneux et Charles-Guillaume Loys de Bochat,
s’étaient tournés vers ’étude du droit, et le second devait lui succéder, a
vingt-trois ans, dans la chaire de I’Académie.

Seigneux et Loys de Bochat, ces deux noms sont liés, on le voit en lisant
M. Ph. Meylan, a toutes les initiatives d’ordre intellectuel prises a Lausanne :
la restauration de la Bibliothéque académique si démunie, la fondation de
la librairie et de Pimprimerie confiées 4 Marc-Michel Bousquet, la publication
de la Bibliothique italigue, le projet, point du tout chimérique, bien qu’il
reste mal connu, de faire de ’Académie une Université, qui faillit aboutir
en 1738,

Il n’est pas jusqu’au manifeste de Davel (1723) qui ne trahisse Iinfluence
des conceptions du droit naturel, sans que, pour autant, Barbeyrac ait jamais



78 COMPTES RENDUS

souscrit 4 I'idée que MM. de Berne fussent devenus les tyrans du Pays de
Vaud.

On le voit, qu’il s’agisse du Refuge, du droit naturel, de la tolérance ou du
Consensus, le livre de M. Philippe Meylan apporte du nouveau et donne a
réfléchir. Puisse-t-il susciter de nouvelles recherches sur ce XVIIIe siécle,
qui fut une des périodes les plus brillantes de notre histoire et sur lequel
il y a encore tant a faire, dont les correspondances savantes, toutes ou
presque, sont encore 4 éditer. Et M. Meylan fait mieux que de signaler des
sujets de theése, il donne P’envie de se mettre au travail ; car, en le suivant,
on ne rencontre pas seulement des idées, mais des hommes ; il a su user géné-
reusement de son privilége d’historien, qui est de prendre immédiatement
contact avec la réalité vivante du passé et d’en faire part a d’autres.

Henri MEYLAN.

Rent Poirier, Le nombre. Nouvelle Encyclopédie philosophique. Paris,

Alcan, 1938.

M. René Poirier, ancien éléve de M. A. Lalande auquel il a succédé récem-
ment dans la chaire de logique et de philosophie des sciences a la Sorbonne,
déja connu par sa remarquable thése : Essai sur quelques caractéres des notions
d’espace et de temps, vient de publier dans la Nouvelle encyclopédie philosophi-
que d’Alcan un petit livre intitulé Le nombre. Cet ouvrage comporte deux
parties distinctes : la premiére, consacrée a la pensée logique ; la seconde,
au nombre abstrait et 4 ses extensions. Bien entendu, dans l'une et I’autre
partie M. Poirier traite les problémes en logicien et en philosophe, mais c’est
a la premiére partie, exclusivement logique, que nous voudrions nous atta-
cher dans les bréves remarques qui suivent.

I1 s’agit, sous des dehors trés modestes et dans le détail d’analyses fort
subtiles et d’'une admirable précision, d’un probléme qui nous est toujours
apparu comme fondamental, celui des bases méme de la logique. Nous ne
saurions trop en recommander la lecture et surtout la méditation soit a ceux
qui doivent enseigner cette discipline, soit a ceux que ces problémes, fonda-
mentaux pour la philosophie, intéressent personnellement.

Tout d’abord ils y trouveront beaucoup d’éclaircissements fort utiles sur
la symbolique de la logique moderne ; en effet le logicien contemporain, sous
condition de sérieux dans I’étude de sa discipline, se trouve a mi-chemin
d’une logique aristotélicienne maigre et dépourvue de portée véritable et
des logiques symboliques (Couturat, Russell, Peano, Hilbert) variées et de
véritable portée, mais dont les bases mémes sont encore incertaines. Elles
sont Pceuvre de mathématiciens ou de logiciens et ont été créées en vue de
la réduction logistique des mathématiques a de purs modéles logiques. On
sait avec quelle ardeur et quelle pénétration M. Brunschvicg et M. Enriqués
ont, avec d’autres, détaillé ’échec de cette tentative, mais de cette tenta-
tive, avortée sans aucun doute, reste une symbolique nouvelle.

Seulement cette symbolique ou ces symboliques sont- dés DI'abord enta-



GOMPTES RENDUS 79

chées d’un vice congénital, celui qui concerne la définition méme des opéra-
tions fondamentales : implication, négation, égalité, affirmations alterne et
simultanée, etc... De quoi s’agit-il en fait: de conventions, disons plus exac-
tement de simples définitions décisoires, ou d’opérations réelles de D’esprit ?
Suivant la premiére tendance, on traite les postulats de la logique comme le
géométre ceux de la géométrie, c’est-a-dire qu’on se les donne sinon arbitrai-
rement, le mot serait trop fort, du moins conventionnellement ; mais on
oublie que le logicien ne raisonne pas seulement sur des postulats mais avec
eux. Autrement dit, le logicien se trouve dans la désagréable situation d’em-
ployer, effectivement, dans ses raisonnements les instruments mémes qu’il
soumet & la critique intellectuelle ; autrement dit, il commet une pétition
de principes, ce que ne fait pas le géométre.

D’autre part, si’on se prononce en faveur de leur caractére opératoire, on
se trouve devant un probléme nouveau, celui de distinguer clairement ce
qui est irréductiblement opératoire et ce qui comporte une traduction for-
melle, car a nos yeux la logique ne commence qu’avec Pécriture. Or c’est
précisément a la solution de ce probléme trés difficile et subtil que M. Poirier
consacre la premiére partie de son ouvrage.

Pour dire les choses le plus simplement possible, Pauteur s’efforce de
situer 'un par rapport a l'autre le facteur psychologique d’opération men-
tale et le facteur logique d’écriture symbolique et formalisable que pose
inéluctablement une réflexion prolongée sur les définitions premiéres.

C’est ainsi qu’il commence par situer logique et intuition 'une par rapport
a Pautre, puis par distinguer les trois plans de pensée mis en jeu : le plan de
opération, celui de la formalisation et celui enfin des notions expérimen-
tales que figurent les symboles. Il distingue les normes et catégories primaires,
qui ne peuvent qu’étre décrites par le langage et échappent a toute forma-
lisation (de méme que les normes d’enchainement) des autres normes formali-
sables. Il montre les conséquences qui en résultent pour la certitude qu’on
peut en avoir et pour les idées de vérité et de fausseté qui par la perdent leur
caractére de principes uns et homogénes. Il souligne en particulier ’opposi-
tion qui existe entre les caractéres exclusif («a est b» est exclu) et suspensif
(«a est b » n’est pas établi, c’est-a-dire « a est b » est douteux) de la négation,
et cette remarque nous semble capitale.

I1 y aurait encore beaucoup a dire a ce propos. Insistons seulement sur un
point qui nous semble essentiel et fécond : la confusion qui se trouve cons-
tamment dans les axiomatiques mathématiques entre les procédés de véri-
fication (par exemple, chez Hilbert, application des lettres V et F pour vérifier
le bien-fondé du systéme d’axiomes admis) et les opérations logiques pro-
prement dites, sans qu’il soit nécessaire de parler « d’une expérience combi-
natoire méthodiquement dirigée » comme d’une « physique des signes discon-
tinus » (p. 14), image sans doute, mais image propre a multiplier les malen-
tendus, car logique et physique sont deux choses différentes.

Disons, a la décharge des mathématiciens, qu’il y a moins d’implicite en



8o COMPTES RENDUS

mathématiques qu’en logique, qu’il est beaucoup plus aisé d’expliciter la
qu’ici les relations fondamentales, que le mathématicien identifie facilement
la pensée mathématique avec Décriture de ses chaines symboliques beau-
coup plus transparentes que les mots du langage verbal. On peut conclure
sur cette remarque de M. Poirier : « Certaines théses des axiomatiques éveil-
leront sans doute dans peu d’années la surprise que nous éprouvons devant
Pargument ontologique, et les discussions du XVIIe siécle. Ce n’est point
outrager MM. Russell et Hilbert que d’évoquer a leur sujet Descartes, Leibniz
et Spinoza (p. 63) ». Ne constate-t-on pa. en effet avec stupéfaction — pour
ne citer quun exemple qui nous a presque saisi — que les mathématiciens
partent de la notion de « nombre entier naturel » pour construire leur théorie
générale du nombre, comme d’un donné (d’une « création de Dieu » disait a
peu prés L’Hermitte) pour redescendre ensuite de la théorie générale 4 la justi-
fication de ce nombre naturel par «contre-coup » Le procédé, justifiable
mathématiquement, parce que simple confirmation de la fécondité de la
généralisation ainsi obtenue, serait dépourvu de portée logique dans la mesure
ot Pon croirait avoir expliqué par la la nature méme du nombre naturel :
on se borne a le retrouver au titre « d’invariant », ce qui est bien différent.

Or tout cela s’éclairerait d’une lumiére singuliérement vive si ’on admet-
tait avec M. Poirier que «la logique traditionnelle comprend deux éléments
trop souvent confondus: d’une part une description des lois fondamentales
du raisonnement, une logique réelle de I’assertion psychologique... d’autre
part une logique symbolique ot les symboles employés n’ont en principe
aucun sens intuitif direct, mais sont, accessoirement, susceptibles de diverses
interprétations logico-géométriques » (p. 51). Cette nuance est presque tout.

J. o 1a HARPE.

CONGRES DE LYON

Le ITe Congreés des Sociétés de philosophie de langue frangaise aura lieu
a Lyon, les 13 et 14 avril 1939. Les thémes choisis sont : 1. « "Univers » et
2. « Spinoza ». Parmi les communications annoncées s’en trouve une de notre
collaborateur, M. Samuel Gagnebin. Le texte imprimé des communications
sera remis aux congressistes, a ’avance, afin de réserver le plus de temps
possible aux discussions.

On sait le grand intérét qu’a présenté le congrés de Marseille, en 1938, pour
ceux qui suivent la renaissance des problémes métaphysiques en France.
(Cf. Pexcellent article de M. A. Forest, dans la Revue thomiste, juillet 1938,
p- 581-592.) La Revue souhaite au congrés de Lyon, qui réunit pour la pre-
miére fois les Sociétés de philosophie de Belgique et de Suisse romande aussi
bien que de France, une égale réussite. Puisse-t-il contribuer a nouer des
liens plus étroits entre les philosophes de « province » et ceux de Paris !

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes rendus

