Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 113

Artikel: Etudes critiques : la philosophie en Suisse allemande I'ceuvre
philosophique de M. Paul Haeberlin

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALLEMANDE
L’GEUVRE PHILOSOPHIQUE DE M. PAUL HABERLIN

Toute philosophie est fille du doute : nous commengons & philosopher dés
que 'immédiat et la premiére expérience sensible ne représentent plus pour
nous le réel ou Pétre véritable. Entre le phénoméne et I’étre une faille s’est
ouverte que la philosophie s’efforce précisément de combler. Mais, pour
atteindre ’étre 4 travers ou malgré le phénomeéne, deux voies s’offrent, appa-
remment exclusives 'une de ’autre. Ou bien P’étre est la connaissance pre-
miére ensevelie par le tourbillon de la vie et que Pétincelle du doute ressus-
cite ; plus exactement : le doute n’est que la manifestation de cette connais-
sance premiére, le stir indice qu’elle est réapparue : « Tu ne me chercherais pas
si tu ne me possédais ». Ou bien le doute est I’aiguillon d’une recherche dont
Pétre est le prix ; on trouvera P’étre au bout du chemin, & travers les labo-
rieux, mais fructueux circuits de la pensée, Dans le premier cas, le doute est
un voile qui se déchire: nous nous retournons vers notre savoir originel.
Dans le second, il est la chiquenaude initiale qui nous incite 4 nous mettre en
route.

S’agit-il en fait du méme éire, ce n’est pas notre propos de nous le deman-
der maintenant. Il nous suffit d’établir qu’ici s’affrontent deux conceptions
et que P’évolution récente de la philosophie nous a de plus en plus éloignés
de la premiére voie. Or M. Hzberlin s’en est justement fait le défenseur lucide
et courageux et veut montrer qu’il n’est pas de philosophie digne de ce nom
qui ne soit d’abord ontologie.

L’ceuvre du philosophe suisse allemand () est déja monumentale et il ne

(1) Points de repére biographiques : né en 1878 a Kesswil (Thurgovie) ; aprés des
études de théologie, il se voue a la philosophie et a la biologie. Directeur du Lebrer-
seminar de Kreuzlingen en 1904, il y enseigne la pédagogie et la psychologie et
publiera par la suite de nombreux livres et articles en ces matiéres. Professeur de
philosophie, psychologie et pédagogie & I'Université de Berne de 1914 2 1922 et dés
1922 a celle de Bile.



L'EUVRE DE M. PAUL HAZBERLIN 297

saurait étre question ici d’en donner une vue compléte, méme sommaire,
Pour cela, il faudrait suivre pas 4 pas son évolution, en marquer les tournants,
suivre parallélement son ceuvre philosophique, psychologique et pédago-
gique a travers ses nombreux livres (). D’ailleurs la pensée de M. Heberlin
est une pensée en marche, qui est consciente d’arriver maintenant, aprés des
titonnements, a la claire vue des fondements d’une ontologie. Aussi n’y
a-t-il peut-étre pas grand sens a s’appesantir sur un passé dont tout Pacquis
réapparait dans les derniers livres. Loin de nous pourtant I’idée que les livres
anciens pourraient avoir perdu leur intérét ou je ne sais quelle « actualité »,
tout au contraire ; mais il faut préciser que I’exposé que nous tentons est une
sorte de coupe dans ’ccuvre de M. Hzberlin & un moment peu favorable,
Un de ses derniers livres, en effet, Das Wesen der Philosophie, se présente
comme une «introduction a la philosophie » avec une double signification :
d’une part, la philosophie doit sans cesse réfléchir sur ses propres prémisses
et s’introduire a nouveau. Mais il s’agit en méme temps pour lauteur de
déblayer le terrain ou va s’élever, a proprement parler, son édifice définitif
(pour autant qu’il peut Iétre). Dans Pannée qui vient, paraitra — probable-
ment sous le titre : Naturphilosophische Betrachtungen — un essai d’onto-
logie générale qui seul permettra de juger de la portée et de la valeur exacte
des livres dont nous allons parler. Dans ces conditions, il serait vain de tirer
des conclusions trop rapides ou de discuter des points seulement effleurés et
insuffisamment éclaircis que le prochain livre traitera en détail, par exemple
le probléme du devenir ou du temps. Il parait toutefois opportun d’attirer
justement maintenant Pattention de la Suisse romande sur M. Hzberlin,
afin que DPeffort patient d’un philosophe suisse ne passe pas inapergu au
moment ou il va trouver son achévement.

« Si la vie, en son fond, avait vraiment un sens unique et clair, il n’y aurait
pas en elle d’esprit réflexif (Geist) qui s’oppose a ce non-sens ; la vie ne con-
naitrait ni non-sens (double sens), ni nécessité d’en venir a bout. La philo-
sophie ne serait pas nmon plus possible, parce que la vie, la vie humaine,
aurait cette totalité dont ’absence contribue a susciter la philosophie. Par
sa propre existence comme fille de ’esprit, la philosophie prouve le contraire de
ce qu’elle aimerait contempler au fond méme du réel. Si la vie était univoque,

(1) C’est le but que s’est proposé M. PETer Kamm dans son honnéte et minutieuse
thése, Philosopbie und Pddagogik Paul Hiberlins in ihren Wandlungen (Ed. Feldegg,
Zurich, 1938, avec un portrait). Il distingue des périodes dans I’ceuvre de M. Hzber-
lin, qui aurait évolué d’un idéalisme moral 4 une philosophie religieuse, pour aboutir
ces derniéres années & une philosophie « théorique » (dans le sens que les pages qui
suivent établiront). Le livre de M. Kamm permet de se familiariser rapidement avec
la pensée de M. Haberlin, mais on regrette qu’il s’abstienne a dessein de toute vue
critique et de toute confrontation avec les autres courants philosophiques, ce qui
elit aéré exposé et nous elit épargné les longueurs d’un examen microscopique ou
sont parfois noyés les aspects essentiels de I'ceuvre.



298 PIERRE THEVENAZ

elle ne contiendrait aucune problématique (@) et ne ferait surgir aucune situa-
tion problématique. Elle ne saurait pas davantage apparaitre problématique,
parce que 'opposition étre-phénomeéne présuppose la problématique. $’ y
avait dans la vie le sens que la philosophie veut y voir, rien dans la vie ne
serait vide de sens. Mais alors il n’existerait pas de problémes réels, car il y
a probléme lorsqu’on veut trouver un sens a ce qui en est dépourvu, et tout
probléme posé serait donc lui-méme privé de tout sens, c’est-a-dire inexistant
en tant que probléme. Le probléme philosophique ne serait a son tour qu’un
pseudo-probléme : c’est ainsi, encore une fois, que la philosophie dans son
propos contredit ses propres prémisses. La gageure qu’elle soutient, c’est,
tout en participant a la problématique de la vie, de prétendre voir en cette
vie quelque chose de non-problématique. Nous pouvons donc dire sous la
forme la plus simple : 1a philosophie se fait fort de comprendre la vie incom-
prehens1ble en soi. » @

La vie humaine est donc aux yeux de M. Hzberlin le siége de désirs et
d’aspirations contradictoires, le lieu de problémes constamment renouvelés et
jamais définitivement résolus. Elle se caractérise par une absence d’unité,
d’harmonie, de perfection ou d’achévement (¥ ollendung). L’homme ne peut
jamais embrasser le tout de son étre et le tout de sa vie et se dire : j’ai atteint
ce que je désirais. L’écoulement infini du temps ou se développe Iactivité
de notre volonté exclut par avance qu’il vienne un moment ou, par la réalisa-
tion compléte de nos désirs, elle n’ait plus a s’exercer. Et encore, pour parler
plus positivement, la volonté est-elle aux prises avec une contre-volonté
( Gegenwille), qui lui interdit de rester fidéle a elle-méme. La problématique
de notre existence se manifeste jusque dans ce fait douloureux que nous ne
sommes méme pas constants et « univoques » dans nos volontés : nous vou-
lons tout en ne voulant pas @),

Mais en face de ce non-sens, que nous offre la vie pratique, comme devant
Vignoramus de la Critique de la raison pure, M. Hazberlin s’est toujours
demandé : pourquoi chercherions-nous un sens 2 la vie et une connaissance
vraie de P’étre, si notre recherche n’était dés I’abord orientée par une con-
naissance originelle (urspringliches Wissen) par laquelle nous savons que
cette vie a en vérité un sens et que la vérité est? Nous portons en nous P'intime
persuasion qu’il y a dans les choses une vérité, et ne pas croire a cette vérité
serait nous mettre en contradiction avec nous-mémes. Si nous ne savions pas
que la vérité en tant que telle est une et éternelle, nous ne pourrions jamais
distinguer le vrai du faux. Nier Punité de la vérité et de 1’étre, c’est une affir-

() La phllosophle allemande fait un si large usage du mot Problematik qu’il nous
sera permis, pour simplifier lexposé et les traductions, de le transcrire par «la pro-
blématique », bien que le mot n’ait pas droit de cité dans le langage philosophique
frangais. — (2) Philosophie als Abenteuer des Geistes (La philosophie, une gageure
de lesprit), Ed. Schweizer Spiegel, Zurich, 1930, p. 20-21. — Cet opuscule d’une
trentaine de pages donne un excellent apergu de la manié¢re de M. Hzberlin et de
sa position en face de certains philosophes classiques. — (3) Ibid., p. 3-



L'GEUVRE DE M. PAUL HZBERLIN 299

mation qui se dément elle-méme. « On ne peut pas, en fait, avoir I'idée de la
vérité sans savoir en méme temps grice a elle quelque chose de la vraie nature
de ce qui existe... La vérité ne peut étre ni pensée ni reconnue sans qu’on
pense et qu’on reconnaisse par la-méme ce que la vérité montre et connait. » (1)
Si la vérité est une et éternelle, ’étre 4 son tour Pest forcément. Nul doute
que ce savoir inaccessible a toute preuve, cette foi qui sast, n’ait quelque parenté
extérieure avec la foi religieuse (). Il ne s’agit, en effet, ni de la foi hypothé-
tique de la science qui croit « jusqu’a plus ample informé », ni de la foi en des
faits (T atsachenglaube), mais d’un savoir qui préexiste en nous et fonde notre
connaissance. En prendre conscience et le reconnaitre, c’est philosopher.
«La foi est ’espérance devenue axiome.» @) « Autant de foi, autant de
vérité. » @) «Sans révélation intime dans la foi, pas de véritable connais-
sance. » (5) ]I serait inexact d’en conclure sans plus (la suite le montrera) que
la philosophie est un succédané ou une ancilla de la théologie. M. Heberlin
insiste sur la certitude premiére de I’étre sur un mode tantét cartésien, tan-
tot platonicien (en nous sommeille ’idée innée de I’étre qui se manifeste par
réminiscence) ).

Les premiers chapitres du livre admirable qu’est Das Gebeimnis der Wirk-
lichkeit () fondent la premiére certitude par l’argument & posterior: des
Méditations de Descartes (moi, étre fini, j’ai Pidée de l'infini...). Notre pre-
miére certitude, c’est que nous sommes dans Pincertitude, c’est-a-dire que
nous pensons. M. Hzberlin commence toujours par affirmer notre incompé-
tence radicale et nos contradictions internes. Plus nous en prenons cons-
cience, plus nous affirmons qu’il existe en nous une nostalgie d’harmonie,
de vérité et d’étre, et plus nos problémes deviennent aigus. Ce pessimisme
au départ (dont nous reparlerons plus loin) ne fait d’ailleurs que mieux fonder
la certitude de Pétre. La réalité a un secret, elle est un mystére, car, par
essence, elle cherche 4 supprimer son caractére de réalité problématique.
« La réalité en tant que telle veut, en vertu de son essence méme, étre une
réalité véritable, sans étre cependant a méme de I’étre, précisément parce
qu’elle est réalité. » @) Ce mystére de la réalité, qui est sa raison d’étre (Grund),
c’est Dieu. Il faudrait suivre dans le détail les fines analyses de M. Haberlin,
qui sont d’une richesse et d’un bonheur d’expression qu’appréciera le théo-
logien autant que le philosophe. Ce livre date de la période religieuse ), et
le point de vue ontologique sur lequel nous voudrions porter notre attention

(%) Wider den Ungeist, p. 13. Il sera question de ce livre plus loin. —
(2) Remarquable analyse de la foi dans Das Gebeimnis des Wirklichkest, p. 198-219,
Das Wunderbare, p. 63-77, Wider den Ungeist, p. 65 et suiv., Mdiglichkeit und
Grenzen der Erziebung, p. 78-94. — (3) Das Gebeimnis d. Wirkl.,, p. 204. —
(4) 1bid., p. 206. — (5) Moglichkeit..., p. 8g. — (8) Wider den Ungeist, p. 9. —
(7) Ed. Kober, Bile, 1927. — (8) P. 71. — (9) De méme les beaux livres tels que
Das Gute (Ed. Kober, Bale, 1926) et Das Wunderbare (Schweizer Spiegel, Zurich,
3¢ éd. 1930). Le dernier est une suite de méditations philosophiques sur la reli-
gion, la foi, le miracle, la vocation, etc.



300 PIERRE THEVENAZ

n’y est pas encore dégagé dans sa pureté. Reprendre un a un les importants
problémes métaphysiques qui y sont développés ne ferait que compliquer
un exposé qui aura avantage a s’appuyer sur le livre intitulé Das Wesen der
Philosophie ).

L’Essence de la Philosophie nous présente, on peut le dire, I’épopée de
Phomme a la recherche de I'unité et de la vérité. A travers la description des
diverses «situations » ou comportements humains, M. Hzberlin dégage peu
a peu ce qui fait le fond de la philosophie. C’est, en somme, suivi jusqu’a son
dénouement, le drame de la vie humaine qui dans les contradictions de Pexis-
tence, cherche, avec ou sans succés — selon qu’elle veut la retrouver ou la
créer — cette unité de I’étre qui est sa premiére vérité. Analysons briévement
chacune de ces situations.

LA siTUuATION PRATIQUE. — Dés que nous voulons quelque chose, nous
sommes dans la situation pratique. Vouloir, c’est d’abord étre insatisfait de
ce qui existe. Mais aussitét apparait « une remarquable contradiction»: « La
situation pratique, en tant que situation de décision, est orientée vers le
définitif, mais en tant que situation d’insatisfaction, elle est conforme au
devenir, donc au non-définitif... En voulant, nous voulons toujours le défini-
tif, mais comme nous le voulons toujours, il ne peut jamais étre » (2). Toutefois,
si ’étre ne se trouve pas dans la situation pratique, il est le but qu’elle cherche
a réaliser. « Nous ne voulons pas devenir, mais nous voulons éire ». Mais les
moyens contredisent la fin: « En voulant étre, nous woulons précisément, et
dans la mesure ou nous voulons, nous ne sommes pas» ). La situation pra-
tique tend a se dépasser elle-méme, mais elle ne le pourrait qu’en se niant:
il y a toujours contradiction entre ce qu’elle est et ce qu’elle veut. « Vouloir,
c’est volonté d’étre et en méme temps, en tant que vouloir, expression du
non-étre » @),

Vouloir, c’est aussi étre soi-méme, se poser comme moi et par la-méme
poser un non-moi qui est un objet. La pratique est I’opposition permanente
d’un moi et d’un objet, et individuation est fonction de I’existence en tant
qu’elle veut. Mais « vouloir quelgue chose, c’est en fait vouloir combler chaque
fois ’abime entre nous et Pautre » ). « Le sens de toute confrontation (Aus-
einandersetzung) est de cesser de s’affronter (Auseinandergesetztheit), donc de
surmonter I'individuation» ). Nous voyons réapparaitre la contradiction
fonciére : le sens de la pratique contredit la pratique en tant que telle. On
peut donc parler d’un échec de la situation pratique. Nous ne pouvons, par
la pratique, atteindre le définitif, I'unité ; nous ne pouvons jamais réaliser
Pétre. « C’est la que réside toute la problématique de la situation pratique :
par essence elle se flatte de espoir utopique de créer unité par duseinander-

1) Ed. Reinhardt, Munich, 1934. — (2) Wesen, p. 10. — (3) 1bid. — (4) P. 13,
» 193 p 3
— (5) P. 19. — (6) P. 20.



L'(EUVRE DE M. PAUL HZABERLIN 301

setzung, de s’affranchir dans le temps (« avec le temps ») de son existence tem-
porelle et de faire naitre ’étre définitif, la perfection » @),

La srruarion EsTHETIQUE. — Cette perfection de Dexistence (Follendung
des Daseins 2)) que nous cherchons par P’action, se révéle donc inaccessible
(elle signifierait d’ailleurs la « mort» de Pexistence). Enfermés dans P'im-
manence de la situation pratique, nous aspirons cependant sans cesse, quoique
sans espoir, a la transcender par ’action (4 Pintérieur de la dialectique des
situations, il ne faut entendre par transcendance et immanence que ce qui
dépasse ou ne dépasse pas les possibilités d’une situation donnée). Nous pou-
vons certes nous émanciper de «’esclavage de ’action », nous pouvons nous
laisser ravir par 'imagination et jouir comme d’une présence de ce qui n’était:
auparavant qu’un but jamais atteint. Mais cette victoire de la transcendance
est précaire, car réver et imaginer, c’est encore vouloir. Pour atteindre a la
plénitude réelle, il faudrait que tout désir se tiit et que tout but fiit oublié :
c’est le cas dans la situation esthétique. « A celui qui désire ou veut quelque
chose, le monde répond par P’accueil ou le refus, non par la beauté. La beauté
est un don inattendu qui surprend toujours»@). Nous sommes transportés
dans la plénitude de Pétre, nous la vivons, non pas en imagination ou en
réve, mais dans un « présent en éveil ». Un bel objet est pour nous une occasion
de nous ouvrir a Pétre: « Il est comme une fenétre dans le mur des objets
imparfaits, par laquelle nous voyons la perfection »@). Sa beauté lui fait perdre
sa réalité pratique, il n’apparait plus comme un objet pratique, mais comme
le symbole de la perfection de existence. « L’expérience de la beauté déréalise
Pobjet, le transfigure, le rend transparent, et I’on ne sait plus §’il faut dire
que Pobjet beau éveille en nous la présence de Pétre... ou que nous-mémes...,
en déréalisant ’objet, le douons du pouvoir de nous révéler sa beauté et ses
vertus » (). Quoi qu’il en soit, nous vivons esthétiquement dans un autre
monde. Cependant, le fait que nous ne pouvons y vivre que comme individus,
c’est-a-dire en ayant besoin d’un objet pour découvrir la beauté, est 'indice
d’une certaine « contagion » de la pratique. Contagion réciproque d’ailleurs,
puisqu’il n’est pas non plus d’attitude pratique ot ne se manifestent quelque
golit et quelque sentiment esthétique.

La srtuaTtioNn DE L’EXPERIENCE ETHIQUE (6). — Tout vouloir pratique est
orienté vers le bien, qui est le critére de toute décision. Ce but de notre action,
méme atteint dans chacun de nos vouloirs particuliers, ne correspond jamais
a la perfection que nous avions dans P’esprit. Mesurée a I’étalon du bien,

(1) P. 24. — (2) Nous traduirons différemment selon le contexte ce mot Dasein:
il désigne le fait d’exister et d’étre 13 avant lintervention de I'esprit qui pense
cette réalité, ou la matiére brute dont il faut découvrir I'étre (le Dasein tend vers le
Sein comme vers sa perfection) ou encore notre existence humaine. — (3) Wesen,
p. 30. — (4) Leitfaden der Psychologie (Guide de psychologie), Ed. Huber,
Frauenfeld et Leipzig, 1937, p. 44. — (5) Wesen, p. 31. — (6) Ethique a un sens
trés large en allemand (cf. Ethos). On comprendra que M. Hzberlin y fasse rentrer
la situation religieuse.



302 PIERRE THEVENAZ

toute démarche pratique porte en soi une «déception fondamentale », et
c’est cela Pexpérience : la transcendance (au sens étroit défini plus haut)
reprend ses droits et nous fait éprouver I'insuffisance de notre action, nous
fait réfléchir et critiquer cette action. La pratique a une foi naive, un opti-
misme qui nous voile notre incompétence, tandis que Pexpérience nous fait
toucher nos limites et notre impuissance. Par une sorte d’approfondissement
intérieur, notre confiance en ’étre devient explicite. Alors seulement nous
voyons la problématique de I’existence et nous la vivons. Certes, sans I’expé-
rience, la pratique n’en serait pas moins « en contradiction avec elle-méme,
mais cette contradiction n’aurait aucune signification ; elle n’en prend une
qu'une fois expérimentée » (1), Désormais en face de I’action, la conscience
intervient, dans le double sens de Bewusstsein et de Gewissen (2) : nous sommes
conscients de nous-mémes et par 1 en face d’un probléme de conscience.
Cette expérience est un regard jeté sur le non-étre de notre existence ( Nichz-
Sein des Daseins @), Elle apporte le désespoir et ’angoisse, parce qu’elle
montre qu’il n’y a aucune issue pratique, mais en méme temps elle est une
affirmation décisive de I’étre. En nous fixant solidement dans I’étre, nous
nous sentons au deld de notre expérience. «Ici la transcendance devient
héroique et c’est précisément la foi. La foi est ’héroisme de P’existence dans
Pexpérience » @). La situation de P’expérience éthique est donc orientée a la
fois du cété pratique et du c6té non pratique. Si la volonté d’action domine,
nous parlerons de situation morale, si c’est la foi, de situation religieuse.

La situaTioN MoRALE. — Nous ne croyons plus seulement a I’étre, mais
4 un sens qui représenterait cet étre dans la pratique, c’est-a-dire a un étre
que la pratique aurait précisément a réaliser. Aux buts particuliers 2 la situa-
tion pratique se substitue un nouveau but : Pexigence d’une droiture dans
Pattitude. Nous décidons par une sorte de veeu implicite de rester fidéles a
ce sens qui est un idéal. « La situation morale est par essence un idéalisme
et tout idéalisme coincide avec lattitude morale ()... Clest P'expérience
morale avec ses exigences pratiques qui fait de la problématique I’objet d’une
nouvelle attitude pratique et qui suscite en face d’elle un devoir... La pro-
blématique devient un probléme par le fait que se manifeste une exigence
qui cherche & éliminer cette problématique » ), L’opposition volonté-instinct
(Trieb) en est la preuve. « L’expérience morale est le fait de se sentir poussé
( Getriebensein), c’est Pexpérience de la pratique en tant qu’elle n’a pas de
sens » (7). Quelque chose nous pousse a faire ce que nous ne voulons pas faire,
nous sommes par la «rivés 4 cette immanence » qu’aucune attitude morale
ou pratique n’arrive a supprimer.

M. Haberlin montre avec perspicacité la complexité de la problématique
morale. Elle n’est pas seulement P'expression de la difficulté a réaliser son
idéal, mais d’abord la nécessité de trouver quel est le juste idéal. Nous devons

(1) Wesen, p. 57. — (3) Ibid., p. 43. — (3) 1bid. p. 44. — (4) P. 45. —
(5) P. 54. — (6) P. 57. — (7) P. 59.



L'GUVRE DE M. PAUL HZEZBERLIN 303

mener le combat sur deux fronts, et ce ne sont pas 1a nos seuls conflits, L’in-
différence esthétique pour le bien et le mal, jamais totalement absente chez
Phomme, vient se mettre 3 la traverse de Peffort moral comme une nouvelle
forme d’immoralité. Le compromis est fatal, puisque, 4 Dintérieur des situa-
tions décrites jusqu’a présent, la problématique ne peut étre éliminée, mais
que, au contraire, elle apparait toujours plus inextricable,

La srtuarion RELIGIEUSE. — Il y a en chaque expérience un cété non
pratique. C’est cet arrét par lequel nous prouvons que nous ne nous donnons
pas sans réserve a Paction, c’est cette foi fondée dans I’étre. L’expérience
religieuse, comme toute expérience, voit clairement la problématique de
Pexistence. Elle la voit méme si bien, elle reconnait si bien le vrai caractére de
la réalité pratique qu’elle ne se fait aucune illusion sur Peflicacité de I’action.
En ce sens il s’agit bien d’une « expérience radicale » qui se rend compte que
«la problématique et par conséquent Pimpuissance appartiennent par essence
a Peffort pratique » (1),

Cependant la religion reste malgré tout sur le terrain pratique. Elle refuse,
certes, 3 la pratique la compétence que celle-ci s’attribue, mais ce verdict
qu’elle prononce nous révéle cette déception qui est propre a toute expérience
pratique. Si la religion n’avait pas de prétentions pratiques, elle ne pourrait
pas faire Pexpérience que la pratique n’est pas en mesure de les satisfaire,
«C’est en quoi elle s’apparente 4 I’expérience morale : toutes deux s’accor-
dent & reconnaitre la nécessité d’une perfection qui est celle que la pratique
porte en elle comme son sens véritable. Elles ne différent que dans PPappré-
ciation des compétences de I’attitude pratique a cet égard.» @) Toutefois la
religion affirme que, méme si notre action est impuissante, notre existence
peut trouver son accomplissement grice a Paction divine. Il existe un « salut »,
parce qu’il existe un Dieu créateur qui peut tout. Et M. Hzberlin montre
comment de cette expérience découlent la révélation, le miracle et notre
sentiment d’étre des créatures.

En somme, ce qui fait que dans la situation de ’expérience éthique nous
n’atteignons pas encore 1'unité et le repos qui jusqu’ici ont toujours été notre
but dernier, c’est cette opposition interne entre morale et religion. Si c’est la
foi religieuse qui domine, toute la problématique morale, sans disparaitre
totalement, est comme mise entre parenthéses. Elle perd de son acuité et de
sa signification intrinséque, puisque toute valeur absolue lui est refusée
d’avance. Cependant la vie morale peut étre intégrée dans la vie religieuse :
toute action se transfigure alors en culte, car Dieu devient la source et le but
de I’action morale, Si, au contraire, la foi morale I’emporte, la religion est
dangereusement compromise. «La moralité comme telle est «athéenr, et
tout athéisme est issu de la situation morale » @), Notre rapport 4 Dieu et Dieu
lui-méme se trouvent moralisés : Dieu est mis sous la dépendance de notre
propre conduite et nous acquérons une influence et un droit sur lui. « Priére et
culte prennent un caractére magique... Au fond, chaque fois que nous mora-

(1) Wesen, p. 68. — (2) P. 6g. — (3) P. 77.



304 PIERRE THEVENAZ

lisons la situation religieuse, nous la transformons en wune situation
magique. » (1)

LA SITUATION THEORIQUE OU CONTEMPLATIVE (2). — Dans Pexpérience
éthique I’étre apparait comme le point de vue d’ou nous nous tournons vers
notre existence pratique pour la juger et ’orienter : possibilité d’une pure
foi en I’étre sans altération pratique, qui est ’amorce de Pexpérience pure, de
la situation théorique. Il s’agit encore d’une expérience, mais a laquelle nous
ne « croyons» pas, parce qu’a travers elle nous vivons Punité. « A propos
d’un objet d’expérience, la théoria vit ’étre comme la vérité de cet objet, de
méme que la vision esthétique, a propos d’un objet pratique, vit I’étre comme
la beauté de cet objet..» 3) «Dans la situation théorique, on ne peut pas dire
que l’objet est insatisfaisant puisqu’on ne revendique rien. » @) La pratique
ne connait pas de véritable foi, de fol pure, parce que la perfection, pour elle,
est soumise encore aux conditions de sa réalisation pratique ; elle juge seule-
ment qu’il est nécessaire d’arriver a la perfection. La foi pure de la « théoria »,
par contre, voit la perfection comme un absolu actuel. Par elle nous sommes
vraiment dans I’étre, nous en vivons, nous sentons la présence réelle du défi-
nitif, une « parfaite sécurité d’étre ». Cest une expérience de notre existence
en tant qu’elle est et non en tant qu’elle est a parfaire ou a réaliser. « Celui qui
croit que la perfection est encore i créer ne croit pas qu’elle est. » (s) Désor-
mais on sait, avec toute la certitude d’une foi pure, que « cet objet de notre
expérience (Pexistence dans sa maniére d’étre pratique) en vérité n'est pas
imparfait, n’est pas 4 amender, mais qu’il posséde I’étre, c’est-a-dire qu’il
est déja parfait » (6), La « théoria » voit cette perfection non pas en la forgeant
de toutes piéces la o elle n’existe pas ou en s’aveuglant sur la réalité pro-
blématique. « Elle voit bien Pobjet dans son devenir et sa multiplicité pro-
blématique, mais c’est en eux précisément qu’elle comprend que cet objet est
parfait, qu’il est. Elle sait que le jugement porté par I’éthique est faux, elle
sait qu’en vérité, dans Pexpérience, I’éprouvé ne fait quun avec éprouvant
et appartient a I’étre avec lui, c’est-a-dire simplement est. Elle perce d jour ()
Vapparente problématique (qui apparait telle a Pexpérience éthique) jusqu’a

(Y) Wesen, p. 78. — (2) L’exposé qui suit justifiera cette double traduction
du mot rheoretisch que M. Haberlin rétablit en son sens grec. Le mot Theoria
(que nous transcrirons en frangais sous la forme théoria pour éviter tout malen-
tendu) désigne donc la vision de I'étre qui est une sorte de contemplation. Il nous
est impossible ici de marquer en quoi I'opposition Praxis (action) et Theoria différe
de I'opposition mpatig et Bewpia chez Platon et surtout chez Plotin. Sur le sens
exact des deux termes dans la philosophie grecque, voir A.-J. FESTUGIERE, Contem-
plation et vie contemplative selon Platon, Paris, 1936, et R. Arnou, mpagic e
Oewpla. Erude de détail sur le vocabulaire et la pensée des Ennéades de Plotin, Paris,
1921. — (3) Wesen, p. 83. — (4) Ibid. — (5) Moglichkeit und Grenzen der Erzie-
bung, p. 91 (il sera question de ce livre plus loin). — (6) Wesen, p. 84. Chez
Parménide aussi, 'étre n’est pas « besogneux » (oUk émdevéc). — (7) M. Hzberlin
emploie constamment le verbe durchschauen, parfols aussi, en s’appuyant sur
Platon (Phédre, 249 c), binwegseben (Wider den Ungeist, p. 9, §7, etc.).



L’(EUVRE DE M. PAUL HZEBERLIN 303

ces profondeurs ot elle se trouve résolue. A travers ’apparente imperfection
de Pexistence, son regard atteint son étre profond. Elle a Peeil pour Pétre de
la réalité existante, en dépit de cette apparence d’lmperfectlon Probléma-
tique (au sens de non parfait), la réalité existante P’est bien, mais seulement
au point de vue éthique. Une « réelle » problématique ne se rencontre- que la
ou elle est vécue comme un probléme, ou plus exactement comme quelque
chose qui ne devrait pas étre. Elle s’évanouit si la « protestation » éthique
faiblit » (), :

11 s’agit bien d’une désobjectivation, d’une transﬁguratxon de l’ob]et (2)\
L’ob]et-,-obstacle, vu a la transparence d’une vision théorique totalement
désintéressée, laisse voir le filigrane de son essence : mieux, il fond a la
lumiére de cette vision, et nous nous retrouvons dans I’étre, dans l'unité.
«Encore une fois, ce n’est pas qu’on ne voie pas ou ne prenne pas en considé-
ration ce qui fait de lui un objet d’expérience éthique (sa structure probléma-
tique). Mais son caractére d’objet est percé 4 jour. L’objet est alors affirmé en
ce qui constitue son étre, « derriére » toute objectivité phénoménale, derriére
toute structure problématique. Cette affirmation ne vaut pas pour sa nature
problématique, mais pour son essence elle-méme, qui apparait problématique
seulement au jugement éthique... Toute la multiplicité problématique,.le
mouvement, P’espace, le temps ne sont encore que lé voile transparent de
la réalité véritable ; ils laissent voir, il est vrai, P’essence, mais sans ’exposer.
Le caractére d’« objet de I’expérience éthique » que présente la réalité exis-
tante n’est que son apparition a titre de phénoméne, prise au ‘sérieux dans
la situation éthique, mais percée a jour dans la considération théorique. » 3)
« La vraie solution », remarque M. P. Kamm, « ne peut consister a écarter la
problématique, mais seulement 4 dépasser sa signification problématique. » ()

Phénomeéne (Er;cbeinung) n’est pas apparence (Schein), car la réalité
pratique « appartient a Pétre, seulement elle n’est pas en vérité telle qu’elle
apparait dans la situation de Pexpérience éthique, elle n’est pas imparfaite.
Elle est parfaite en tant que pratique, auss: en tant que pratique... En tant
que réalité pratique et ensuite ez tant que prise de position éthique, la réalité
vit la perfection de son étre : telle est « la conviction » de la théoria... Il appar-
tient essentiellement 2 la réalité — et cela ne porte pas atteinte a son étre —
qu’elle soit par un certain c6té un phénoméne pour elle-méme » (5). L’oppo-

(1) Wesen, p. 84-85. — (2) La transfiguration de I'objet dans I’expérience de
la beauté est a peu prés semblable. Dans la vision de la beauté, on ne voit pas
Iobjet en tant que tel, mais on plonge & travers lui « dans la beauté» (voir la
théorie de I'objet dans Allgemeine Aestbetik, éd. Kober, Bile, 1929, p. 40 et suiv.).
Dans Leitfaden der Psychologie, p. 42 et 48, M. Hzberlin unit encore plus étroite-
ment attitude esthétique et l'attitude théorique sous le nom commun de betrach-
tende Haltung. En tout cecl apparait clairement, du moins dans I'emploi-des
symboles, une conception «optique» de I'étre, héritée des penseurs grecs: la
contemplation de I'étre est un plaisir esthérigue de Uesprit. .Cf. le symbohsmc du
soleil et 'de la vision dans la’ Républigue de Platon. — (3) Wesen, p. 86-87. —
(4) 0p. cit,y p. 209. — (5) Wesen, p. 87.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8., t. Xxvi1 (N° 113, 1939). 20



306 PIERRE THEVENAZ

sition étre-phénoméne n’est donc pas comparable a ce qu’elle est chez Kant.
Le phénoméne est en effet, chez lui, étre tel que je le pergois ou le pense,
moulé ou déformé par les catégories. Chez M. Hzberlin, le phénoméne, c’est
ce que devient, pour ma « théoria », la réalité existante, une fois que ma con-
version de I’éthique au théorique m’interdit de la considérer désormais comme
Pétre véritable (voir plus loin : la vraie ontologie).

Le phénoméne appartient donc a I’étre, et individu de méme. Les pas-
sages suivants, tirés d’un livre dont il sera question tout i I’heure, posent
quelques jalons précienx pour Pimportant probléme de lindividuation
qu’étudiera plus a fond le prochain livre de M. Haberlin, « S’ est établi que
Pétre est éternellement parfait et un, ce n’est donc pas une imperfection,
qu’il soit individué. Etre individu n’est pas une expression de "imperfection,
ce n’est ni une faute ni un tort. L’individu, par le fait qu’il £sz, a droit d’exis-
tence avec tout ce que cela comporte. L’individuation ne trouble pas I'unité,
car Pétre est sous la forme d’un individu-un, les individus tous ensemble
« représentent » P'unités (). «L’étre-un est individué sans rien perdre de son
unité... La mobilité de la vie individuelle, qui n’existerait pas sans opposi-
tion individuellement vécue, appartient a la perfection de P'étre véritable.
Dans la mobilité (ou dans ce qui nous apparait une opposition), I'unijté « s’ac-
complit », elle est... Nous croyons volontiers que par notre action... nous
pouvons ou devons changer I’étre. En fait, nous changeons bien son aspect a
nos yeux, mais cela ne signifie pas que I’étre éternel et un soit changé. Sous
toutes ses « formes », il est et reste ce qu’il est » (2),

Seulement — et ¢’est ici un point de premiére importance — si la « théoria »
se présentait a état pur, sans la moindre attache pratique, il n’y aurait plus
d’expérience, plus d’objet : on se tiendrait simplement dans la plénitude de
Pétre. De méme que la situation esthétique ne pouvait se passer d’un objet
fourni par la pratique, de méme la«théoria» est toujours relative a la pratique,
elle posséde une sorte de « penchant vers la pratique » @), Elle est la percée
ou I’épanouissement (Durchbruch), au sein de Pexpérience, de la pure foi en
Pétre. On ne la trouve qu’en concurrence avec la situation éthique, elle
n’existe qu’a titre de processus (et c’est cela la pensée). Elle est un essai per-
manent de nous dégager de I’éthique et de sa problématique pour nous per-
mettre de nous affirmer dans Pétre. « Le plan sur lequel s’opposent Péthique
et la « théoria » est le lieu de la philosophie et la philosophie est elle-méme le
processus de leur confrontation, le processus par lequel la situation théo-
rique, & propos d’un objet éthique, réussit a percer. » @)

QuU’EST-CE QUE LA PHILOSOPHIE ! — La pure «théoria» serait la possession
de la vérité, elle serait la sagesse elle-méme ; mais comme en fait «la philo-
sophie est le processus par lequel il s’agit de s’assurer cette possession » (s),

(Y) Wider den Ungeist, p. 47-48. — (2) Ibid., p. 115-116, — (3) Wesen, p. 92. —
(4) P. 94. — (5) P. 97,



L'EUVRE DE M. PAUL HAEBERLIN 307

elle est vraiment un amour de la sagesse» (), «La vérité, on ne peut pas
Pavoir, on ne peut que I’aimer » @),

Qu’est-ce que penser et connaitre ? Penser, c’est avoir part a la situation
théorique, c’est philosopher, et seul le philosophe « pense ». Connaitre, c’est
vivre la réalité dans sa vérité, la comprendre dans son étre et comme étre.
La connaissance philosophique ou connaissance de la vérité ne s’obtient pas
par construction. On ne la crée pa$, car alors on n’obtiendrait que des opi-
nions @), La connaissance philosophique, de la sorte, ne supprime pas les
diverses situations (Aufbebung) et n’aspire nullement & le faire, car, par

* définition, elle ne cherche et ne veut rien : elle ne dégrade ni ne supprime non
plus la vie. La vie philosophique n’exclut pas la vie pratique, morale, reli-
gieuse ou esthétique. « Il est impossible de philosopher sans « vivre » exis-
tence dans son ensemble. La philosophie véritable n’est pas étrangére a la vie.
Elle se tient gu-dessus de la vie seulement en ce sens qu’elle la comprend ;
mais pour la comprendre, elle ne peut précisément pas s’en tenir au dehors. » )
Contrairement a certains de ses livres précédents, M. Haeberlin défend ici
Pidée d’une connaissance totalement désintéressée. « La connaissance dans
son sens plein n’est plus la préparation théorique i transformer la réalité
dans un sens donné, mais une manifestation de P’existence qui ne se propose
aucun but et atteint la plénitude dans sa propre réalisation. » (5)

La philosophie n’a pas de tiche, au sens d’un but ou d’un devoir (elle serait
pratique). Sa seule tache est de réaliser la prédominance de la situation théo-
rique, donc de philosopher. Elle n’a pas davantage de problémes a résoudre,
elle n’est pas un probléme, car seule une décision pratique peut résoudre un
probléme. «La ou la connaissance devient un devoir ou un probléme, il
s’agit forcément d’une connaissance qui doit étre réalisée par I’action, donc
certainement pas d’une connaissance philosophique.» ) De plus, «si la philo-
sophie n’a pas de problémes, si la connaissance ne peut étre ni cherchée ni
faite, il n’y a pas de méthode philosophique. Il n’y a de méthode que dans
la situation pratique, 1 ol il est des fins a réaliser. La philosophie elle-méme,
en tant que processus, est sa propre méthode. Toute recherche selon une
méthode ou méme d’aprés la méthode de la philosophie détourne de la phi-
losophie... C'est toujours signe de faiblesse philosophique quand on cherche un
chemin qui méne sirement a la connaissance » 7). La philosophie n’est 3 aucun
prix une construction, elle est une maniére de vivre (Lebenshaltung) : il
s’agit de se « comprendre soi-méme dans I'Erlebnis de Punité » ), Quand on
dit que la philosophie voit et connait, il faut se garder de croire qu’elle ait
un objet. « Ce qui est vu, ce n’est pas un objet. La philosophie ne cherche pas
3 se faire une image du monde, elle ne cherche absolument rien, et ce qu’elle
atteint, ce n’est pas une image du monde, mais 'unité de Pexistence que sa

(¥) Pbslos. als Ab. des G., p. 16. — (3) Wesen, p. 9g. — (3) M. Hazberlin utilise ici
Popposition que la langue allemande permet entre erkennen et kennen. Cf. Lestf. d.
Psych., p. 48. — (4) Wesen, p. 107. — (5) P. Kamm, ouvr. cité, p. 414. — () Wesen,
p- 108. — (7) P. 10g-110 (c’est nous qui soulignons). — (8) P. 1r0. ,



308 ' PIERRE THEVENAZ

vision fait surgir & travers tout ce qui se présente a elle comme objet. » (1)
~ La vision philosophique est un Erlebnis, mais elle doit s’exprimer : inté-
rieurement sous forme d’une «représentation », extérieurement sous forme
d’une communication a autrui, puisque «tout en se réalisant individuelle-
ment, elle ouvre par définition, précisément en tant qu’Erlebnis philosophique,
les barriéres de Pindividualité » (3). C’est ici en somme que commence le
travail de la philosophie, sa tiche. Mais en méme temps. apparaissent les
difficultés, puisqu’il n’y a ni objet extérieur ni objet intérieur. « L’irreprésen-
table doit étre représenté. » @) Toute forme de représentation sera donc une
image symbolique inadéquate qui devra posséder des qualités de souplesse et
de transparence, qui écartent le danger de dogmatisme (qui consiste & conce-
voir la représentation philosophique comme I’expression objective de la réa-
lité). L’exposé philosophique n’aurait d’ailleurs aucun sens si ’auditeur
n’avait pas lui-méme déja quelques dons latents qu’il s’agit d’éveiller. Toute
systématique rigide irait 4 fin contraire: elle bloque la compréhension. La
philosophie ne veut pas prouver, elle ne plaide pas, elle éveille. « La vérité,
inaccessible a4 aucune preuve, ne s’offre qu’a une vision qui veut la vivre: ¢¢
qui peut étre prouvé, ce n'est certarnement pas la vérité. » 4)

PurrosopHIE «spEcuLATIVE». —La tension entre I’éthique et la «théoriah
menace sans cesse la pureté de la philosophie. « Constamment la possibilité
existe d’une immixtion plus ou moins forte de 1’éthique — comme concep-
tion — dans la vision philosophique... Toute imperfection ou impureté de la
connaissance a sa source dans 'indécision de lattitude philosophique. » (5)
Ce compromis, c’est ce que M. Haeberlin appelle la spéculation. Elle n’est plus,
comme la vraie philosophie, une vision de I'unité a travers la multiplicité.
Elle s’efforce au contraire d’éliminer par la pensée Pimperfection et la
problématique et de se représenter la réalité comme une réalité qui, au fond,
serait guand méme parfaite, c’est-a-dire capable de satisfaire nos exigences
éthiques. « Toute spéculation veut voir le monde tel qu’il correspondrait a
nos convictions, c’est-a-dire en fin de compte a nos idéals. Elle veut déchirer
le voile mystérieux de Dexistence et de la marche du monde. Elle s’imagine
que ’homme est compétent pour intervenir, en connaissance de cause et par
son action, dans les affaires de la perfection. C’est donc qu’il ne croit pas,
qu’il ne croit plus, que cette perfection est. » 6) La spéculation, liée étroite-
ment au dogmatisme, est optimiste et idéaliste. Certes elle accordera peut-
étre que « la réalité aujourd’hui n’est pas parfaite, bonne, univoque, mais que
sa perfection existe au fond quand méme, en ce sens que, dans son devenir,
elle se dirige vers la perfection : cette interprétation éthique du devenir est
Pindice caractéristique qu’on s’est perdu dans le phénoméne » @), Le danger,
on le voit, ne réside pas dans ’éthique, mais dans le fait que ’expérience
éthique est confondue avec la connaissance.

(¥ Wesen,‘ p.. 110. — (3) P. 115, —-(3) P. 119. — (4) P. 124 (c’est nous qui
soulignons). — (5) P. 126. — (6) Mdgl. u. Gr. d. Erz., p. 93. — (7) W esen, p. 131.



L'EUVRE DE M. PAUL HEBERLIN 309

- L’OntorociE. — «L’objet de la philosophie est ce qui existe, mais de
facon qu’en considérant ce qui existe on voie Pétre... La philosophie est la
compréhension de Pétre de ce qui existe dans son apparent non-étre... Toute
philosophie est donc ontologie, connaissance de ce qui existe en tant qu’il
est,... elle n’a donc pas 4 se demander ce que I’étre est ou ce que P’étre « signi-
fie », car elle le sast dés le début, puisqu’elle sort de la « théoria» @. « Pour
elle tout objet d’expérience est phénomeéne et I’essence (c’est-a-dire Pétre de
ce phénoméne) ne se trouve ni en elle ni derriére elle, mais le phénoméne
lui-méme, la réalité expérimentable, est dans sa vérité I’essence. L’essence est
le phénoméne vu dans sa vérité et non pas quelque chose de spécial a coté
de lui ou derriére lui, non pas un second objet... Pour une ontologie spécula-
tlve, au contraire, il y a, 4 c6té ou au deld du phénomeéne, encore quelque
chose d’autre guw’on pourrait expérimenter : précisément Pessence, et cette
essence est au phénoméne comme une chose (telle quelle est en soi et pour
soi) 4 la maniére dont cette chose « se donne » ou dont on la voit... Ce qui est
caractéristique, c’est cette croyance en un « en soi», c’est-a-dire ’objectiva-
tion de Pétre en une essence qui se présenterait dans le phénoméne. Qu’en
vertu d’une - pseudo-critique Pen soi soit dit inconnaissable, cela ne fait en
principe rien & Iaffaire... L’essentiel est cette objectivation de I’étre sous
forme d’un en soi qui est une fagon de Pattirer sur le plan de ce qui est 1a
devant nous, sur le plan de Pexpérience, cette expérience nous fiit-elle méme
interdite. Pour une ontologie critique ou philosophique, il n’y a sur ce plan
rien en dehors du phénomeéne et 1’essence du phénomeéne est ce phénoméne
lui-méme tel qu’il est en vérité. » @)

L’ontologie spéculative se voit forcée de séparer Pessence et le sens. « Elle
ne parvient pas a se libérer totalement de la problématique de P'expérience,
méme pas quand elle s’efforce, en découvrant son essence, de trouver son
unité présente qui serait en méme temps sa perfection. Si cette tentative
réussissait vraiment, il ne s’agirait plus d’une question de sens, parce qu’en
son essence tout sens se trouverait « accompli », Il n’y aurait pas, a coté de
la question d’essence, encore une question de sens. En cherchant un sens a
Pexistence, la spéculation avoue qu’elle ne vos? pas réellement en elle 'unité
comme présente... Il est clair que cette dualité de 1’essence et du sens est
contradictoire : ou bien la réalité au fond est une et en accord avec elle-méme
(essence), et alors la perfection n’est pas seulement son sens, mais la réalité
est parfaite en son essence, ou bien la réalité a un sens, mais alors en tant que
telle elle n’est pas parfaite, elle n’est pas une, » 3)

LA PHILOSOPHIE NE PEUT ETRE QU’ANTHROPOLOGIE. — Nous avons déja
insisté sur la liaison nécessaire de la philosophie et de Pexpérience dont elle
se détache. « La connaissance se développe toujours au contact de la réalité
qui est a la disposition de Pexpérience individuelle... La problématique indi-
viduelle est représentative de la problématique en général, mais cela ne porte
pas atteinte a la signification ou & Pobjectivité de la connaissance : elle reste

(x) Wesen, p, 144-145. — (3) P. 146. — (3) P. 149.



310 PIERRE THEVENAZ

«objective » pour autant qu’elle est conmmaissance. Seule est «subjective »
Poccasion qui la suscite.» () «Toute philosophie est philosophie «de
Phomme »... Ce qui est vu, ce n’est pas 'homme, c’est I’étre, mais ce qui
suscite la vision, c’est ’homme dans sa problématique. » 2) Il n’est pas de
philosophie sans sujet et sans expérience de soi. L’anthropologie n’est pas
Pextension abusive de cette expérience a tout Iunivers, car cette expérience
est purement exemplaire 3).

* *

Nous laisserons de c6té les deux derniers chapitres du Wesen der Philosophie
(consacrés aux disciplines de la philosophie et a la connaissance objective)
pour attirer P’attention sur quelques précisions essentielles qu’apporte le
livre intitulé : Wider dem Ungeist @ (que nous essayerons de traduire en
frangais par Place d Pesprit / Littéralement : Contre le non-esprit).

M. Hzberlin définit le Geist, sous sa forme morale, religieuse ou philoso-
phique : « maintien de notre savoir originel de I’étre véritable, foi en la per-
fection, en face de Dexpérience intime qui nous révéle l'imperfection, la
contradiction et la problématique de notre existence humaine » 5), L’Ungeist
sera le fait de s’abandonner a I’expérience, un manque de foi, « 'incapacité
pour ’homme de voir au dela de lui-méme (hinwegseben) ou, plus positive-
ment, ’amour-propre qui nous fait opposer notre jugement personnel (aussi
sur nous-mémes) 4 la vérité originelle et inébranlable » ©), En philosophie, la
manifestation de ’Ungeist sera la prise au sérieux de la problématique,
autrement dit la spéculation, cette sorte de superstition philosophique. Geist
et Ungeist constituent a eux deux la vie; ils sont Paspect phénoménal de
Pétre parfait. Mais tout manichéisme est écarté par le fait qu’«en vertu de
Pesprit, nous savons bien que la réalité parfaite contient en soi le Geist et
PUngeist (ce que nous expérimentons comme tel), cependant pas a titre
d’opposition comme dans Pexpérience morale, mais dans leur unité» @,
a Nous abandonnons en fait le terrain de la vérité lorsque nous «ressentons »
PUngeist en nous comme contredisant vraiment le Gesst.» @) « En vérité,
cette opposition et cette dualité expriment sous forme individuelle le fait
que Détre vit, et cependant est dans toute mobilité vivante.» ©) L’étre n’a
pas cette immobilité qui est le type de la perfection selon les Anciens. Il n’a
pas non plus besoin du temps pour atteindre sa perfection, comme dans les
philosophies spéculatives du progres, qui font du temps le contenant d’une
histoire, alors qu’il n’a qu’une valeur fonctionnelle. L’étre se manifeste a
chaque instant autrement a lui-méme, mais 4 chaque instant aussi il est par-
fait et un.

(x) Wesen, p. 152. — (2) P. 156-157. — (3) Cela est aussi clairement montré
4 propos du concept de Naturphilosophie dans un article important de la Festschrift
K. Foél, Bale, 1934, p. 130-131, ou M. Hazberlin distingue par ailleurs de fagon trés

suggestive philosophie et mystique. — (4) Ed. Schweizer Spiegel, Zurich, 1935. —
(5) P. 72. — (6) P. 84. — (7) P. 113. — (8) P. 112. — (9) P. 117,



L'GEUVRE DE M. PAUL HAEBERLIN 31t

La vision théorique ne se débarrasse pas du mal : elle sait qu’il appartient
a la réalité existante, et par la elle le « reconnait », — « mais pas, il est vrai,
(comme quelque chose qui porterait atteinte a I’étre ou lui serait opposé
comme c’est le cas dans le jugement éthique), donc pas comme I’expression
du non-étre dans la réalité. Car si nous connaissons la réalité dans son étre
et la reconnaissons comme étre, en elle il n’est pas de non-étre: en vérité
absolument aucun non-étre n’est, il n’y a que I’étre qui soit» @), L’idée de
non-étre est en effet d’origine pratique. En d’autres termes, 'Ungeist, comme
Pavéyxn chez Platon, existe réellement sans que intégrité du Geist (ou du
voi¢) soit compromise,

Que sera dés lors une éthique philosophigue ? En tous cas elle sera « privée
de tout sens, si elle tend 2 améliorer la réalité dans son essence » (2), 1’8tre
étant parfait tel qu’il est, nous n’avons pas le devoir de le changer et pourtant
nous avons une tiche a remplir, puisque, « en tant qu’individus, tout en vivant
sans cesse la perfection «objective », nous éprouvons en méme temps une
imperfection « subjective »... et il appartient a la perfection que nous éprou-
vions cette imperfection... C’est dans cette expérience et dans la nécessité...
de lutter contre le mal que précisément nous vivons la perfection de I’étre...
La vie individuelle est une lutte... Etre homme, c’est étre un champ de bataille,
mieux : c’est étre le combattant méme du combat entre Gezst et Ungeist » 3),
« Remplir cette tache, cela signifie non pas qu’une bonne fois elle sera ter-
minée parce que prendra fin la nécessité de lutter, mais que la lutte elle-
méme (donc la tdche) est éternelle. Etre homme, ce n’est pas lutter pour
arriver une fois 4 bout, mais vivre en luttant et, dans cette lutte, vivre la
perfection. La tiche de notre vie n’est pas un devoir d’école qui se trouverait
fait simplement parce qu’on en vient 4 bout : non, on ne remplit cette tiche
qu’en P’accomplissant continuellement... La véritable tiche de notre vie est
une lutte comprébensive contre 'Ungeist : il nous faut, par notre attitude
subjective répondre au sens objectif de cette lutte... Nous devons vouloir
étre ce que nous sommes. Nous devons étre fidéles a la vérité en restant
aussi fidéles 4 nous-mémes. Telle est la tiche que notre vie nous propose :
sois (subjectivement parlant) ce que tu es (objectivement), » (4)

« Vivre dans I’harmonie, nous ne le pouvons ni ne le devons; sans quoi
nous ne serions pas divisés en Geist et Ungeist. Mais dans son vras sens, notre
vie doit tout de méme étre harmonieuse. Elle #s¢ une harmonie objective dans
Punité de P’étre, elle doit étre une harmonie subjective grice a notre compré-
hension du vrai sens de notre expérience sans harmonie... La vraie éthique ne
prescrit pas, elle décrit, mais elle décrit en vérité... L’éthique montre la vie
qui serait bonne, mais une vie n’est vraiment bonne que si elle est en accord
avec sa propre vérité. » () Cette derniére phrase semble un écho de I’éthique
stoicienne selon laquelle ’accord avec la nature ou avec sa nature est le but

(1) Wesen, p. go. — (2) Wider d. Ung., p. 134. — (3) P. 137-139. —
(4) P. 152-153. — (5) P. 154-156.



312 PIERRE THEVENAZ

dernier de la vie morale. La différence est pourtant claire : Pintériorisation
parfaite ou la rationalisation de I’acte moral conduit le sage stoicien 4 un
état d’harmonie ou tous les conflits se résolvent en se dissolvant. Le sage,
en vibrant a I'unisson de la raison universelle, échappe a la problématique.
Pour M. Hzberlin, croire a la possibilité d’échapper une fois ou P’autre aux
conflits de notre vie humaine, c’est succomber a la tentation moraliste. Ce
n’est pas a ce niveau que ’harmonie doit étre cherchée.

« Deviens qui tu es», disait la sagesse pindarique rappelée par Nietzsche.
Toute vie morale se définit par la comme une disposition intérieure. M. Hzber-
lin ne dit rien d’autre, mais il précise : ayons la sagesse d’accepter la disso-
nance de notre vie humaine, pour ne pas rompre ’harmonie du tout. Il y a
un pessimisme grandiose dans cette lutte sans issue et surtout sans illusions
qui prend appui sur une foi inébranlable en ’harmonie totale de P’étre. Tout
anti-moralisme semble toujours 4 premiére vue une justification hypocrite
du mal existant, qui devrait conduire 4 une inaction fataliste : si le mal est
« nécessaire », nous n’avons plus de raison, ni le cceur, de le combattre. Mais
Pexemple du christianisme suffirait, s’il en était besoin, a prouver qu’il n’en
est rien : en affirmant avec la plus grande vigueur I’impossibilité pour I’homme
d’éliminer le mal originel, le christianisme n’a pas le moins du monde étouffé
la volonté de résistance. Il s’est révélé, au contraire, le plus actif des pessi-
mismes. La convergence que nous notons entre certaines affirmations centrales
du christianisme et la pensée de M. Hzberlin pourrait étre mise en lumiére a
propos d’autres points de détail, comme d’ailleurs aussi, en marquant toute-
fois les oppositions, pour 'ensemble de sa position.

L’éthique nous conduit déja en pleine question pédagogique. Celle-ci est
reprise de fagon plus approfondie dans Mdglichkeit und Grenzen der Erzie-
hung @) (Possibilité et limites de I’éducation). L’auteur y dénonce une fois
de plus Perreur de toute éducation moraliste et insiste sur le fait que I’éduca-
tion est le rapport personnel de deux étres imparfaits ou la confrontation de
deux générations. Il défend un certain « réalisme » fondé sur sa vue philoso-
phique de Phomme. Toute harmonie bic et nunc de notre vie pratique nous
étant refusée, la pédagogie s’épargnera donc Perreur de poursuivre I’idéal
chimérique d’améliorer ’homme. Mais elle a pour tiche de défendre et pro-
mouvoir la foi en ’harmonie, et place notre vie pleine de contradictions sous
la direction de notre vision de 'unité éternelle ().

(r) Ed. Schweizer Spiegel, Zurich, 1936. — (2) Les autres ceuvres pédagogiques
importantes sont Das Ziel der Erziebung, 2° éd. 1925, et Wege und Irrwege der
Erziebung, 3¢ éd. 1931 (Ed. Kober, Bile). De plus, de nombreux livres et articles
sont consacrés & des sujets de psychologie et de pédagogie, traités avec une simpli-
cité, un bon sens et une richesse d’expérience qui leur ont valu un succés mérité:
par exemple sur le mariage (Uber die Ebe, 5¢ éd. 1934) ou sur les sentiments
d’infériorité (Mmderwemgkettsgefuble 4¢ éd. 1936, Ed. Schweizer Splegel Zurich).
Il ne s’agit pas ici de vues systématiques, mais de la description de situations pro-
blématiques d’expérience journaliére avec de pertinents conseils pour la solutlon
des conflits ou des difficultés.



L'EUVRE DE M. PAUL HAEBERLIN 313

* *

Nous arréterons ici 'exposé des points centraux de la philosophie de
M. Hzberlin. On ne peut qu’admirer son effort aussi patient qu’intelligent
pour décrire la philosophie dans sa pure essence. Le style (1) de ses livres aussi
bien que la cohérence interne de sa pensée sont déja a eux seuls un témoi-
gnage rendu a cette harmonie et 4 cette unité qui sont, selon lui, ’ceuvre der-
niére et la raison d’étre de la philosophie.

Pour une réflexion philosophique attentive a tout progrés scientifique,
comme l’est généralement celle de Suisse romande, il est clair que cette résur-
rection soudaine d’une ontologie en quelque sorte parménidienne (2) paraitra
déconcertante a premiére vue. On ne tardera pourtant pas a s’apercevoir que
cette ontologie n’est pas cette déduction & priors inféconde contre laquelle la
méthode expérimentale s’est constituée. Elle ne peut en aucun cas entrer en
conflit avec la science, mais seulement avec des spéculations philosophiques
qui prétendent s’appuyer sur la science. Le travail de la raison constituante,
tel que I’épistémologie frangaise I’a brillamment décrit, s’il est entravé par
tout conceptualisme réaliste, ne le sera aucunement par une ontologie qui n’a
pas la moindre prétention de légiférer a la place de la connaissance objective,
mais qui se contente de lui dénier toute Competence (et surtout toute consé-
quence) phllosophlque

I’8tre n’est 4 aucun titre, comme chez Platon, un «en soi», un double du
phénoméne. L’opposition est simplement entre la réalité qui apparait mul-
tiple dans la problématique des situations et qui £st une pour la vision théo-
rique, C’est dire que c’est notre vision qui change et non son « objet ». Nous
sommes « responsables» de Popposition étre-phénoméne ou sujet-objet :
lorsque nous nous portons au-devant de la réalité avec des exigences et des
désirs a satisfaire, elle nous apparait aussitét problématique et soumise au
chaos de la multiplicité. Mais lorsque nous faisons taire toutes nos exigences,
Pétre est un et la multiplicité se montre dans son étre et son unité. L’objec-
tivité n’existe donc pas dans I’étre comme une propriété essentielle, mais
toujours dans le sujet comme soz objectivité. « C’est notre acte », dit Bergson,
«qui découpe dans la continuité du monde les objets que nous utilisons. »
Cest donc que le chemin de la connaissance objective ne conduit pas a la
philosophie. Cependant, dira-t-on, il n’est pas de théorie de la connaissance

(r) Sans éclat pour qu’au moins le trait ou le lyrisme ne supplante pas l'effort
théorique. Son écriture unie et polie est d’une abstraction limpide ou -sont mises
contribution les infinies ressources de la langue allemande, et de la typographie:
guillemets, parenthéses et italique. — (2) Dans toute I’histoire de la philosophie,
cest avec Parménide que M. Hezberlin se sent la plus intime affinité. On sait
combien les interprétations de Parménide sont divergentes. Il est clair que
M. Haberlin se référe &4 un Parménide que sa propre philosophie ’aide & restituer.
On en trouvera une expression trés proche dans un des derniers commentaires :
K. RiEzLER, Parmenides, Francfort, 1934. L P PR



314 PIERRE THEVENAZ

depuis Kant qui puisse ignorer que P’objectivité n’est pas en soi et qu’elle
exprime seulement un rapport adéquat entre le sujet et les choses, Certes,
mais ici précisément les voies divergent. D’un c6té I’épistémologie, telle qu’on
la voit fleurir en France, pour laquelle I'unité se fonde sur ce dialogue de
Pexpérience et de la raison oii objet et sujet s’enrichissent mutuellement, grice
4 la méthode objective et rationnelle d’assimilation 4 Pceuvre dans les sciences.
Cet idéalisme mérite bien le nom de « discursif » () : P'unité de ’étre ne peut
rien signifier d’autre que son incessante unification, c’est-a-dire qu’une telle
philosophie consent par avance a ne pas atteindre cette unité de Pétre, puis-
que le simple fait de la définir par un processus d’unification interdit 4 jamais
a cette unité absolue d’étre autre chose qu’un but (ou un mot). Toute spécu-
lation sur I’étre tombe d’elle-méme, parce qu’elle n’est plus dés lors que ver-
balisme ou immobilisme de la pensée. La philosophie se définit par un effort
vers quelque chose, ou plutét elle n’a plus besoin de se définir.

De Pautre cété, 'ontologie telle que M. Hzberlin la congoit : la valeur
attribuée a la « théoria » modifie fonciérement le sens du mot « unité ». Si étre
est un, il ne peut s’agir que de I’étre actuel. Le sujet ne peut attendre d’une
confrontation avec ’objet une unité qui est déja niée dans la simple réalité
de la confrontation. Cela ne signifie aucunement que le sujet ne se confrontera
pas avec un objet, mais, ce faisant, il ne cherchera pas a faire surgir I'unité,
car en vérité 1l Pexprime défa selon un mode particulier malgré les apparences.
Une philosophie qui place l'unité au terme de sa recherche comme une fin
n’est autre qu’une activité pratique qui travaille avec des théories ou des
concepts abstraits. Mais, selon M. Hzzberlin, effort philosophique de plus de
2000 ans N’aurait vraiment aucun sens s’il ne trahissait par sa simple exis-
tence que la philosophie est quelque chose de plus qu’une simple activité de
Pesprit. M. Hzberlin a I’audace non seulement de redonner un sens a ce qui
a semblé pendant longtemps pure tautologie : « 'étre est », mais encore d’y
voir Pexpression éternelle de 'unique philosophie digne de ce nom.

Il y aurait profit 4 comparer ontologie haberlinienne aux ontologies exis-
tentielles (Heidegger, Jaspers, G. Marcel) : on ne peut concevoir en effet des
tendances plus divergentes. En effet, quand M. Hzberlin parle de la vision de
Pétre ou d’un Erlebnis de Punité, on n’oubliera pas que ce ne sont la que sym-
boles. Il ne faudrait pas y voir cette sorte de participation sensible ou mys-
tique a Pétre qu’un certain romantisme recherchait par les moyens magiques
de P'aliénation de soi. L’Erlebnis est purement « théorique » (en cela il n’est
précisément pas existentiel), il se fonde sur le logos, sur la raison. Les esprits
formés par P’épistémologie frangaise ont ici un effort a faire pour comprendre
sur quel plan se situe la pensée de M. Hzberlin. Le mot « raison » évoque chez
nous toujours P'idée d’une activité constructive grice a laquelle s’édifie 'en-
semble des relations qui constituent la philosophie ; irrationnel désigne alors

(1) Si heureusement défini par G. BACHELARD dans Recherches philosopbigues,
t. IV, 1934-1935, p. 21-29.



L'GB®UVRE DE M., PAUL HZEZBERLIN 315

ce qui veut se fonder sans le secours de cette activité ordonnatrice. Dans le
cadre philosophique ou les Brunschvicg et les Lalande, suivis par leurs disci-
ples romands, nous ont accoutumés a poser le probléme de la raison, la ligne
de partage se tire entre Dintelligibilité rationnelle, fondée sur la vérification,
et tous les Erlebnisse i prétention philosophique qui entendent se soustraire
a la juridiction de la réflexion rationnelle et lui refusent le droit de fixer ou
de vérifier leur portée. A cette raison-1a, la « théoria » prétend aussi se sous-
traire, non pas au nom de quelque irrationnel & sauvegarder, mais au nom
de la vraie raison philosophique. C’est dire qu’il faut chercher d’emblée le
domaine de la «théoria» ou de la philosophie hors de ’alternative dans
laquelle, par exemple, un G. Marcel et un L. Brunschvicg s’opposent stéri-
lement. Ou encore, pour exprimer cela en une formule plus tranchante,
Pépistémologie trouve parfaitement sa place dans 'ontologie de M. Hzberlin,
sans rien perdre de sa valeur, mais I'inverse n’est pas vrai. Cependant s’il
n’est pas de connaissance objective de I’étre, cela ne signifie pas que la « théo-
ria » soit irrationnelle, elle est 'ceuvre d’un logos, mais cette raison n’est ni
constituante ni constituée. Elle est la raison philosophique, cette «faculté »
qui ne réussit & se manifester dans sa pureté que dans des moments rares et
qui tend A retomber au rang de raison raisonnante ou de raison-activité
quand se perdent le savoir originel et la foi premiére en Pétre.

Le terme fof paraitra 4 d’aucuns bien suspect. Mais, puisque la philosophie
par essence échappe a toute preuve ou vérification, on doit inévitablement
se référer a une sorte de croyance. Le mérite de M. Hazberlin est d’avoir
défini cette foi philosophique sans invoquer Pirrationnel de quelque révéla-
tion. Il ne s’agit aucunement d’une philosophie toute faite a prendre ou a
laisser, pas plus d’ailleurs d’une philosophie que nous aurions 4 construire
piéce a piéce. Connaitre philosophiquement, c’est dire oui pleinement et
sans restrictions 4 une possibilité que chaque homme peut reconnaitre en soi
plus ou moins développée. Clest y croire, en dépit de tous les obstacles que
les exigences pratiques ou éthiques de la vie accumulent fatalement sur son
chemin. La philosophie ne peut se fonder que sur cette certitude originelle,
puisqu’elle ne cherche rien, ne se pose aucun probléme et puisque la connais-
sance n’est jamais la récompense de quelque effort créateur de la réflexion.
Le symbole de la réminiscence caractérise le mieux la renaissance perpétuelle
du savoir enseveli, si ’on dépouille la notion de réminiscence de toute Pescha-
tologie transcendante dont elle est, chez Platon, a la fois ’appui et ’expres-
sion mythique. Nous restons dans I’immanence, car le « monde » de I’étre
D’est pas un au-deld : c’est simplement notre monde en tant qu’il est. La
philosophie sait que I’étre est et elle interpréte seulement ce savoir par rap-
port a Pexpérience éthique, ce qui lui permet de comprendre la coincidentia
oppositorum,

Les objections habituelles contre I’apriorisme n’atteignent pourtant pas
une telle conception de la philosophie. L’apriorisme n’est insoutenable qu’au
niveau de la connaissance objective. Mais tout Peffort de M. Hzberlin tend



316 PIERRE THEVENAZ

4 montrer Pabime qui sépare «connaitre quelque chose» et «connaitre
’unité de I’étre ». Ce n’est pas tel ou tel objet que je connais par réminiscence,
mon seul savoir originel (et toute la philosophie) tient en une seule formule :
«Détre est » ou «étre est un, identique a lui-méme et parfait». Le réle de
cette connaissance philosophique unique, maintenue dans sa pureté, est
d’empécher Pensemble des autres connaissances (objectives, scientifiques,
logiques, etc.) qui sont suspendues a elle de sombrer dans la «spéculation »
sous linfluence des impulsions pratiques. L’affaiblissement de la foi origi-
nelle redonne libre essor a toutes les fantaisies arbitraires de la connaissance
pratique et intéressée et fait retomber la connaissance philosophique sous
la tutelle des désirs ; servant désormais a des fins éthiques et pratiques, elle
s’abatardit et perd sa valeur de connaissance et de vérité.

Pour prendre la question de I’apriorisme par un autre bout, on notera que
la philosophie de M. Haberlin distingue un ensemble de registres, d’optiques
diverses qui fondent les situations et la variété des relations que nous entre-
tenons avec la réalité. Une des optiques posséde le monopole de la vision de
Pétre : certes les optiques pratique, morale et religieuse ne sont pas des illu-
sions, elles nous font voir, en effet, — elles expriment la multiplicité essen-
tielle 4 étre. Néanmoins, seule la vision théorique nous fait voir étre. De
deux choses I’une alors : ou bien mon optique et mon attitude, a titre de voie
d’accés, contribuent comme telles & fonder l’ontologie, ou bien I’étre ne
dépend point de ma faculté de I’atteindre ou de le reconnaitre, et alors il est
entiérement @ priori. La seconde possibilité parait seule possible pour le
réalisme ontologique de M. Haberlin. On s’apergoit que dans I’ontologie il y
a mouvement descendant a partir de 1’étre, sans que jamais, par un mouve-
ment inverse, les modes particuliers de la réalité individuelle puissent avoir
la moindre «influence » sur P’étre. La dialectique ou la méthode d’approche
qui nous fait découvrir ou affirmer P’étre a une valeur ontologique nulle :
notre condition humaine, ou simplement le principe d’individuation, suffisent
a en rendre compte, Mais, sous peine de donner 4 T’universel une supériorité
inexplicable sur individu, il nous semble que le mouvement ascendant de la
réminiscence, qui nous méne a la découverte de étre, doive ontologiquement
étre doté d’une valeur intrinséque. Nous ne savons si c’est I'indice d’un idéa-
lisme impénitent que de penser que la conscience qui connait mérite d’avoir,
dans un systéme de la totalité, une place plus ou moins indépendante en
face ou a Pintérieur de Pétre qui est connu. Naturellement on verrait ainsi
réapparaitre une certaine dualité, ce qu’une philosophie aussi radicalement
moniste que celle de M. Haberlin ne saurait évidemment tolérer. Comme
c’est la question de I'individuation qui est en cause ici, on peut espérer que
le prochain livre apportera des lumiéres sur la valeur ontologique de la fonc-
tion de réminiscence. # '

La dialectique des situations nous montre déja la prépondérance du mou-
vement descendant (apriorisme) : de méme que Pétre est « antérieur» i la



L'GUVRE DE M. PAUL HZBERLIN 317

problématique, de méme que la vérité de P’étre fonde seule la vérité de telle
affirmation particuliére, la problématique a son tour est ce Qui fait qu’il y a
des problémes. Mais on peut se demander si Paffirmation de la problématique
n’est pas plutét un jugement que je porte sur mon existence aprés avoir
constaté l'insolubilité de certains problémes précis. §’il n’en est pas -ainsi,
les problémes que me pose mon existence ne sont plus que les indicateurs ou
les modes de la problématique. Autrement dit, ontologiquement parlant, non
seulement ils ne sont plus a résoudre, mais encore leur caractére de problémes
particuliers se trouve supprimé. La problématique assume d’un seul coup
la charge de tous les problémes et la vision théorique nous donne I'unité,
non pas des problémes, mais de la seule problématique. Bien que 1’étre soit
au-dessus de toute catégorie logique, ’apriorisme ontologique donne cepen-
dant au général une précellence sur le particulier et tend par 14 méme &
négliger tout ce qui, dans la vie de la pensée, est démarche, fonction ou acti-
vité, La pensée active se situe de ce fait en dehors de la philosophie. La pensée
philosophique, pour M. Hzberlin, ne connait en effet que deux obstacles, qui
lui sont extérieurs: elle peut étre entravée ou faussée par les exigences
éthiques ou éprouver des difficultés 4 exprimer et exposer la précieuse essence.
de sa vision de I’étre. Mais, en tant que pensée, elle est enfermée dans I'im-
mobilité de la situation théorique. « Un individu pense dans la mesure ou
il participe a cette situation. » (1) Effort de pensée signifie effort pour donner
le champ libre 4 la « théoria » ou effort « pour maintenir le souvenir des clairs
moments » Mais une pensée qui se dompte elle-méme, qui par un « exercice
laborieux » (comme le Parménide de Platon nous en donne ’exemple) triture
et polit les concepts et par une dialectique serrée va jusqu’a transformer la
topographie de I’étre, en un mot une pensée qui travaille et qui crée, n’a pas
sa place dans le domaine intangible de ’ontologie. Clest ici la difficulté cen-
trale a Iaquelle nous nous heurtons, car une longue tradition de travazl ration-
nel de la pensée — mnous ne disons pas rationaliste — aussi vieille que la
philosophie, nous a accoutumés a voir pensée créatrice (ou raison constituante)
et étre collaborer et s’appuyer réciproquement. Platon en reste un des exem-
ples les plus nets : ce sont bien moins les exigences éthiques de la cité idéale
(spéculation) qui P’ont contraint 4 assouplir ’ontologie parménidienne en la
transposant que lexigence pressante d’une dialectique rendue consciente
sous l'influence des mathématiques de son réle primordial. Si la pensée n’a
pas d’ennemi a vaincre en elle-méme, si elle se repose dans la vision de I’étre,
est-elle encore une pensée ?

Le réle que M. Heberlin réserve a la science vient encore illustrer ce qui
précéde. Il distingue des degrés de compréhension : maximale est la com-
préhension de l’étre vivant, minimale celle de la chose. La connaissance
sclentifique, par principe, observe le monde des objets dans ce qu’il a d’exté-

(1) Wesen, p. 99. Cf. Leitfaden der Psych., p..51.



318 PIERRE THEVENAZ

rieur. C’est la dépersonnalisation qui fait la chose. En face d’une psychologie
qui se définit par la compréhension () de la personne dans ce qu’elle a d’inté-
rieur, la science ne pourra plus guére faire figure que de psychologie dégradée.
Elle ne peut avoir aucune portée ontologique, non pas, il faut le préciser,
que M. Hzberlin ait le moindre mépris pour la science, au contraire ; mais
le fait que pour elle la problématique de P’existence n’entre pas en ligne de
compte prouve déja qu’elle n’a rien a voir avec Punité de I’étre, ou plutét
que l'unité cherchée par la connaissance objective ne se présente que sous
la forme symbolique de P'unité de I’objet. « Comparée a la véritable vision
philosophique,... elle est en quelque sorte une synthése ludique (spiziend)
dans la mesure précisément ou elle travaille avec des symboles. » @ Si le
terme a encore un sens, on pourrait aussi dire de la science objective qu’elle
est une sorte d’ontologie devenue concréte, qui témoigne encore a sa maniére
de la suprématie de la pure «théoria»: C’est parce qu’il existe une pure
vision de I'unité que nous cherchons ensuite une unité partielle a tous les
niveaux de la réalité,

L’activité de Pesprit, on le voit, se trouve dépouillée de toute portée phi-
losophique derniére. Il ne s’agit plus tant de penser que de purifier sa pensée.
Et cette pensée, qu’est-¢lle en fin de compte ? Elle s’est fondue dans la vision
(Schau), tandis que la raison constituante n’est plus que Pexpression, ou la
projection dans le monde de P’objet, de cette unité que la vision découvre.
Nous retrouvons ainsi, 4 propos de la raison, les deux voies que nous esquis-
sions au début. D’un c6té, P’assimilation rationnelle est ’instrument de la
philosophie qui conquiert P’étre grace a Defficace stratégie de la raison-
activité. De Dlautre, elle est en marge de la philosophie, puisqu’elle n’a de
sens qu’en regard d’une ontologie déja entiérement constituée et absolument
indépendante. Nous parlons ici dans le cadre d’une philosophie qui se définit
par la raison-activité. Pour M. Hzberlin, il n’y a évidemment pas |d’alterna-
tive, la philosophie se situant au deld de cette opposition : le but de ces pages
était précisément de circonscrire ce lieu de la philosophie et de définir ’impor-
tance de cette ontologie. Mais si la connaissance reconnait dans I'unité de
Pétre sa source véritable, elle ne s’épuise pourtant pas dans cette |[constata-
tion, Les prochains livres de M. Hzberlin nous montreront cette connaissance
aux prises avec les réalités de la science, de la logique ou de I’éthique. Nous
attendons avec quelque impatience le couronnement d’une ceuvre dont
Pessai de présentation partielle tenté ici n’aura pas, espérons-le, trahi Iin-
tention ou altéré la richesse.

Pierre THEVENAZ. -

(*) Sur la richesse et la portée exacte du Perstehen dans la pensée allemande
contemporaine, on peut maintenant se reporter i Pouvrage de R. Aron, Introduc-
tion 4 la philosopbie de Ibistoire, N. R. F., Paris, 1939, p. 49 s. Cf. du méme auteur,
La sociologte allemande contemporaine, Paris, Alcan, 1933, p. 10g 8. — (2) Wesen, p. 187.



	Études critiques : la philosophie en Suisse allemande l'œuvre philosophique de M. Paul Haeberlin

