
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 113

Artikel: Présentation et défense de l'idonéisme

Autor: Gonseth, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRÉSENTATION ET DÉFENSE DE L'IDONÉISME

Introduction.
i. J'ai cherché ces dernières années, en particulier dans l'ouvrage

Les Mathématiques et la Réalité, paru en 1936, et dans l'étude Qu'est-
ce que la Logique parue en 1937, à dégager une certaine attitude en
face du problème de la connaissance. C'est cette attitude que je
voudrais aujourd'hui exposer et défendre. C'est pour la désigner que j'ai
osé introduire un néologisme : l'idonéisme, dérivé d'un adjectif que
le dictionnaire mentionne, mais que l'usage néglige.

Mon exposé va comprendre deux parties : tout d'abord un
dialogue, ensuite un commentaire.

En l'un des deux personnages du dialogue, j'aimerais faire revivre
Idoine, que connaissent ceux qui ont lu Les Mathématiques et la
Réalité. Il y était chargé de défendre l'idonéisme contre deux « caractères

mathématiques » dont les modèles ne sont pas complètement
imaginaires : Sceptique et Parfait. Aujourd'hui je lui opposerai un
contradicteur d'un type moins déterminé. Assez méfiant, un peu
malveillant et, somme toute, difficile à toucher : pour le désigner, le

nom d'Advers ne sera peut-être pas déplacé.

Dialogue.

2. Premier engagement sur le mot « idonéisme ».

Advers. — L'introduction d'un néologisme est toujours regrettable.

N'auriez-vous pu vous dispenser de fabriquer celui d'idonéisme

La langue française ne vous paraît-elle pas suffisamment riche et
nuancée



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 261

Idoine. — Mon cher Advers, veuillez observer que la philosophie
est un terrain d'élection pour les néologismes. Idonéisme est aussi

régulièrement formé à partir du mot bien français, idoine, et de sa

racine latine, idoneus, que le mot positivisme à partir de positif,
que celui d'intuitionnisme à partir d'intuition, ou enfin que celui de

créativité à partir de création. Le mot idonéisme ne me paraît pas
enfreindre les règles en usage : il a pour mission de désigner un
certain point de vue philosophique pour lequel aucune des désignations
en vigueur ne me paraît exactement convenir. Or je suis partisan de

la formule : « A chose nouvelle, mot nouveau »

Advers. — Où irions-nous si chacun pouvait user de son petit
néologisme pour singulariser sa petite originalité? Il n'y a pas là
seulement une question de vocabulaire. Un mot tel que celui d'idonéisme
manifeste une certaine prétention à être pris au sérieux. La question

qui se pose est de savoir si cette prétention se justifie. Faute de quoi
je ne serai pas le seul à la trouver ridicule.

D'ailleurs, ni le mot français « idoine », ni le mot latin idoneus ne
m'en disent davantage que leur dérivé « idonéisme » lui-même. Je
n'ai pas besoin de dictionnaire pour savoir qu'« idoine » signifie :

propre ou convenable à quelque chose aussi bien que capable de

quelque chose et qu'idoneus peut être employé dans un sens encore

plus large et plus souple.
Mais en quoi ces connaissances lexicologiques peuvent-elles

m'éclairer sur la signification de l'étiquette que vous vous êtes vous-
même attribuée

Idoine. — La chose est cependant toute simple. Je tenais à

qualifier d'un mot une certaine façon de concevoir les rapports de la
connaissance avec ce qui fait l'objet de la connaissance. Le mot
idonéisme a donc pour mission de désigner une certaine façon d'envisager
le problème central de toute philosophie : celui de l'accord de la

pensée avec le réel, ou, si vous préférez, celui de l'arbitrage entre le

subjectif et l'objectif.
Advers. — Soit Mais cela ne m'explique pas davantage pourquoi

le mot idonéisme est — comment dirais-je — lui-même idoine à son

emploi.
Idoine. — C'est que le qualificatif idoine est en quelque sorte le

premier signe sous lequel je voudrais placer la correspondance qui
peut s'établir entre les choses et les idées que nous nous en faisons.

Je ne refuserais pas une formule telle que celle-ci, par exemple:



262 FERDINAND GONSETH

En un certain sens, l'esprit est idoine à la connaissance, et la
connaissance est idoine à son objet.

Advers. — Mon pauvre Idoine. Vous ne semblez pas vous douter

que votre attitude est vieille comme la philosophie. Pourquoi dire
idoine où vous auriez pu dire simplement adéquat, et pourquoi dire
idonéisme pour une attitude que le mot de réalisme désigne depuis si

longtemps déjà
Idoine. — Voilà une bien vive critique, mais qui tombe à faux.

Je ne nie pas que les mots idoine et adéquat aient une certaine

parenté de signification. Si vous ne l'aviez pas relevée, j'aurais dû le
faire moi-même. Pourquoi j'accepte l'un et repousse l'autre Je
refuse adéquat, précisément parce qu'il est engagé depuis trop
longtemps dans la doctrine réaliste, parce qu'il s'y est chargé d'une
signification dont je ne puis me servir. Du fait même de son rôle dans le

réalisme, il est devenu impropre à jouer un rôle analogue dans le

système des vues idonéistes.

Au contraire, le mot idoine n'a encore été entraîné dans aucune

systématisation. Il n'a que la signification du langage courant. Il ne

porte qu'une empreinte encore assez imprécise. Il est capable encore
d'un sens plus élaboré, plus évolué : le sens qu'il prendra précisément

par l'emploi que j'en proposerai.
Advers. — Cette dispute lexicologique a-t-elle un sens Vous

tenez à substituer un terme à un autre : Faites Je ne puis vous en

empêcher. Mais le sans-gêne que vous montrez envers les mots et
leur signification me laisse fort songeur.

Idoine. — Comme vous, je suis pressé de sortir de cette querelle
préliminaire. Mais je crains que nous n'y retombions bientôt. Car

vous paraissez désagréablement impressionné par mes dernières
explications. Nous devons avoir des conceptions assez différentes du sens

et du rôle des mots. Si nous laissons ce point sans l'éclaircir, qui sait

si, tout en paraissant parler la même langue, nous ne parlerons pas en
réalité des langues essentiellement différentes, intraduisibles même

l'une à l'autre.
Je vous en prie, donnez libre cours aux impatientes critiques que

vous avez peine à contenir

3. Advers conteste d'emblée la légitimité de la position d'Idoine.

Advers. — Vous l'aurez voulu En effet, je suis profondément
mal à mon aise, quand je vous entends affirmer que tel mot n'a pas



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 263

encore de sens élaboré, et que nous sommes libres de lui faire prendre
telle signification qu'il nous plaira. Pour moi, les mots disent ce qu'ils
ont à dire. Je sais fort bien que la signification de tel ou tel d'entre

eux a pu évoluer ; et même de façon parfois assez curieuse, jusqu'à
dire un jour le contraire de ce qu'ils disaient à l'origine. Cependant
chaque fois que l'un d'eux intervient dans le discours, c'est avec une
signification actuelle bien arrêtée. C'est le jeu adéquat de ces
significations arrêtées qui fait la propriété du langage.

Je ne puis pas comprendre que telle ne soit pas aussi votre opinion.
Je m'étonne que vous ne distinguiez pas que toute autre position est
fausse au départ, et qu'elle engage l'esprit dans des antinomies
originelles, dont il ne pourra jamais se débarrasser.

Ces paradoxes éclatent, par exemple, dans le mot expliquer. S'il
n'a pas de sens préalablement fixé, que vaudront vos propres
explications Ne faudra-t-il pas que vous commenciez par expliquer votre
façon d'expliquer ; sur quoi surgira la nécessité d'expliquer l'explication

de l'explication. Et ainsi de suite jusqu'à l'absurde.
Ne comprenez-vous pas qu'aucun édifice intellectuel n'est possible

si les mots mêmes par lesquels je décris ma position au moment
même où je parle n'ont qu'une signification fuyante. Comment
interpréter la pensée d'autrui Comment saisir sa propre pensée î Tout
ne serait qu'inconsistance et chaos.

Je ne sais dans quel monde on bâtit les systèmes philosophiques à

l'aide de mots dont la signification est encore à faire. Dans notre
monde sublunaire, on n'a encore trouvé de bonne méthode que la
suivante. N'accepter au départ que des termes bien définis ; ou prendre

soin de bien les définir au préalable, si leur acception prête à

l'équivoque.
En bref : La position qu'on devine à travers vos explications est

radicalement fausse, car elle condamne la pensée à s'interroger elle-
même sans repos pour savoir si elle dit vrai ou faux. Comme le Cretois

qui ayant déclaré :

« Je ne puis que mentir »

est incapable de juger s'il a dit ou non la vérité.
Cette position condamne d'avance toute activité critique ou

philosophique à l'impuissance. Si vous la preniez au sérieux, elle vous
condamnerait... à vous taire.

Idoine. — Donc je ne suis plus réaliste. Voilà au moins un point



264 FERDINAND GONSETH

d'acquis. Car si j'étais réaliste au sens traditionnel, il me faudrait
admettre l'existence de certaines notions arrêtées et universellement
valables, grâce auxquelles mon esprit s'unirait adéquatement aux
choses. Ce que précisément je ne veux pas faire, pas même pour l'idée
de chose, pas même pour l'idée de réalité, ni même pour celle d'existence.

Je me résignerai à n'y voir dans ma conscience qu'une trace
fuyante de ce que je ne sais pas appeler autrement que la réalité,
bien que ce mot ait perdu pour moi sa signification arrêtée.

Vous trouvez peut-être que j'ai de la peine à m'exprimer, et vous
m'en faites un grief. Vous murmurez : « Ce qui se conçoit bien s'énonce
clairement... » Je vous envie cette confiance dans la langue, qui
m'apparaît pleine d'embûches et de traîtrises. L'idéal grammatical d'un
Boileau, je le ressens en son fond, comme une exigence d'un réalisme

préalable, dans lequel tout notre vocabulaire courant est engagé. Le

type même d'une phrase normale :

Sujet, copule, attribut

est le modèle d'un jugement réaliste. Les mots, la syntaxe, le génie
même de notre langue m'entraînent vers une précision que je
voudrais limiter ; je voudrais tenir les significations en suspens, réserver
leur devenir. Et cela en un moment où il ne m'est pas encore possible
d'indiquer quel sera le sens de mes réserves, et comment nous
concilierons la fluence des notions avec leur efficience.

Vous avez raison. J'ai de la peine à détourner les mots vers des

fins pour lesquelles ils n'étaient pas faits.
Advers. — Et vous voulez qu'on y comprenne quoi que ce soit

Idoine. — Pourquoi pas Il est vrai que je ne trouve pas facile de

faire de l'idonéisme avec du matériau mental dont les caractères

originellement réalistes ne me sont que trop visibles. Mais ne dirait-
on pas, à vous entendre, que jamais personne n'ait tenté, et jamais
réussi pareille entreprise

Par exemple, ne fait-on pas du non-euclidien avec de l'euclidien î
Ou bien, pour ne pas abandonner le territoire philosophique, n'a-ton

pas vu l'idéalisme cartésien, ou mieux encore l'idéalisme kantien,
ou mieux encore l'idéalisme hégélien obligés de se servir des moyens
verbaux que leur avait transmis une tradition qu'ils réussirent cependant

à récuser î
Advers. — Croyez-vous que Hegel lui-même ait vraiment attribué

un sens fuyant aux notions dont son exigeante dialectique se



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 265

servait Croyez-vous que aufheben ait signifié — comme vous
prétendez vouloir le faire — récuser plus ou moins complètement une
notion au moment même où vous voulez vous en servir

Croyez-moi, votre position est antinomique. Et votre système, né

dans la contradiction, finira dans la confusion de toutes les distinctions

évidentes et nécessaires.

4. Idoine se défend en définissant et contestant la
« Doctrine du Dictionnaire ».

Idoine. — Mon système Je vous en prie, ne me croyez pas
capable de la tentative ridicule que représente l'édification d'un

système, où quelques mots et leurs combinaisons grammaticales
devraient suffire à recréer adéquatement à la fois le monde objectif et

notre être mental. L'idonéisme n'est point un système, mais un
ensemble de vues sur la façon dont nous accédons à la connaissance.

Il y a un instant, je vous ai laissé défendre, sans vous interrompre,
une opinion, une doctrine préliminaire, qu'il me paraît utile de

souligner : celle qu'un édifice mental et verbal cohérent ne peut s'établir

que sur la base d'un vocabulaire à la signification bien arrêtée. Selon

cette doctrine, le premier devoir du philosophe devrait être de mettre
au point le sens préalable des termes dont il se servira. Ce serait de

dresser un Dictionnaire critique et philosophique comprenant
exhaustivement tous les termes légalement admis, et normalisant leur emploi.
Sur la base de ce Dictionnaire, les philosophes pourraient désormais

comparer leurs pensées sans risque d'équivoque : ce Dictionnaire
fixerait un point de départ assuré. C'est pourquoi je me permettrai
d'appeler « Doctrine du Dictionnaire » la doctrine à laquelle vous
semblez inébranlablement attaché.

Comprenez-moi bien Je ne veux faire ici aucune allusion déplaisante

au Vocabulaire de la philosophie de M. Lalande, dont il serait
absurde de contester l'utilité. Veuillez remarquer que je pousse les

choses à l'extrême, jusqu'à leur faire prendre un aspect systématique
intransigeant, un aspect doctrinal. C'est un procédé qui peut être

injuste et blessant s'il vise les personnes qui sont derrière les points
de vue qu'on analyse ainsi. Mais s'il est d'avance entendu que c'est un
procédé dialectique, qui pousse délibérément vers les attitudes excessives,

qui raidit les oppositions au lieu de les concilier, c'est alors un
énergique moyen de clarification des idées.

Vous comprendrez donc avec quelle intention de schématisation je



266 FERDINAND GONSETH

parle de la «Doctrine du Dictionnaire», — du Dictionnaire où seraient

préalablement fixées les acceptions légitimes du vocabulaire
philosophique. Vous sentez bien aussi que je mets l'accent sur le mot
« préalablement », car c'est par ce mot que s'exprime le plus nettement

l'opposition avec les significations fuyantes et en devenir, que
vous attaquiez si rudement.

Vous ne vous étonnerez pas que, dans les critiques que vous m'adressez

presque sans m'avoir entendu, vous m'apparaissiez sous les traits
du défenseur attitré de la doctrine du Dictionnaire, et que, pour me
défendre à mon tour, ce soit cette doctrine que je commence par
attaquer.

Opposant affirmation à affirmation, je vous déclare que ce point de

vue, que vous tenez pour l'expression même du bon sens, et pour la

première exigence d'une saine méthode, est foncièrement erroné.

Advers. — Suffit-il d'affirmer et de déclarer pour avoir raison

Idoine. — J'aime vous entendre parler ainsi. Avec vous je répète :

Il ne suffit pas d'affirmer pour être délié de l'obligation de prouver
ou du moins de justifier. Mais si j'accepte cette obligation, je ne vous
en dispense pas. Oserais-je donc vous demander d'où vous tenez que
la Doctrine du Dictionnaire est légitime Sur quoi vous fondez-

vous pour affirmer qu'elle doit être à la base de toute analyse
philosophique

Advers. — Je l'avoue : Cette attaque brusquée me surprend et

me déconcerte. Je ne comprends ni ce que vous voulez dire, ni où

vous voulez en venir.
Idoine. — Doit-il suffire que cette doctrine vous paraisse évidente

pour qu'elle soit, de droit, privilégiée Mais je vois que le sens de

ces questions vous échappe. Permettez-moi de les reprendre avec
moins de précipitation.

5. Idoine repousse les significations parfaitement déterminées.

Idoine. — J'aimerais renouer la discussion sur l'expression : la
doctrine du Dictionnaire, en insistant maintenant sur le mot «

doctrine ». N'avez-vous pas trouvé ce mot un peu excessif i Et pourtant
je ne le crois pas déplacé Veuillez en effet vous remettre en mémoire

tout ce qu'on présuppose, lorsqu'on admet que les mots, sur lesquels

va reposer toute une construction mentale, doivent avoir une
signification bien arrêtée.

On présuppose, d'abord, qu'il existe des mots de ce genre, on pré-



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 267

suppose, par la même occasion, que la signification des mots existe

d'une existence autonome, ou bien que nous soyons parfaitement au
clair sur la façon de les interpréter, de les traduire en sentiments, en

intentions, en paroles ou en actions. Ce qui présuppose qu'on sache,
de ce même savoir bien arrêté, ce qu'est une signification, une
interprétation, et par conséquent aussi une idée ou une représentation ou

quelles sont les modalités de l'action. Cette espèce de préjugé favorable
s'étend de proche en proche à tous les termes si malaisés à expliquer,
si pénibles à préciser, par lesquels nous évoquons les activités
multiples et difficilement saisissables de l'esprit et les modalités diverses

et parfois fuyantes de la conscience et de la connaissance.

Advers. — Toutes ces choses sont donc dénuées de signification,
à vos yeux

Idoine. — Etes-vous de bonne foi, Advers Ne chercherez-vous

pas à comprendre ce que va dire la déclaration que voici: Bien que
je ne sache pas d'un savoir complet, parfait, définitif, ce que c'est

que la signification d'un mot, tous les mots que je viens d'énumérer
n'en ont pas moins pour moi une certaine signification, une signification

pratique dont j'ai souvent éprouvé l'efficacité et qu'il ne me
vient pas à l'esprit de contester. Mais je vous conteste, comme je me

conteste à moi-même, le droit d'en parler comme d'entités aux
propriétés déjà parfaitement déterminées et qui se trouvent complètement

en notre possession.
Advers. — Je pourrais vous concéder que nous ne sommes pas

libres de faire, sur ces matières, telles ou telles présuppositions
arbitraires. Mais je ne saisis pourquoi celles dont il vient d'être question
ne sont pas légitimes. Elles n'ont rien d'arbitraire Vous venez de

les présenter vous-même comme des conditions nécessaires pour que
la spéculation philosophique puisse trouver un point de départ
assuré. Pourquoi n'acceptez-vous pas la contrainte de cette nécessité

Idoine. — Il y a dans ce que vous venez de dire, Advers, une

espèce de cercle vicieux qui me cause une gêne véritable. Car c'est

précisément ce que vous posez comme nécessaire qui me paraît être

une hypothèse contestable.

Advers. — Je ne sais à quelle hypothèse vous faites allusion.
Parlons-nous la même langue Et parlons-nous du même sujet

Idoine. — Je le répète : vous faites une hypothèse fondamentale,
et tous ceux qui parlent de fonder un édifice conceptuel sur des

notions essentiellement claires et distinctes la font avec vous : c'est



268 FERDINAND GONSETH

qu'il existe des notions claires et distinctes, ou toute autre sorte
d'idées ou de concepts de la même qualité.

Encore une fois, d'où tenez-vous que, dans l'architecture de l'esprit,
on puisse construire en posant un fondement qui ne bougera plus et

qui ancrera tout l'édifice dans le vrai î Pourquoi est-ce que cette
hypothèse ne sortirait pas d'une fausse analogie avec les règles de

l'architecture matérielle Et pourquoi la doctrine du Dictionnaire,
qui la pose en méthode valable et nécessaire a priori — et qui n'est

pas la seule à le faire — dites-moi pourquoi je dois la trouver
légitime

N'avez-vous point d'argument à faire valoir N'avez-vous pas de

vues méthodiques à invoquer Citez-moi quelque critère que vous
puissiez appliquer, que je puisse accepter Ouvrez-moi les yeux à

cette nécessité évidente pour laquelle je suis aveugle
Advers. — Mon cher Idoine, vous avez un esprit qui ne sait pas

se plier aux nécessités dont il ne se sent pas responsable. Dans notre
cas vous semblez oublier qu'il existe une discipline qui s'est déjà
longuement occupée de faire la lumière sur les conditions dans

lesquelles la pensée peut s'exercer.

Idoine. — Vous voulez dire la psychologie, et surtout la psychologie

génétique
Advers. — Non pas C'est à la théorie de la connaissance que je

pense. C'est dans le cadre de cette discipline qu'il faut porter vos

exigences. C'est là que les questions que vous posez peuvent être
préalablement tranchées.

6. Idoine conteste l'idée d'une théorie de la connaissance

antérieure â la connaissance.

Idoine. — Notre dispute se déplace. Mais elle ne progresse pas.
Aux objections que je présente contre une doctrine préalable, vous
répondez par un renvoi à une théorie préalable. Je veux bien vous
suivre sur ce nouveau terrain. Mais les choses ne s'y présenteront

pas sous un jour essentiellement différent.
Peut-être même continuerons-nous de nous disputer au moment

même de nous engager dans ce nouveau domaine. Car peut-être pen-
serez-vous que le mot de théorie de la connaissance a une signification
en soi bien claire et bien établie. Tandis que pour moi la question :

Qu'est-ce qu'une théorie de la connaissance? reste ouverte et n'a pas
encore trouvé sa réponse définitive. Si nous nous accordons sur une



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 269

définition, vous aurez tendance à la prendre pour définitive et je ne

pourrai la tenir que pour provisoire. Et je doute que, même avec la
meilleure volonté de part et d'autre, nous arrivions à formuler deux
définitions qui ne diffèrent par quelque nuance assez essentielle. Ne
voulons-nous pas l'essayer Proposez votre définition, Advers.

Advers. — C'est la discipline qui étudie et qui fixe préalablement
les conditions et les moyens de la connaissance.

Idoine. — Ma proposition est à la fois fort semblable et fort
différente. C'est la discipline qui étudie et fixe les conditions et les

moyens en devenir de la connaissance. Vous dites « préalablement »,

je dis « en devenir ». C'est toute notre querelle.
Nous avons, je pense, à nous faire, sur la façon dont nous envisageons

cette discipline assez spéciale, des objections en quelque sorte
complémentaires. Voici les miennes, où vous trouverez un écho des

reproches que je faisais à la doctrine du Dictionnaire.
Au premier moment, votre point de vue offre un étonnant avantage.

Les exigences qu'il comporte ont immédiatement prise sur les

éléments de la pensée. Tout ce que nous appelons concept, idée,

représentation, signification, etc., doit subir un joug uniforme : celui
des conditions nécessaires pour qu'il existe une théorie préalable de

la connaissance. Et ces conditions exercent une telle contrainte que
certaines propriétés de ce que je viens d'appeler les éléments de la

pensée en deviennent elles-mêmes nécessaires. Peut-être est-il
possible, par cette voie, de justifier la doctrine des « significations
premières bien déterminées ». A la réflexion, on découvre cependant que
cet avantage est trop chèrement payé : car l'hypothèse qu'il doit exister

une théorie de la connaissance antérieure à la connaissance est

tout simplement arbitraire.
A supposer que cette hypothèse soit erronée, — et pourquoi ne le

serait-elle pas — toutes les contraintes qu'elle développe sont, elles

aussi, arbitraires, et tout ce que nous en pouvons tirer concernant la

nature des idées, représentations, significations, etc., n'est plus que
méthodique illusion.

Advers. ¦—¦ En effet, vos objections ne varient guère. Vous ne

cessez de réclamer une justification dont je continue à ne pas saisir
la nature. Pour vous satisfaire il faudrait imaginer, par je ne sais

quelle acrobatie intellectuelle, un point de vue méthodique, apportant

son expresse et propre justification. Et quant à vos idées sur la

théorie de la connaissance, — selon lesquelles il ne saurait y avoir de



270 FERDINAND GONSETH

théorie de la connaissance antérieure à la connaissance, — n'ai-je pas
le droit d'y voir aussi une hypothèse Je ne sache pas que vous les

ayez déjà justifiées, pour reprendre contre vous vos propres exigences.
Et d'ailleurs, je n'ai qu'à reprendre aussi le grief fondamental que

je formulais déjà tout au début de cette controverse : votre position
ne peut qu'être fausse, parce qu'elle retire tous ses points d'appui à

la pensée spéculative. Je n'imagine pas comment vous allez résoudre
le difficile problème de justifier le certain par l'incertain — ou mieux

encore d'édifier quelque chose sur le vide.

Idoine. — Vous déplairait-il que je vous rappelle — en l'arrangeant

à peine pour la circonstance, — certain dialogue de cosmologie

primitive
« Pourquoi la terre ne tombe-t-elle pas
C'est qu'un immense éléphant la supporte
Et qui soutient celui-ci
Ses quatre pieds reposent comme quatre colonnes sur la carapace

d'une énorme tortue.
Et qu'est-ce qui porte la tortue »

Le jeu des demandes et des réponses pourrait continuer indéfiniment.

A qui donnez-vous tort A celui qui demande ou à celui qui
répond Si le questionneur déclare le jeu absurde et prétend qu'il
n'aurait jamais dû commencer, lui demanderons-nous avec ironie
comment il s'y prendra pour faire tenir la terre sur le vide

Les faits n'ont-ils pas tranché la question en faveur de la solution

qui enlevait à l'explication tous ses points d'appui Pourquoi l'équilibre

de nos pensées serait-il moins subtil que l'équilibre des mondes

Et pourquoi faudrait-il qu'il imite les grossiers étagements que
maintient leur pesanteur

N'y a-t-il pas aussi, Advers, dans la question que nous agitons, des

faits dont on pourrait invoquer et accepter le témoignage

7. Idoine invoque des faits.

Advers. — U y a des nécessités contre lesquelles les faits ne
peuvent rien. D'ailleurs, je ne sais vraiment pas quel ordre de faits nous
pourrions faire intervenir dans ce débat.

Idoine. — Ne pourrions-nous pas examiner, par exemple, si tel
ou tel mot bien simple que l'on ne peut s'empêcher d'employer pos-



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 271

sède une signification complètement univoque et déterminée, ou si

peut-être sa signification n'atteint pas à ce degré de perfection. Le

mot auquel je penserais en premier lieu est celui même de « fait ».

Nous parlons d'invoquer les faits : mais savons-nous de façon
parfaitement précise ce que cela veut dire Un fait, direz-vous, cela ne

s'explique pas, mais cela se conçoit tout à fait clairement
Ce n'est en tous cas pas l'idée d'Enriques, qui a soumis l'idée de

fait à une analyse extrêmement incisive, sous ses différents aspects
de fait dans les sciences physiques, de fait en histoire, de fait en

sociologie, en psychologie, etc. La réponse à cette enquête ne peut
être sincèrement mise en doute. C'est qu'on ne peut concevoir ce

qu'est un fait scientifique, par exemple, antérieurement à la science.

La dernière signification du mot « fait » en science est en fonction de

l'état actuel des connaissances scientifiques. Cette signification n'est
d'ailleurs qu'un moment d'un devenir historique qui n'est pas achevé.

Il me serait facile de démontrer des circonstances analogues sur tel
ou tel exemple particulier. Ainsi la loi de la chute des corps, si l'on
veut serrer de plus en plus près les conditions de son objectivité,
réclame des connaissances de plus en plus étendues, qui vont
jusqu'à englober les dernières théories de la gravitation généralisée.
Encore une fois, l'objectivité scientifique n'est pas définissable
antérieurement à la science.

J'ai parlé spécialement du fait dans les sciences. Mais ailleurs les

choses ne se présentent pas autrement.
Puis-je ne pas conclure que la signification du mot fait est en

devenir ; que ce mot ne peut être préalablement défini dans sa réelle

acception Que par conséquent il ne saurait figurer dans le Dictionnaire

des significations préalables dont nous parlions il y a un instant.
Est-ce là, oui ou non, un témoignage qu'on puisse récuser Devant

l'urgence de tenir compte de cette expérience, la nécessité de fournir
une fois pour toutes son fondement à la pensée spéculative ne doit-
elle pas être tenue pour préconçue et pour arbitraire

Advers. — Ce n'est encore qu'un exemple, peut-être singulier,
dont vous tirez trop hâtivement des conclusions générales.

Idoine. — Cette réponse me déçoit véritablement. J'imaginais que
vous ressentiriez plus vivement tout ce qui confère à cet exemple
une signification privilégiée. Que vous montreriez plus de compréhension

pour les fonctions inimitables et irremplaçables que l'idée de

fait remplit dans l'organisation de nos pensées. Mais cet exemple ne



272 FERDINAND GONSETH

semble pas vous suffire. Qu'à cela ne tienne. En fin de compte, tous
les mots du Dictionnaire pourraient nous rendre les mêmes services.

Il est vrai que pour la plupart, cette analyse manquerait d'intérêt
philosophique. Seuls les mots centraux, les mots-clefs, méritent d'être
examinés aussi attentivement.

Advers. ¦—• Je doute que la signification du mot objet se laisse

relativiser.
Idoine. — Vous avez tort. Vous semblez ne penser qu'à ce qu'on

nomme maintenant volontiers l'objet macroscopique. Mais vous ne
sauriez pas m'indiquer, de façon convaincante, par quoi cette idée de

l'objet se distingue de l'idée d'un objet à l'échelle atomique. Or les

physiciens ne font aucun mystère des difficultés déconcertantes qu'on
éprouve à concevoir bien nettement ce qu'est un corpuscule — le

germe même de la notion d'objet
Sans parler des arguments que l'on tire de l'étude de la genèse de

l'idée de l'objet chez les petits enfants.
Advers. — Mais vous n'entamerez pas l'idée du vrai, telle que par

exemple, les mathématiques et la logique la réalisent.
Idoine. — Oserais-je vous rappeler que je me suis précisément

attaché à faire ressortir les profondes variations que l'idée du vrai a

subies de Platon et Aristote jusqu'à Russell et Brouwer
Advers. — Prétendrez-vous que même l'idée de l'être puisse être

atteinte par cette dissolvante analyse
Idoine. — Le mot dissolvant est de trop, car cette analyse ne

détruit que des idées préconçues. Quant au reste, je crois avoir en

effet bien montré que l'idée de l'être n'a pas encore atteint l'immutabilité

de la perfection. Voyez, par exemple, dans mon étude Qu'est-ce

que la Logique le passage sur la logique de l'existence.
Advers. — Vous dirai-je que je vous crois Mais ce que je vous

déclare bien nettement, c'est que le paysage philosophique que vous
m'offrez n'est que ruines et chaos. Où voulez-vous en venir Je suis

incapable de le comprendre.

8. Idoine conclut.

Idoine. — Où je veux en venir N'est-il pas clair que je voudrais

tout d'abord atteindre et réfuter une doctrine très générale à l'ombre
de laquelle nous avons suffisamment vécu : la doctrine du fondement
Doctrine selon laquelle il existerait quelque part, dans le monde des

idées, un fondement éternel pour le système de nos connaissances.



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 273

Selon laquelle, par exemple, il existe un fondement verbal et conceptuel

des Mathématiques, le problème essentiel de la philosophie
mathématique étant de le découvrir, de l'expliciter une fois pour
toutes.

Si nous en avions le temps, j'aimerais vous montrer que c'est
précisément cet espoir d'un fondement établi à jamais qui se trouve
déçu et démenti par les dernières péripéties de la lutte « pour écarter

définitivement des mathématiques tout danger d'antinomies et
de contradictions ». La tentative, dont la mise en exécution s'est
dévoilée si étonnamment difficile, de formaliser d'outre en outre les

démarches du raisonnement mathématique, pour les saisir dans une

structure bien définie, —¦ cette tentative est profondément analogue à

toute tentative d'expliquer notre être et le monde à partir d'un
système d'acceptions bien arrêtées. C'en est même la figuration la

plus nette que l'on en ait jamais imaginée. A voir le problème du

fondement échapper à tout encerclement méthodique, à le voir
reparaître avec toute sa virulence chaque fois qu'on a pensé le conjurer,

on finit par comprendre que le soi-disant « Problème du fondement

» est sans issue, parce qu'issu lui-même d'une fausse perspective

philosophique.
Pour formuler les choses en termes encore plus stricts, les dernières

expériences faites dans l'étude du problème des fondements ont jeté
le doute sur toute règle normative inconditionnelle et sur toute activité

normative autonome. Le problème central qui se dégage n'est

plus le problème des fondements, c'est le problème des méthodes.

Advers. —Mon cher Idoine, d'un mot je crois pouvoir jeter toute
votre argumentation par terre. C'est que plus vous exigez qu'on vous
donne raison, plus vous vous donnez tort à vous-même. Car si l'on
vous accorde tout ce que vous demandez,

que les mots n'admettent que des significations mal arrêtées,

que les concepts restent toujours plus ou moins inadéquats et

inachevés,

que l'activité normative de notre esprit reste toujours défaillante,

que tout enfin soit vacillant, informe et inefficace, où est le gain
dont tous ces renoncements sont payés

Ne chiffre-t-il pas simplement par zéro Est-ce que vous n'avez

pas vous-même perdu l'accès à ces réalités mentales certaines que
sont les mathématiques et la logique? Ne vous mettez-vous pas vous-
même dans une position absurde

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVII (n° II3, 1939). iS



274 FERDINAND GONSETH

Idoine. —Mon gain Ce sera d'abord d'avoir évoqué les conditions
de mon entreprise, conditions difficiles,mais qu'il ne nous est pas donné
de refuser, auxquelles il ne nous est pas permis de nous soustraire,

parce qu'elles sont ce qu'elles sont, avec toute la signification pratique
et coercitive que peut prendre le verbe « être » en ces matières.

C'est qu'enfin j'aurai la liberté de reprendre ma formule: l'esprit
est idoine à la connaissance et la connaissance est idoine à son objet,

sans risquer de me voir accuser, avant d'avoir été entendu, de rééditer

un point de vue vieux comme le monde.

Commentaire.

9. C'est ici que se termine le dialogue. Dialogue qui, vous le voyez,
n'est qu'une introduction. Par conséquent, dialogue bien trop long,

penserez-vous peut-être. Mais que je n'aurais su comment éviter. Car

s'il m'était refusé de recréer le climat dans lequel se place ma tentative

par quelques allusions, que le cours d'un entretien permet,
mais qu'un exposé systématique défend, je ne sais comment j'aurais
pu refouler la pression des points de vue traditionnels, pour dégager
le lieu de mon intervention.

Idoine ne s'est d'ailleurs défendu que d'un reproche essentiel : celui
d'être réaliste au sens traditionnel. Il se défendrait avec autant d'énergie

d'être un idéaliste à la manière de Kant, ou un simple pragmatiste.
La défense dialoguée qui précède ne doit avoir que la valeur d'une
réaction sur une partie seulement du front que j'occupe. Pour le

reste, qu'il me soit permis de renvoyer aux ouvrages que j'ai déjà
cités.

10. Vous avez évoqué le climat, dira-t-on. Situez maintenant le

point de vue. De quoi va-t-il s'agir
Il va s'agir de réintégrer dans une signification efficace tout ce qui

semble avoir été nié systématiquement. De retrouver l'accès à la
certitude des mathématiques, de réinstaller la logique dans ses fonctions
normatives, de rechercher à nouveau le concours de l'évidence, de

réinstaurer la confiance dans l'intuition, de remettre le Dictionnaire
en vigueur, etc., etc. Mais tout ceci dans une autre perspective, qui
modifie le sens originel et traditionnel de tous les mots tels que
certitude, vérité, norme, fondement, intuition, acception, etc.

Il va donc s'agir de se refaire une idée systématique de la façon
dont toutes les fonctions de l'esprit s'articulent et se coordonnent, et



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 275

de la façon dont elles s'insèrent dans ce qu'il faut bien appeler le
monde extérieur.

Mais ce qu'il faut bien apercevoir pour commencer, c'est ce dont

aucune de nos facultés n'est capable. Il faut avoir vu les activités
normatives impuissantes devant les antinomies que l'exercice de la

définition explicite entraîne, l'intuition et le sentiment de l'évidence
mis en défaut par le développement même des mathématiques, la
raison constituée impuissante à dénouer le nœud gordien de la théorie
de la démonstration, l'expérimentation hésitante devant l'interprétation

de ses nouvelles découvertes et s'interrogeant sur ce qu'est, en

définitive, la connaissance.
Chacune de nos facultés de connaître, de savoir, de conclure, de

juger et d'apprendre semble avoir touché, en ces dernières années, à

certaines limites imprévisibles a priori. Les ignorer serait pur
aveuglement. Il faut, au contraire, les regarder bien en face, les faire entrer
dans notre compte et dans notre jeu ; non pas par renoncement à en
savoir davantage, mais pour sauvegarder les conditions du savoir.

Il faut, certes, reconnaître les normes valables, au besoin il faut les

imaginer. Mais il faut aussi inventer, au fur et à mesure de notre
progression, un sens efficace au mot norme et au mot valable. Ceci n'est

pas une jonglerie de mots : il suffit d'aller voir comment se crée la
théorie des quanta pour se rendre compte de la justesse de ces
observations.

Il faut, je le répète, avoir bien vu que rien de ce que nous pourrions
prendre comme base de notre effort de systématisation ne mérite une
absolue confiance ; que nous sommes des orphelins de la certitude
totale. Que nous n'avons aucun fondement, aucune base, aucune
norme que nous puissions accepter sans critique — critique pour
laquelle il n'existe pas non plus de points de repères préliminairement
établis en toute certitude.

Il faut avoir vu toute l'étendue de notre dénuement, avant de

pouvoir reconnaître quelle sera notre richesse.

il. En l'absence de toute vérité prédéterminée, où trouverons-
nous un point d'appui pour notre reconstruction Ne sommes-nous

pas condamnés à l'impuissance
Il me faudra me contenter de décrire très sommairement, dans ses

grandes lignes seulement, la position à laquelle nous sommes, me
semble-t-il, acculés. Comme moyen commode d'exposition, je me

permettrai de me servir d'une comparaison avec le grand exemple



276 FERDINAND GONSETH

de Descartes. Vous remarquerez que la constatation de notre misère

méthodique n'est pas sans analogie avec le doute systématique dont
Descartes faisait précéder l'illumination décisive du : Cogito, ergo sum.
Mais veuillez aussi remarquer que notre position initiale, comparée à

celle de Descartes, est fort défavorable. Dans le fatras des idées sans

valeur, Descartes avait réservé l'infaillibilité de l'intuition, de la
lumière naturelle de l'esprit, en face des vérités simples ; et la
certitude de la déduction telle que les mathématiciens la

pratiquaient.

Le doute systématique dont il semblait faire profession avait donc
d'emblée réservé un îlot de certitude. La méthode qui devait être

proposée à l'esprit était, elle aussi, prête à intervenir sous les espèces
de la méthode des Sciences mathématiques de son temps. Il est vrai
qu'elle n'était encore qu'implicite et qu'il était réservé à Descartes
d'en formuler explicitement les règles fondamentales.

Notre doute est d'une tout autre qualité : il atteint également, pour
autant qu'il s'agit de certitudes absolues, les deux sources de la
certitude cartésienne : l'intuitus mentis et la déduction logique.

Il atteindrait aussi, par exemple, l'idée kantienne de nécessité a

priori. L'idée d'une participation certaine à quelque connaissance

rationnelle absolue nous est définitivement refusée.

Or, c'est ici qu'intervient le brusque retournement de la situation.
Si, de ce point de vue théorique, absolu, Descartes a l'avantage sur

nous, —- avantage illusoire, puisqu'il est précisément la cause de

l'inadéquation finale de la doctrine cartésienne à ce que nous savons
des réalités de l'esprit, — en revanche, en tout ce qui concerne le
savoir objectif, le savoir scientifique au sens le moins ambitieux de

ce mot, nous sommes privilégiés au centuple. Il existe des techniques
du savoir objectif : la science est la plus grande des réalités mentales
de ce temps.

12. Je viens de parler du savoir objectif : est-ce à dire que j'entre
dans l'aventure scientifique avec une idée toute faite et toute prête
de ce que ce mot signifie Aucunement. Je rappelle ici l'enquête
d'Enriques sur les notions de fait et d'objectivité. On entre dans la
science avec les certitudes pratiques du bon sens, avec la notion
commune d'objectivité, encore assez vague et pourtant efficace dans

un certain cadre d'actions et de réflexions. Mais le destin de cette
idée ne fait que commencer. Je l'ai déjà dit : l'idée de l'objectivité
scientifique n'est pas antérieure à la science. Elle n'est pas définissable



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 277

en l'absence de la science. L'objectivité scientifique, c'est le concept
plus différencié que les techniques du savoir ont su tirer de la notion
encore brute de l'objectivité du sens commun.

On a dit : La science commence où le bon sens finit. On devrait

ajouter : Le bon sens finit où la science commence. Vous m'entendez
bien : Non pas que science et bon sens s'opposent ou s'excluent ; ni
que le bon sens soit à tout coup démenti par la science, mais le bon

sens remet ses pouvoirs à plus fort que lui.
Le sens du mot objectivité ne m'est pas donné par une ana^se plus

ou moins grammaticale, me ramenant finalement vers certaines essences

fondamentales a priori. Sa signification naît au contraire d'une
activité complexe, multiple, dont tous les caractères ne sont eux-
mêmes pas complètement définissables a priori.

Le sens actuel du mot objectif, il faut le chercher dans les modalités
d'un certain arbitrage que la science a su établir entre le moi et le

non-moi, entre l'esprit et les choses qui ne sont pas dans l'esprit,
entre l'idéal et le réel.

Tous ces derniers mots, d'ailleurs, ne prenant eux-mêmes leur sens

véritable et efficace qu'en fonction de ce même arbitrage.
13. J'ai mis le mot objectif spécialement en vedette. Mais pour

chaque mot-clef, on pourrait en dire autant. Je pourrais reprendre
l'idée du vrai, ou l'idée de l'être dont il a déjà été question au cours
du dialogue. Mais je crois plus instructif de prendre la logique comme
nouvel exemple. Qu'est-ce que la logique

Surtout ne me répondez pas par une définition telle que celle-ci :

La logique est la science des jugements valables. Je pourrais vous
en contester tous les termes. Il me suffit d'ailleurs de le faire pour le

dernier : valable. Car ce mot, qui n'est pas sans parenté avec le mot
objectif, n'a pas plus que celui-ci un sens tout fait par avance. Ce

qu'il veut dire dans la science, dans un énoncé sur des électrons, par
exemple, n'est pas déterminé par avance. Il serait des plus faciles
de reprendre point par point, sur cette idée, l'enquête d'Enriques dont

j'ai déjà parlé. Le résultat ne peut faire aucun doute :

Le sens le plus exigeant du mot valable, il faut actuellement le

chercher dans les modalités de l'arbitrage que la science a su instituer
entre les énoncés justifiés et les autres énoncés, entre les démarches

cognitives efficaces et les démarches inefficaces.

Et toute autre définition préalable devra être également refusée. Le

mot même de définition n'a pas un sens complètement sûr a priori,



278 FERDINAND GONSETH

ce que les difficultés de la théorie des ensembles ont fini par faire
comprendre.

Et si, pour mon compte, je propose une formule comme celle-ci:
Par un de ses aspects, la Logique est une Physique de l'objet
quelconque, par un autre un Canon naturel des jugements, par un
troisième une Charte de certaines libertés naturelles,je n'y vois nullement
une définition qui me dispense d'examiner comment les mots que
j'emploie doivent être interprétés. C'est une formule faite non pour
définir, mais pour résumer.

L'idée de la logique en son sens actuel est la résultante de la poussée

méthodique qui, à partir de la logique d'Aristote, en a fait une logique
formelle et une logistique.

Elle n'est pas définissable a priori.
14. Je pourrais multiplier les exemples, citer la notion d'espace,

que complique encore l'intervention de la notion intuitive d'espace à

côté de l'espace géométrique et de l'espace physique. Mais, en principe,

ces exemples n'ajouteraient plus rien à ce qui a été déjà dit.
Cependant, et parce qu'il fut question de la théorie de la

connaissance dans le dialogue, je voudrais dire encore un mot du concept.
On comprend, je pense, maintenant, le sens de l'affirmation : « Il n'y
a pas de théorie de la connaissance antérieure à la connaissance ». A
cet instant, j'aimerais ajouter ...« à la connaissance scientifique ». Car
c'est précisément dans les techniques du savoir scientifique que les

concepts fondamentaux de la théorie de la connaissance prennent
leur signification la plus évoluée.

Il est assez paradoxal de trouver une confirmation de ces vues

jusque dans les arguments de ceux qui les contestent. Si, par exemple,
l'on me répondait qu'un concept peut être défini : un invariant
fonctionnel, je ferais immédiatement observer que ceci n'est pas du tout une
définition au sens traditionnel de ce mot, car la notion d'invariant
est une création fort récente de la science mathématique. Que,
d'ailleurs, il n'y a invariance que par rapport à un système opératoire, et

que cette dernière notion est elle-même fort récente. Qu'enfin l'invariant

et le système opératoire se définissent par les règles usuelles de

la définition mathématique qui ne sont pas antérieures à la logique.
Ce qui ferait apparaître un cercle vicieux.

La formule : Le concept est un invariant fonctionnel, n'est donc

pas une définition régulière. C'est quelque chose de beaucoup plus
complexe, qui fait allusion à une sorte de transmutation d'un sens



DÉFENSE DE L'IDONÉISME 279

antérieur sous la pression de connaissances nouvelles. Ce qui confirme

ce que je disais, il y a un instant, de la théorie de la connaissance.

15. Ces exemples illustrent, je crois, assez nettement l'idée
dominatrice que voici :

De même que Descartes a choisi l'esprit scientifique de son temps
comme l'arbitre des certitudes, c'est la science de notre temps, ce

sont les techniques actuelles du savoir objectif qui représentent la
dernière et naturelle instance dans le problème général, dans le
problème philosophique, de la connaissance.

16. La situation est claire et nette, pensera-t-on peut-être ; dans

ces circonstances il n'y a plus qu'à céder complètement le pas à la
science. La réflexion critique n'a plus qu'à plier bagage et la philosophie

à fermer boutique. Mais la comparaison avec la tentative
cartésienne va nous permettre, encore une fois, de mieux apprécier tous
les éléments de la question.

Descartes, avons-nous constaté, avait accepté les mathématiques de

son temps comme modèle exclusif de tout savoir certain. Si ses

réflexions en fussent restées là, nous n'eussions pas connu le Discours
de la Méthode. Débordant au contraire la science établie par une
critique fondée sur le savoir scientifique lui-même, il a su distinguer que
le problème philosophique de l'heure était celui de la Méthode de la
science.

Toutes simples et naturelles — et même banales — que nous

paraissent aujourd'hui les règles cartésiennes, il fallait les apercevoir,
il fallait les formuler et distinguer qu'à elles seules elles régissaient —
disons plutôt, en tenant compte de ce que nous savons aujourd'hui,
elles paraissaient régir — toute l'activité de l'esprit en quête de la
connaissance.

Il fallait en outre organiser un ensemble systématique de vues sur
la nature de l'intuition, sur celle des idées simples ou complexes,
claires ou confuses : il fallait, en un mot, adapter ce qu'on n'appelait
pas encore une théorie de la connaissance, bien que c'en fût déjà
l'esquisse, à l'idée dominatrice qui était de formuler la charte d'autonomie

du savoir scientifique.
Les exigences de l'esprit critique enrichi par tout le savoir objectif

ne sont aujourd'hui pas moindres qu'il y a trois siècles : ce sont au



28o FERDINAND GONSETH

fond les mêmes. C'est son droit et c'est aussi son devoir d'apprécier
les démarches de la science avec la totalité de ses moyens actuels.
Son rôle est d'aider la pensée scientifique à prendre conscience d'elle-
même ; de lui faire parcourir un chemin analogue à celui qui sépare,
dans l'esprit humain, une intention obscure d'une volition réfléchie.
C'est de lui faire don d'une Méthode pour bien conduire sa pensée dans
la recherche du savoir objectif, d'une méthode adéquate aux besoins

actuels de la connaissance.

Aujourd'hui, comme au temps de Descartes, le problème philosophique

par excellence me semble donc être de formuler la charte
où se constituerait en droit l'autonomie de fait de la pensée scientifique.

17. Voilà donc l'idée dominatrice qui doit inspirer nos démarches.

Une fois qu'on l'a bien conçue, la réalisation n'est plus, en quelque

sorte, qu'une œuvre de technique, — d'une technique, il est vrai,
très complexe qui participe plus ou moins de toutes les disciplines. Il
s'agit d'organiser, d'accorder, d'articuler les uns aux autres tous les

moyens du savoir : l'intuition, sous ses formes les plus diverses, du

vrai, de la qualité, du temps, du nombre, de l'espace, etc. ; les
activités normatives s'exerçant par la logique et les catégories ;

l'expérimentation avec tous ses modes ; les activités rationalisantes et
symbolisantes des mathématiques, etc., etc. A la dénombrer ainsi, notre
richesse en moyens de connaître est presque effrayante. Il faut cependant

n'en rien perdre. Il faut que chacune de nos facultés trouve sa

place et son rôle dans une synthèse qui, considérée d'un certain point
de vue soit Théorie de la connaissance et, d'un autre, Méthode de la
connaissance.

18. Mais tout ceci, direz-vous, n'est que rêve et désir. Vous déroulez
devant nos yeux un programme dont le plus grave défaut est de ne

pas être réalisé. Ne serait-il pas temps d'indiquer les moyens techniques

concrets que vous estimez capables d'être mis en œuvre
Or, je crois pouvoir affirmer que mes dernières études, en particulier

Les Mathématiques et la Réalité, apportent précisément une
réalisation de ce programme dans ses moments principaux.

Et quant aux moyens concrets, dont on peut disposer, par une
sorte de répétition historique, c'est encore les mathématiques qui
l'apportent.



DISCUSSION DE ROLLE 281

Deux mille ans de pensée mathématique critique et active ont
abouti à la création d'une méthode d'un genre tout à fait original :

la méthode axiomatique. Placez-la dans la perspective que je viens

d'évoquer. Regardez-la comme un trait d'union entre le concret
qu'elle vise et l'abstrait qu'elle crée : elle définit alors une concordance

schématique d'un genre spécial, qu'il serait vain de vouloir évoquer

par des moyens plus simples. C'est pour désigner cette concordance
dans sa spécificité, dans son originalité, que le mot « idoine » était
réservé :

L'abstrait que crée la méthode axiomatique est « idoine » au concret
qu'elle ne cesse de viser.

Il se présente enfin que cette façon d'imaginer les rapports du

rationnel au réel est une sorte de clef unificatrice qui articule entre
elles les différentes activités de notre esprit, en apparence si éloignées
les unes des autres, que je viens de citer : l'intuitive, la normative,
la formalisante, etc. Je l'ai déjà dit : cette partie de l'organisation
du système de nos connaissances est une œuvre d'assez longue
haleine et de caractère plutôt technique, sur laquelle il n'était pas
dans mes intentions d'insister ici.

19. Ma conclusion va maintenant tenir en deux phrases :

La critique des démarches de l'esprit peut et doit accompagner la
recherche de la connaissance, — et tout particulièrement la recherche
de la connaissance scientifique — comme un commentaire perpétuel

accompagnant un texte difficile.
L'idonéisme ne veut pas être plus qu'un moment — actuel — de

ce commentaire.
Zurich. Ferdinand GONSETH.

DISCUSSION
Perceval Frutiger ouvre la discussion et affirme être de l'avis de M. Gonseth

sur l'accord des faits avec la théorie, dans le sens déjà indiqué par Enriques.
Rolin Wavre déclare être entièrement d'accord avec le conférencier en ce

qui concerne la description de l'atmosphère générale dans laquelle baignent
actuellement les discussions épistémologiques touchant les mathématiques :



282 DISCUSSION DE ROLLE

il n'est que trop vrai qu'il y a crise quant aux notions fondamentales telles

que vérité, évidence, déterminisme, etc.

Il est difficile de fixer à l'avance des limites à la technique mathématique.
Elle se déploie dans son développement spontané, tel un feu d'artifice dont
chaque éclat éclaterait à son tour, si bien qu'il serait vain de prétendre établir
la parabole de sûreté d'un tel tir. Descartes n'a pas prétendu donner une
méthode universelle en mathématique : il s'en est tenu à des conseils de sens

commun, très généraux.
Les mathématiques sont autonomes à l'égard de la philosophie comme à

l'égard de la logique ; la méthode ne peut se détacher de la technique en

mathématique : elles ne font qu'un. Y a-t-il, M. Gonseth, une méthode en

mathématique qui ne doive, par la suite, être révisée

F. Gonseth. Cette dernière question de M. Wavre abonde dans mon sens :

la méthode et la technique sont solidaires et liées dans leur devenir. Cependant,

il reste à constamment dégager la figure actuelle de la méthode. Il faut
donc une critique doublant la technique et accompagnant la recherche.

Jean Piaget. Il convient de féliciter M. Gonseth pour sa belle étude. Je

marque mon accord avec la méthode, dont l'esprit est exactement celui de la
méthode génétique par son élimination des présuppositions habituelles :

1. Pas de réalité toute faite.
2. Pas de structure intérieure toute faite.

3. Pas de logique toute faite a priori : elle se construit.

Entre l'analyse de la pensée scientifique en devenir et celle des débuts de

ce développement génétique, il y a donc continuité complète. Mais le problème
est de savoir si ce développement comporte une vection, et comment la
déterminer sans préjuger de l'évolution ultérieure.

F. Gonseth. En effet. Les positions réaliste et idéaliste ne doivent être

occupées que transitoirement, pour être dépassées. Mais cela n'empêche
nullement la recherche et la connnaissance efficace des lois d'évolution.

Ni sous l'angle de l'existence, ni sous l'angle de la structure, ces lois ne

représentent une difficulté d'un genre inédit pour la théorie de la connaissance

idonéiste. A leur étage (qui, dans une certaine perspective, est le
dernier) et dans leur cadre naturel (qui n'est pas celui d'une existence individuelle)

elles sont connaissables comme toute autre réalité : d'une connaissance

sommaire et révisable. Le problème de la vection ne se pose pas autrement

que celui de tout autre phénomène mental stable ou stabilisé.
Louis Rougier marque son accord quant au caractère évolutif des concepts ;

mais, dit-il, quand on engage une discussion, on est dans l'obligation pratique
de fixer le sens des termes d'une façon plus ou moins conventionnelle.

Descartes n'a pas donné la charte de la pensée scientifique de son époque,
car Descartes le savant, ainsi que l'a montré Milhaud, ne reste pas inféodé
à Descartes le métaphysicien qui est beaucoup plus scolastique.

Quelles sont, d'autre part, les exigences du symbolisme de coordination



DISCUSSION DE ROLLE 283

Dépassez-vous la notion d'arrangement économique dans le domaine de

l'explication
F. Gonseth. Je reconnais pleinement la nécessité de figer les significations,

en tant que mesure transitoire : cela fait partie des schématisations que
l'analyse idonéiste révèle comme légitimes. Mais on ne doit pas interpréter
cette mesure pratiquement légitime comme le signe d'une réalité invariable
contenue dans les mots.

Le recours au symbole est une nécessité sine qua non de la pensée moderne.
Pour expliciter le rôle du symbole, les mots de commodité, d'arrangement
économique, etc., ne suffisent pas : ce- rôle est spécifique. Au niveau des

techniques mentales dont nous parlons, le sens de ces mots est à refaire et se

refait en corollaire du progrès de ces techniques.
Jean de la Harpe. Je désire préciser une attitude en face de votre pensée.

Tantôt je me sens très proche et tantôt très loin Je vous accorde que la
philosophie doit se placer in médias res. Il y a diverses façons de concevoir la
vérité (adéquation aux choses, vérité opératoire, formalisme logîque).
Distinguons la logique des signes ou logique constituée. Si la pensée est une
série de prises de conscience, le problème des fondements que vous avez
déclaré supprimé ne réapparaît-il pas nécessairement pour la pensée constituante

i
F. Gonseth. Ai-je déclaré le problème supprimé Je veux plutôt dire que

le problème d'un fondement définitif est un faux problème.
Mes remarques sur la doctrine du dictionnaire visaient certainement

l'opposition verbale de la pensée constituée et de la pensée constituante. L'étude
de la pensée mathématique montre que la pensée constituante n'est connaissable

qu'à travers les formes constituées, celles-ci étant une figuration
schématique de celle-là. Cette relation permet précisément à la théorie de la
connaissance idonéiste d'expliquer comment la pensée constituante, bien

que liée dans son expression aux formes constituées, peut dépasser ces

dernières.

En un mot, la connaissance de la pensée constituante n'exige aucun traitement

singulier : elle se passe de fondement explicité définitivement.
Jean de la Harpe. Il y a action et réaction de la structure sur la fonction :

là est le problème du fondement. Il existe nécessairement une vection, comme
le disait M. Jean Piaget.

F. Gonseth. Qu'il y ait là un problème capital, je n'ai aucune raison de le

contester. Bien au contraire. Mais existe-t-il une systématique où il se

présente comme problème du fondement
Entre la vection d'une évolution mentale et cette évolution, il y a un

rapport comparable au rapport qui existe entre la loi selon laquelle se déroule

un phénomène et ce phénomène. Pas plus pour la vection que pour la loi je
n'éprouve le besoin d'instituer un genre à part de connaissance. En pensant
comme je pense pour le reste, je les reçois, me semble-t-il, adéquatement.



284 DISCUSSION DE ROLLE

Quand vous parlez de vection, M. de la Harpe, vous êtes réaliste et je
refuse de l'être, même sur ce point, de cette façon.

Samuel Gagnebin félicite chaudement le conférencier et désire revenir sur
la parenté, signalée par M. Gonseth, entre sa pensée et celle de Descartes.
Chez Descartes, le créateur de la méthode et le savant ne font qu'un (voir les

Régulai). La pensée scientifique est autonome à ses yeux ; elle crée sa
méthode et discute ses propres normes. On rencontre aussi cette union étroite
entre pensée scientifique et pensée philosophique dans la Physique d'Aristote.

M. Gonseth s'attaque au même problème en s'élevant contre cette idée

que les mathématiques se suffisent à elles-mêmes : les mathématiques sont
une sorte de théorie physique, toujours en progrès, et la logique est, aussi
bien que les mathématiques, fondée sur quelques hypothèses qu'il faut
toujours mieux préciser.

Tout philosophe, tout physicien, tout mathématicien en est réduit au
même point : les murs entre les sciences sont tombés. Une telle conception
révèle la responsabilité de tout homme qui pense, qui cherche à conquérir la
vérité : la totalité de la science est engagée dans toute recherche spécialisée.

Elie Gagnebin. Les livres de M. Gonseth ont été pour moi une délivrance.
Dans les ouvrages modernes de physique mathématique on retrouve la vieille
distinction parménidienne entre la science et l'opinion : on considère comme
intangible la validité de la déduction mathématique et on met tout le reste
en doute, y compris la causalité. Les bases des mathématiques sont des

schémas tirés de la réalité : c'était déjà l'idée d'Aristote. Avec M. Gonseth

on en arrive à appliquer la notion de vérification même en arithmétique.
Gustave Dumas. Je m'étonne que dans ce débat on n'ait pas nommé Pascal

qui combattait Descartes. Voyez la préface du Traité du vide: M. Gonseth ne

fait que répéter Pascal.

Elie Gagnebin répond à M. G. Dumas que pour Pascal la relation entre le
réel et le concret reste une énigme, alors que M. Gonseth a tenté une solution

par sa notion de schématisation par axiomatisation.
Charles Baudouin. Comment le conférencier se situe-t-il par rapport à

l'empirisme et au pragmatisme anglo-saxon
F. Gonseth. C'est la question à laquelle il me sera le plus difficile de répondre

en quelques mots. J'aimerais affirmer préalablement que je ne suis pas plus
empiriste au sens habituel que je ne suis un réaliste traditionnel ou un idéaliste
kantien.

Certes, c'est à mon avis l'efficacité de la pensée, donc le succès, qui, à côté
de la cohérence, fournit le critère essentiel d'une pensée recevable ou irrecevable.

Mais il faut ajouter que les mots de succès ou d'efficacité, comme celui

d'objectivité, n'ont pas un sens prédéterminé qui prolonge leur signification
ordinaire jusque dans les techniques de la connaissance actuelle. Comme je le
disais déjà à M. Rougier, ce sens prolongé et plus exigeant est à construire
en même temps que progresse la connaissance. Voici comment je pourrais
formuler la différence : L'efficacité est une exigence qui se révèle et se cons-



LETTRE D'ARNOLD RETMOND 285

truit par le progrès de la connaissance ; ce n'est pas une justification dont on
dispose au préalable. A ce niveau, parler de commodité, c'est proprement ne

plus rien dire.
Charles Bally. Je voudrais soulever, en passant, une petite question de

terminologie qui ne compromet en rien les théories de M. Gonseth. Idoine
peut-il voisiner avec idonéisme La langue est un système où tout se tient ;

les néologismes qui y pénètrent entrent en relation, et souvent en conflit, avec
des mots préexistants de la même famille étymologique. Idonéisme, mot
nouveau, se trouve être parent du vieux vocable idoine, qui, malheureusement,

a tant évolué au cours du temps, qu'il n'est plus employé, dans l'usage

courant, qu'en manière de plaisanterie, au point de désigner même, par
ironie, une espèce d'imbécillité.

Général Vouïllemin. Les mots « explication », « science » et « philosophie »

ne sont pas clairs. Il conviendrait de les classer ainsi que leurs significations.
Henri Reverdin remercie l'auteur pour son livre Les Mathématiques et la

Réalité, qui contient beaucoup de nuances délicates de pensée. L'idée essentielle

est que les concepts que nous manions sont des concepts en devenir.
M. Borei remarque que la notion de dégradation de l'idée de vérité que

l'on trouve dans les ouvrages de M. Gonseth introduit une nouveauté radicale.

Maurice GEX.

NB. — Les interventions de M. Gonseth ont été revues et remaniées par lui.

Lettre d'Arnold Reymond.

M. Gonseth a bien voulu faire allusion à la définition que j'ai proposée du

concept : invariant fonctionnel et opératoire ; elle constituerait à ses yeux
un cercle vicieux, parce qu'elle rompt avec la logique traditionnelle et qu'elle
s'inspire des mathématiques et de la physique contemporaines. Je ne vois

pas en quoi il y a cercle vicieux et pourquoi la logique cesserait d'être elle-

même, pour avoir, au contact d'une autre discipline, mieux pris conscience

de ses opérations et de la nature de son objet. Je voudrais donc, au sujet du
bel exposé de M. Gonseth, essayer de préciser les rapports de la logique avec
la physique et les mathématiques.

Je suis pleinement d'accord avec la position qu'il prend vis-à-vis des

fondements de toute science particulière. Aucune proposition dans ce domaine

ne peut être tenue pour absolument définitive ; car sa vérité est toujours
suspendue aux conditions qui ont permis de l'établir et qui peuvent être

modifiées par un « plus ample informé » possible. Les études génétiques, si

vivantes, et si pédagogiquement conduites par M. Gonseth en mathématiques
.et en physique, illustrent pleinement cette manière de voir. Elles montrent,
en particulier, comment l'esprit humain est parvenu, en partant des données

courantes de l'expérience sensible, à construire des notions
physicomathématiques, de plus en plus logiquement maniables.



286 LETTRE D'ARNOLD RETMOND

Mais il ne découle nullement de ce fait, me semble-t-il, que la logique
puisse être définie comme la physique de l'objet quelconque. Russell a tenté
de réduire les mathématiques à la logique, alors que d'autres (Ecole de

Brouwer) cherchaient à opérer la réduction inverse. M. Gonseth réduit la

logique à la physique par l'intermédiaire des mathématiques. Je crois que
ces réductions, si elles ont l'immense mérite de souligner l'étroîte dépendance

qui existe entre les diverses disciplines que nous venons de mentionner,
n'en sont pas moins défectueuses ; car chaque science, malgré son union
étroite avec d'autres sciences, conserve une autonomie plus ou moins large.

C'est le cas en particulier de la logique. Celle-ci, en effet, s'occupe de tout
ce qui est donné à la pensée comme un « cela » à juger. A ce point de vue, elle

n'a pas à envisager uniquement les objets perçus dans le monde sensible,
mais aussi les volitions, les ideations, les sentiments, les passions, en tant
qu'ils donnent prise à l'acte de juger. Les passions (amour, haine, colère, etc.)

présentent des caractères de différence, de similitude, etc., tout aussi accusés

que les objets donnés dans le monde sensible, et si la logique se constituait
suivant le processus indiqué par M. Gonseth, elles auraient pu être prises
comme son point de départ. Il me semble donc que c'est singulièrement
restreindre la portée et la signification de la logique que de la désigner comme
étant simplement la physique de l'objet quelconque.

Si l'on prend le terme « objet » dans un sens aussi universel que possible, à

savoir « ce qui est jeté devant la pensée », sans préjuger la question de savoir
si l'objet est physique ou non, ne pourra-t-on pas alors appeler la logique la
science de l'objet quelconque Je ne le crois pas ; et voici pourquoi. La
logique, et c'est en quoi elle se distingue des mathématiques, de la physique,
de la psychologie, etc., est une science normative (ou mieux encore bivalente)
en ce sens qu'elle s'occupe d'un « donné » susceptible de revêtir deux manières

d'être (l'une étant jugée de qualité supérieure à l'autre). Une proposition,
vraie ou fausse, ne cesse pas d'être une proposition. La logique s'occupe
autant du vrai que du faux (tableau des propositions opposées ; les sophismes,
etc.). Un traité de mathématiques ne mentionne pas, sinon dans un but
pédagogique, des démonstrations fausses. Un cercle ne peut revêtir deux
manières d'être opposées et rester un cercle. Ce qui ne correspond pas à la
définition du cercle n'est plus un cercle. La logique s'occupe donc uniquement

de l'activité de juger et de raisonner en tant que celle-ci doit éviter le
faux et parvenir au vrai.

Cette activité de juger, comme toute activité, est soumise à certaines conditions,

sans lesquelles elle ne serait pas possible. Parmi ces conditions, les unes
concernent tous les jugements possibles et font l'objet de ce qu'on appelait
jusqu'à présent logique formelle (et qu'il vaudrait mieux appeler logique
générale), les autres sont liées plus ou moins étroitement à la nature particulière

des jugements énoncés et comprennent les divers domaines de la logique
appliquée (ou mieux particulière).

Les conditions dernières de l'activité de juger ne sont par elles-mêmes ni



LETTRE D'ARNOLD REYMOND 287

vraies ni fausses. La seule question de vérité qui se pose à leur sujet est de

savoir si oui ou non elles sont dernières, c'est-à-dire irréductibles et telles

que l'on ne puisse s'en passer dans l'acte de juger.
Lorsque leur caractère d'irréductibilité est bien établi, elles peuvent être

désignées sous le nom de principes. Comme tels, ceux-ci ont un caractère
essentiellement opératoire ; mais pour que l'opération effectuée par leur

moyen ait un sens, il faut que l'objet de cette opération s'y prête en quelque
mesure. Le principe d'identité, par exemple, implique que les termes d'un
jugement — « ce pavot est rouge » — restent identiques à eux-mêmes, dans

l'instant où le jugement est énoncé ; seulement, pour que ce jugement ait
une signification, il faut que les objets désignés par lui vérifient en quelque
mesure l'identité attribuée aux termes qui le composent. Il n'en reste pas
moins que, avant de pouvoir s'appliquer aux données du « non-moi », l'identité

est vécue par le moi qui se perçoit comme sujet permanent de ses

actes et de ses impressions.
Ainsi, bien loin d'être abstraits des objets de l'expérience sensible, de la

même façon qu'en sont abstraites les couleurs, les formes et même les axiomes

géométriques, les principes de la logique générale sont inhérents à l'activité
de juger, même la plus élémentaire, et ce sont eux qui rendent possible le
discernement de l'identique, du divers, etc. dans la réalité.

Pour conclure, je dirai que la logique définie comme physique de l'objet
quelconque n'est pas la logique tout court, mais une logique appliquée à la
physico-mathématique. Cela est si vrai que M. Destouches, qui s'inspire

pour une large part des idées de M. Gonseth, a éprouvé le besoin de concevoir

une « métalogique », dominant les types de logique nécessaires pour
caractériser les diverses classes de raisonnement de la physique mathématique.

Je ne vois pas, pour ma part, en quoi cette métalogique se distingue
de la logique générale (ou formelle).

Dans les ouvrages que la tradition nomme Organon (instrument), Aristote
envisage qu'au contact du réel la logique établit quatre espèces de rapport
de principe à conséquence : 1 apodictique, 2 dialectique (domaine du
probable), 3 rhétorique (probabilisme moral), 4 éristique (domaine du hasard).
Les 2 à 4 soulignent la relativité du savoir et de ce que M. Gonseth appelle
la « doctrine du dictionnaire ». Seule, l'apodictique découvre le vrai (fixité
des genres, espèces, familles, etc., qui assignent à chaque « individuel » sa

place définitive). Par leur développement les sciences, naturelles et surtout
physico-mathématiques, ont détruit cette vision statique de la réalité. Le
« plus ample informé » oblige à une revision perpétuelle, dans laquelle subsiste
toutefois une orientation (invariance fonctionnelle). Sans cette orientation,
définissable en quelque mesure, l'idonéisme luî-même deviendrait absurde,

puisque la convenance réciproque entre la connaissance et son objet serait

toujours et totalement déficiente.
Ces quelques réflexions auraient besoin d'être développées. Elles suffisent,

je crois, à montrer tout l'intérêt qui s'attache aux recherches de M. Gonseth.


	Présentation et défense de l'idonéisme

