Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1939)

Heft: 113

Artikel: Présentation et défense de l'idonéisme
Autor: Gonseth, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PRESENTATION ET DEFENSE DE L’IDONEISME

INTRODUCTION.

I. J’ai cherché ces derniéres années, en particulier dans ’ouvrage
Les Mathématiques et la Réalité, paru en 1936, et dans ’étude Qu’est-
ce que la Logique ? parue en 1937, 4 dégager une certaine attitude en
face du probléme de la connaissance. C’est cette attitude que je vou-
drais aujourd’hui exposer et défendre. C’est pour la désigner que j’ai
osé introduire un néologisme : I'idonéisme, dérivé d’un adjectif que
le dictionnaire mentionne, mais que I'usage néglige.

Mon exposé va comprendre deux parties: tout d’abord un dia-
logue, ensuite un commentaire.

En Pun des deux personnages du dialogue, j’aimerais faire revivre
IDOINE, que connaissent ceux qui ont lu Les Mathématiques et la
Réalité. 11 y était chargé de défendre I'idonéisme contre deux « carac-
téres mathématiques » dont les modeéles ne sont pas completement
imaginaires : ScEPTIQUE et PArFAIT. Aujourd’hui je lui opposerai un
contradicteur d’un type moins déterminé. Assez méfiant, un peu mal-
veillant et, somme toute, difficile & toucher: pour le désigner, le
nom d’ADVERS ne sera peut-étre pas déplacé.

DiaLoGuE.

2. Premier engagement sur le mot « idonéisme ».

Apvers. — L’introduction d’un néologisme est toujours regret-
table. N’auriez-vous pu vous dispenser de fabriquer celui d’idonéisme ?
La langue frangaise ne vous parait-elle pas suffisamment riche et
nuancée ?



DEFENSE DE L’IDONEISME 261

Ipoine. — Mon cher Advers, veuillez observer que la philosophie
est un terrain d’élection pour les néologismes. Idonéisme est aussi
régulidrement formé a partir du mot bien frangais, idoine, et de sa
racine latine, idomeus, que le mot positivisme a partir de positif,
que celui d’intuitionnisme & partir d’intuition, ou enfin que celui de
créativité a partir de création. Le mot idonéisme ne me parait pas
enfreindre les régles en usage : il a pour mission de désigner un cer-
tain point de vue philosophique pour lequel aucune des désignations
en vigueur ne me parait exactement convenir. Or je suis partisan de
la formule : « A chose nouvelle, mot nouveau ! » '

Apvers. — Ou irions-nous si chacun pouvait user de son petit
néologisme pour singulariser sa petite originalité? Il n’y a pas 14 seu-
lement une question de vocabulaire. Un mot tel que celui d’idonéisme
manifeste une certaine prétention a étre pris au sérieux. La question
qui se pose est de savoir si cette prétention se justifie. Faute de quoi
je ne serai pas le seul a la trouver ridicule.

D’ailleurs, ni le mot frangais «idoine », ni le mot latin idoneus ne
m’en disent davantage que leur dérivé «idonéisme » lui-méme. Je
n’ai pas besoin de dictionnaire pour savoir qu’«idoine» signifie :
propre ou convenable 4 quelque chose aussi bien que capable de
quelque chose et qu’idoneus peut étre employé dans un sens encore
plus large et plus souple.

Mais en quoi ces connaissances lexicologiques peuvent-elles
m’éclairer sur la signification de P’étiquette que vous vous étes vous-
méme attribuée ?

Ipoine. — La chose est cependant toute simple, Je tenais a qua-
lifier d’un mot une certaine fagon de concevoir les rapports de la
connaissance avec ce qui fait objet de la connaissance. Le mot ido-
néisme a donc pour mission de désigner une certaine fagon d’envisager
le probléme central de toute philosophie: celui de 1’accord de la
pensée avec le réel, ou, si vous préférez, celui de ’arbitrage entre le
subjectif et Pobjectif.

Apvers. — Soit | Mais cela ne m’explique pas davantage pourquoi
le mot idonéisme est — comment dirais-je — lui-méme idoine a son
emploi.

Ipoine. — C’est que le qualificatif idoine est en quelque sorte le
premier signe sous lequel je voudrais placer la correspondance qui
peut s’établir entre les choses et les idées que nous nous en faisons.
Je ne refuserais pas une formule telle que celle-ci, par exemple :



262 FERDINAND GONSETH

En un certain sens, ’esprit est idoine a la connaissance, et la con-
naissance est idoine a son objet.

Apvers. — Mon pauvre Idoine. Vous ne semblez pas vous douter
que votre attitude est vieille comme la philosophie. Pourquoi dire
idoine ou vous auriez pu dire simplement adéquat, et pourquoi dire
idonéisme pour une attitude que le mot de réalisme désigne depuis si
longtemps déja ?

Ipoine. — Voila une bien vive critique, mais qui tombe a faux.
Je ne nie pas que les mots idoine et adéquat aient une certaine
parenté de signification. Si vous ne Paviez pas relevée, j’aurais dii le
faire moi-méme. Pourquoi j’accepte I’'un et repousse l'autre ? Je
refuse adéquat, précisément parce qu’il est engagé depuis trop. long-
temps dans la doctrine réaliste, parce qu’il s’y est chargé d’une signi-
fication dont je ne puis me servir. Du fait méme de son réle dans le
réalisme, il est devenu impropre a jouer un réle analogue dans le
systéme des vues idonéistes.

Au contraire, le mot idoine n’a encore été entrainé dans aucune
systématisation. Il n’a que la signification du langage courant. Il ne
porte qu’une empreinte encore assez imprécise. Il est capable encore
d’un sens plus élaboré, plus évolué : le sens qu’il prendra précisément
par Pemploi que j’en proposerai.

Apvers. — Cette dispute lexicologique a-t-elle un sens ! Vous
tenez a substituer un terme 4 un autre : Faites! Je ne puis vous en
empécher. Mais le sans-géne que vous montrez envers les mots et
leur signification me laisse fort songeur. ,

Ipoine. — Comme vous, je suis pressé de sortir de cette querelle
préliminaire. Mais je crains que nous n’y retombions bientét. Car
vous paraissez désagréablement impressionné par mes dernires expli-
cations. Nous devons avoir des conceptions assez différentes du sens
et du réle des mots. Si nous laissons ce point sans I’éclaircir, qui sait
si, tout en paraissant parler la méme langue, nous ne parlerons pas en
réalité des langues essentiellement différentes, intraduisibles méme
Pune a lautre.

Je vous en prie, donnez libre cours aux impatientes critiques que
vous avez peine a contenir !

3. Advers conteste d’emblée la légitimité de la position d’Idoine.

Apvers. — Vous P'aurez voulu! En effet, je suis profondément
mal 4 mon aise, quand je vous entends affirmer que tel mot n’a pas



DEFENSE DE L'IDONEISME 263

encore de sens élaboré, et que nous sommes libres de lui faire prendre
telle signification qu’il nous plaira. Pour moi, les mots disent ce qu’ils
ont a dire. Je sais fort bien que la signification de tel ou tel d’entre
eux a pu évoluer ; et méme de facon parfois assez curieuse, jusqu’a
dire un jour le contraire de ce qu’ils disaient 4 l'origine. Cependant,
chaque fois que 'un d’eux intervient dans le discours, c’est avec une
signification actuelle bien arrétée. C’est le jeu adéquat de ces signi-
fications arrétées qui fait la propriété du langage.

Je ne puis pas comprendre que telle ne soit pas aussi votre opinion.
Je m’étonne que vous ne distinguiez pas que toute autre position est
fausse au départ, et qu’elle engage Pesprit dans des antinomies origi-
nelles, dont il ne pourra jamais se débarrasser.

Ces paradoxes éclatent, par exemple, dans le mot expliquer. §’il
n’a pas de sens préalablement fixé, que vaudront vos propres expli-
cations ? Ne faudra-t-il pas que vous commenciez par expliquer votre
fagon d’expliquer ; sur quoi surgira la nécessité d’expliquer ’explica-
tion de ’explication. Et ainsi de suite jusqu’a I’absurde.

Ne comprenez-vous pas qu’aucun édifice intellectuel n’est possible
si les mots mémes par lesquels je décris ma position au moment
méme ou je parle n’ont qu’une signification fuyante. Comment inter-
préter la pensée d’autrui ? Comment saisir sa propre pensée ! Tout
ne serait qu’inconsistance et chaos.

Je ne sais dans quel monde on bétit les systémes philosophiques a
P’aide de mots dont la signification est encore a faire. Dans notre
monde sublunaire, on n’a encore trouvé de bonne méthode que la
suivante. N’accepter au départ que des termes bien définis ; ou pren-
dre soin ‘de bien les définir au préalable, si leur acception préte a
I’équivoque.

En bref: La position qu’on devine a travers vos explications est
radicalement fausse, car elle condamne la pensée a s’interroger elle-
méme sans repos pour savoir si elle dit vrai ou faux. Comme le Crétois
qui ayant déclaré :

« Je ne puis que mentir »

est incapable de juger s’il a dit ou non la vérité.

Cette position condamne d’avance toute activité critique ou philo-
sophique 4 'impuissance. Si vous la preniez au sérieux, elle vous con-
damnerait... & vous taire.

Ipoine. — Donc je ne suis plus réaliste. Voila au moins un point



264 FERDINAND GONSETH

d’acquis. Car si j’étais réaliste au sens traditionnel, il me faudrait
admettre Pexistence de certaines notions arrétées et universellement
-valables, grice auxquelles mon esprit s’unirait adéquatement aux
choses. Ce que précisément je ne veux pas faire, pas méme pour 'idée
de chose, pas méme pour I'idée de réalité, ni méme pour celle d’exis-
tence. Je me résignerai a n’y voir dans ma conscience qu’une trace
fuyante de ce que je ne sais pas appeler autrement que la réalité,
bien que ce mot ait perdu pour moi sa signification arrétée.

Vous trouvez peut-étre que j’ai de la peine 4 m’exprimer, et vous
m’en faites un grief. Vous murmurez : « Ce qui se congoit bien s’énonce
clairement... » Je vous envie cette confiance dans la langue, qui m’ap-
parait pleine d’embfliches et de traitrises. L’idéal grammatical d’un
Boileau, je le ressens en son fond, comme une exigence d’un réalisme
préalable, dans lequel tout notre vocabulaire courant est engagé. Le
type méme d’une phrase normale :

Sujet, copule, attribut

est le modele d’un jugement réaliste. Les mots, la syntaxe, le génie
méme de notre langue m’entrainent vers une précision que je vou-
drais limiter ; je voudrais tenir les significations en suspens, réserver
leur devenir. Et cela en un moment o il ne m’est pas encore possible
d’indiquer quel sera le sens de mes réserves, et comment nous conci-
lierons la fluence des notions avec leur efficience.

Vous avez raison. J’ai de la peine a détourner les mots vers des
fins pour lesquelles ils n’étaient pas faits.

Apvers. — Et vous voulez qu'on y comprenne quoi que ce soit ?

Ipoine. — Pourquoi pas ? Il est vrai que je ne trouve pas facile de
faire de l'idonéisme avec du matériau mental dont les caracteres
originellement réalistes ne me sont que trop visibles. Mais ne dirait-
on pas, 4 vous entendre, que jamais personne n’ait tenté, et jamais
réussi pareille entreprise ?

Par exemple, ne fait-on pas du non-euclidien avec de I’euclidien ?

Ou bien, pour ne pas abandonner le territoire philosophique, n’a-t-
on pas vu l'idéalisme cartésien, ou mieux encore I'idéalisme kantien,
ou mieux encore l’idéalisme hégélien obligés de se servir des moyens
verbaux que leur avait transmis une tradition qu’ils réussirent cepen-
dant a récuser ?

ApveErs. — Croyez-vous que Hegel lui-méme ait vraiment attri-
bué un sens fuyant aux notions dont son exigeante dialectique se



DEFENSE DE L'IDONEISME 265

servait ? Croyez-vous que aufheben ait signifié — comme vous pré-
tendez vouloir le faire — récuser plus ou moins complétement une
notion au moment méme ou vous voulez vous en servir ?

Croyez-moi, votre position est antinomique. Et votre systéme, né
dans la contradiction, finira dans la confusion de toutes les distinc-
tions évidentes et nécessaires.

4. Idoine se défend en définissant et contestant la
« Doctrine du Dictionnaire ».

Ipoine. — Mon systéme! Je vous en prie, ne me croyez pas
capable de la tentative ridicule que représente 1’édification d’un
systéme, ol quelques mots et leurs combinaisons grammaticales
devraient suffire a recréer adéquatement a la fois le monde objectif et
notre étre mental. L’idonéisme n’est point un systéme, mais un
ensemble de vues sur la facon dont nous accédons & la connaissance.

Il y a un instant, je vous ai laissé défendre, sans vous interrompre,
une opinion, une doctrine préliminaire, qu’il me parait utile de sou-
ligner : celle qu’un édifice mental et verbal cohérent ne peut s’établir
que sur la base d’un vocabulaire a la signification bien arrétée. Selon
cette doctrine, le premier devoir du philosophe devrait étre de mettre
au point le sens préalable des termes dont il se servira. Ce serait de
dresser un Dictionnaire critique et philosophique comprenant exhaus-
tivement tous les termes légalement admis, et normalisant leur emploi.
Sur la base de ce Dictionnaire, les philosophes pourraient désormais
comparer leurs pensées sans risque d’équivoque: ce Dictionnaire
fixerait un point de départ assuré. C’est pourquoi je me permettrai
d’appeler « Doctrine du Dictionnaire » la doctrine a laquelle vous
semblez inébranlablement attaché.

Comprenez-moi bien ! Je ne veux faire ici aucune allusion déplai-
sante au Vocabulaire de la philosophie de M. Lalande, dont il serait
absurde de contester 'utilité. Veuillez remarquer que je pousse les
choses a ’extréme, jusqu’a leur faire prendre un aspect systématique
intransigeant, un aspect doctrinal. C’est un procédé qui peut étre
injuste et blessant s’il vise les personnes qui sont derriere les points
de vue qu’on analyse ainsi. Mais s’il est d’avance entendu que c’est un
procédé dialectique, qui pousse délibérément vers les attitudes exces-
sives, qui raidit les oppositions au lieu de les concilier, c’est alors un
énergique moyen de clarification des idées.

Vous comprendrez donc avec quelle intention de schématisation je



266 FERDINAND GONSETH

parle de la «Doctrine du Dictionnaire », — du Dictionnaire ol seraient
préalablement fixées les acceptions légitimes du vocabulaire philo-
sophique. Vous sentez bien aussi que je mets Paccent sur le mot
« préalablement », car c’est par ce mot que s’exprime le plus nette-
ment l’opposition avec les significations fuyantes et en devenir, que
vous attaquiez si rudement.

Vous ne vous étonnerez pas que, dans les critiques que vous m’adres-
sez presque sans m’avoir entendu, vous m’apparaissiez sous les traits
du défenseur attitré de la doctrine du Dictionnaire, et que, pour me
défendre 3 mon tour, ce soit cette doctrine que je commence par atta-
quer.

Opposant affirmation a affirmation, je vous déclare que ce point de
vue, que vous tenez pour ’expression méme du bon sens, et pour la
premiere exigence d’une saine méthode, est fonciérement erroné.

Apvers. — Suffit-il d’affirmer et de déclarer pour avoir raison ?

IpoINE. — J’aime vous entendre parler ainsi. Avec vous je répete :
Il ne suffit pas d’affirmer pour étre délié de I’obligation de prouver
ou du moins de justifier. Mais si j’accepte cette obligation, je ne vous
en dispense pas. Oserais-je donc vous demander d’ou vous tenez que
la Doctrine du Dictionnaire est légitime ? Sur quoi vous fondez-
vous pour affirmer qu’elle doit étre a la base de toute analyse philo-
sophique ?

Apvers. — Je 'avoue: Cette attaque brusquée me surprend et
me déconcerte. Je ne comprends ni ce que vous voulez dire, ni ou
vous voulez en venir.

IpoinE. — Doit-il suffire que cette doctrine vous paraisse évidente
pour qu’elle soit, de droit, privilégiée ?... Mais je vois que le sens de
ces questions vous échappe. Permettez-moi de les reprendre avec
moins de précipitation.

5. Idoine repousse les significations parfaitement déterminées.

IpoiNE. — J’aimerais renouer la discussion sur expression: la
doctrine du Dictionnaire, en insistant maintenant sur le mot « doc-
trine ». N’avez-vous pas trouvé ce mot un peu excessif ! Et pourtant
je ne le crois pas déplacé ! Veuillez en effet vous remettre en mémoire
tout ce qu'on présuppose, lorsqu’on admet que les mots, sur lesquels
va reposer toute une construction mentale, doivent avoir une signi-
fication bien arrétée.

On présuppose, d’abord, qu’s! zxiste des mots de ce genre, on pré-



DEFENSE DE L'IDONEISME 267

suppose, par la méme occasion, que la signification des mots existe
d’une existence autonome, ou bien que nous soyons parfaitement au
clair sur la fagon de les interpréter, de les traduire en sentiments, en
intentions, en paroles ou en actions. Ce qui présuppose qu’on sache,
de ce méme savoir bien arrété, ce qu’est une signification, une inter-
prétation, et par conséquent aussi une idée ou une représentation ou
quelles sont les modalités de ’action. Cette espéce de préjugé favorable
s’étend de proche en proche a tous les termes si malaisés a expliquer,
si pénibles a préciser, par lesquels nous évoquons les activités mul-
tiples et difficilement saisissables de Pesprit et les modalités diverses
et parfois fuyantes de la conscience et de la connaissance.

ApvEers. — Toutes ces choses sont donc dénuées de signification,
a vos yeux ?

Ipoine. — Etes-vous de bonne foi, Advers ? Ne chercherez-vous
pas 4 comprendre ce que va dire la déclaration que voici: Bien que
je ne sache pas d’un savoir complet, parfait, définitif, ce que c’est
que la signification d’un mot, tous les mots que je viens d’énumérer
n’en ont pas moins pour moi une certaine signification, une significa-
tion pratique dont j’ai souvent éprouvé l’efficacité et qu’il ne me
~ vient pas a ’esprit de contester. Mais je vous conteste, comme je me
conteste a moi-méme, le droit d’en parler comme d’entités aux pro-
priétés déja parfaitement déterminées et qui se trouvent complete-
ment en notre possession.

Apvers. — Je pourrais vous concéder que nous ne sommes pas
libres de faire, sur ces matieres, telles ou telles présuppositions arbi-
traires. Mais je ne saisis pourquoi celles dont il vient d’étre question
ne sont pas légitimes. Elles n’ont rien d’arbitraire! Vous venez de
les présenter vous-méme comme des conditions nécessaires pour que
la spéculation philosophique puisse trouver un point de départ
assuré. Pourquoi n’acceptez-vous pas la contrainte de cette nécessité ?

Ipoine. — Il y a dans ce que vous venez de dire, Advers, une
espéce de cercle vicieux qui me cause une géne véritable. Car c’est
précisément ce que vous posez comme nécessaire qui me parait étre
une hypothése contestable.

Apvers. — Je ne sais & quelle hypothése vous faites allusion.
Parlons-nous la méme langue ? Et parlons-nous du méme sujet ?

IpoiNE. — Je le répéte : vous faites une hypothése fondamentale,
et tous ceux qui parlent de fonder un édifice conceptuel sur des
notions essentiellement claires et distinctes la font avec vous : c’est



268 FERDINAND GONSETH

qu’il existe des notions claires et distinctes, ou toute autre sorte
d’idées ou de concepts de la méme qualité.

Encore une fois, d’ou tenez-vous que, dans I’architecture de Pesprit,
on puisse construire en posant un fondement qui ne bougera plus et
qui ancrera tout P’édifice dans le vrai ! Pourquoi est-ce que cette
hypoth&se ne sortirait pas d’une fausse analogie avec les regles de
Parchitecture matérielle ? Et pourquoi la doctrine du Dictionnaire,
qui la pose en méthode valable et nécessaire a priori — et qui n’est
pas la seule a le faire — dites-moi pourquoi je dois la trouver 1égi-
time ?

N’avez-vous point d’argument a faire valoir ! N’avez-vous pas de
vues méthodiques & invoquer ? Citez-moi quelque critére que vous
puissiez appliquer, que je puisse accepter ! Ouvrez-moi les yeux a
cette nécessité évidente pour laquelle je suis aveugle !

Apvers. — Mon cher Idoine, vous avez un esprit qui ne sait pas
se plier aux nécessités dont il ne se sent pas responsable. Dans notre
cas vous semblez oublier qu’il existe une discipline qui s’est déja
longuement occupée de faire la lumitre sur les conditions dans les-
quelles la pensée peut s’exercer.

IpoiNE. — Vous voulez dire la psychologie, et surtout la psycho-
logie génétique ?
Apvers. — Non pas ! Clest 2 la théorie de la connaissance que je

pense. C’est dans le cadre de cette discipline qu’il faut porter vos exi-
gences. C’est 13 que les questions que vous posez peuvent étre préa-
lablement tranchées.

6. Idoine conteste idée d’une théorie de la connaissance
antérieure 4 la connatssance.

Ipoine. — Notre dispute se déplace. Mais elle ne progresse pas.
Aux objections que je présente contre une doctrine préalable, vous
répondez par un renvoi & une théorie préalable. Je veux bien vous
suivre sur ce nouveau terrain. Mais les choses ne s’y présenteront
pas sous un jour essentiellement différent.

Peut-étre méme continuerons-nous de nous disputer au moment
méme de nous engager dans ce nouveau domaine. Car peut-étre pen-
serez-vous que le mot de théorie de la connaissance a une signification
en soi bien claire et bien établie. Tandis que pour moi la question :
Qu’est-ce qu’une théorie de la connaissance? reste ouverte et n’a pas
encore trouvé sa réponse définitive. Si nous nous accordons sur une



DEFENSE DE L'IDONEISME 269

définition, vous aurez tendance a la prendre pour définitive et je ne
pourrai la tenir que pour provisoire. Et je doute que, méme avec la
meilleure volonté de part et d’autre, nous arrivions a formuler deux
définitions qui ne different par quelque nuance assez essentielle. Ne
voulons-nous pas ’essayer ! Proposez votre définition, Advers.

Apvers. — C’est la discipline qui étudie et qui fixe préalablement
les conditions et les moyens de la connaissance. :

IpoiNE. — Ma proposition est a la fois fort semblable et fort dif-
férente. C’est la discipline qui étudie et fixe les conditions et les
moyens en devenir de la connaissance. Vous dites « préalablement »,
je dis «en devenir ». C’est toute notre querelle.

Nous avons, je pense, a nous faire, sur la facon dont nous envisa-
geons cette discipline assez spéciale, des objections en quelque sorte
complémentaires. Voici les miennes, o vous trouverez un écho des
reproches que je faisais a la doctrine du Dictionnaire. |

Au premier moment, votre point de vue offre un étonnant avan-
tage. Les exigences qu’il comporte ont immédiatement prise sur les
éléments de la pensée. Tout ce que nous appelons concept, idée,
représentation, signification, etc., doit subir un joug uniforme : celui
des conditions nécessaires pour qu’il existe une théorie préalable de
la connaissance. Et ces conditions exercent une telle contrainte que
certaines propriétés de ce que je viens d’appeler les éléments de la
pensée en deviennent elles-mémes nécessaires. Peut-étre est-il pos-
sible, par cette voie, de justifier la doctrine des «significations pre-
mieres bien déterminées ». A la réflexion, on découvre cependant que
cet avantage est trop chérement payé : car I’hypothese qu’il doit exis-
ter une théorie de la connaissance antérieure 3 la connaissance est
tout simplement arbitraire.

A supposer que cette hypothese soit erronée, — et pourquoi ne le
serait-elle pas ? — toutes les contraintes qu’elle développe sont, elles
aussi, arbitraires, et tout ce que nous en pouvons tirer concernant la
nature des idées, représentations, significations, etc., n’est plus que
méthodique illusion.

Apvers. — En effet, vos objections ne varient guére. Vous ne
cessez de réclamer une justification dont je continue 4 ne pas saisir
la nature. Pour vous satisfaire il faudrait imaginer, par je ne sais
quelle acrobatie intellectuelle, un point de vue méthodique, appor-
tant son expresse et propre justification. Et quant 4 vos idées sur la
théorie de la connaissance, — selon lesquelles il ne saurait y avoir de



270 FERDINAND GONSETH

théorie de la connaissance antérieure a la connaissance, — n’ai-je pas
le droit d’y voir aussi une hypothése ? Je ne sache pas que vous les
ayez déja justifiées, pour reprendre contre vous vos propres exigences.

Et d’ailleurs, je n’ai qu’a reprendre aussi le grief fondamental que
je formulais déja tout au début de cette controverse : votre position
ne peut qu’étre fausse, parce qu’elle retire tous ses points d’appui a
la pensée spéculative. Je n’imagine pas comment vous allez résoudre
le difficile probléme de justifier le certain par 'incertain — ou mieux
encore d’édifier quelque chose sur le vide.

IboiNe. — Vous déplairait-il que je vous rappelle — en I’arran-
geant A peine pour la circonstance, — certain dialogue de cosmologie
primitive ?

« Pourquoi la terre ne tombe-t-elle pas ?

Clest qu’un immense éléphant la supporte !

Et qui soutient celui-ci ?

Ses quatre pieds reposent comme quatre colonnes sur la carapace
d’une énorme tortue.

Et qu’est-ce qui porte la tortue ?»

3 . . . . . . . - . e . - . . . . . * e .

Le jeu des demandes et des réponses pourrait continuer indéfini-
ment. A qui donnez-vous tort ! A celui qui demande ou a celui qui
répond ? Si le questionneur déclare le jeu absurde et prétend qu’il
n’aurait jamais d&i commencer, lui demanderons-nous avec ironie
comment il s’y prendra pour faire tenir la terre sur le vide ?

Les faits n’ont-ils pas tranché la question en faveur de la solution
qui enlevait & Pexplication tous ses points d’appui ? Pourquoi I'équi-
libre de nos pensées serait-il moins subtil que ’équilibre des mondes ?
Et pourquoi faudrait-il qu’il imite les grossiers étagements que
maintient leur pesanteur ?

N’y a-t-il pas aussi, Advers, dans la question que nous agitons, des
faits dont on pourrait invoquer et accepter le témoignage ?

7. Idoine invoque des faits.

Apvers, — Il y a des nécessités contre lesquelles les faits ne peu-
vent rien. D’ailleurs, je ne sais vraiment pas quel ordre de faits nous
pourrions faire intervenir dans ce débat.

IpoiNe. — Ne pourrions-nous pas examiner, par exemple, si tel
ou tel mot bien simple que I'on ne peut s’empécher d’employer pos-



DEFENSE DE L’'IDONEISME 271

séde une signification complétement univoque et déterminée, ou si
peut-étre sa signification n’atteint pas a ce degré de perfection. Le
mot auquel je penserais en premier lieu est celui méme de « fait ».
Nous parlons d’invoquer les faits : mais savons-nous de fagon par-
faitement précise ce que cela veut dire ? Un fait, direz-vous, cela ne
s’explique pas, mais cela se congoit tout a fait clairement !

Ce n’est en tous cas pas 'idée d’Enriques, qui a soumis I'idée de
fait a une analyse extrémement incisive, sous ses différents aspects
de fait dans les sciences physiques, de fait en histoire, de fait en
sociologie, en psychologie, etc. La réponse & cette enquéte ne peut
étre sincérement mise en doute. C’est qu'on ne peut concevoir ce
qu’est un fait scientifique, par exemple, antérieurement & la science.
La derniére signification du mot «fait » en science est en fonction de
Pétat actuel des connaissances scientifiques. Cette signification n’est
d’ailleurs qu’un moment d’un devenir historique qui n’est pas achevé.

Il me serait facile de démontrer des circonstances analogues sur tel
ou tel exemple particulier. Ainsi la loi de la chute des corps, si ’on
veut serrer de plus en plus prés les conditions de son objectivité,
réclame des connaissances de plus en plus étendues, qui vont jus-
qu’a englober les dernitres théories de la gravitation généralisée.
Encore une fois, ’objectivité scientifique n’est pas définissable anté-
rieurement a la science.

Jai parlé spécialement du fait dans les sciences. Mais ailleurs les
choses ne se présentent pas autrement.

Puis-je ne pas conclure que la signification du mot fait est en
devenir ; que ce mot ne peut étre préalablement défini dans sa réelle
acception ? Que par conséquent il ne saurait figurer dans le Diction-
naire des significations préalables dont nous parlions il y a un instant.

Est-ce 13, oui ou non, un témoignage qu’on puisse récuser ? Devant
Purgence de tenir compte de cette expérience, la nécessité de fournir
une fois pour toutes son fondement a la pensée spéculative ne doit-
elle pas étre tenue pour précongue et pour arbitraire ?

Apvers. — Ce n’est encore qu’un exemple, peut-étre singulier,
dont vous tirez trop hitivement des conclusions générales.

Ipoine. — Cette réponse me dégoit véritablement. J’imaginais que
vous ressentiriez plus vivement tout ce qui confére a cet exemple
une signification privilégiée. Que vous montreriez plus de compré-
hension pour les fonctions inimitables et irremplagables que I'idée de
fait remplit dans ’organisation de nos pensées. Mais cet exemple ne



272 FERDINAND GONSETH

semble pas vous suffire. Qu’a cela ne tienne. En fin de compte, tous
les mots du Dictionnaire pourraient nous rendre les mémes services.
Il est vrai que pour la plupart, cette analyse manquerait d’intérét
philosophique. Seuls les mots centraux, les mots-clefs, méritent d’étre
examinés aussi attentivement.

Apvers. — Je doute que la signification du mot objet se laisse
relativiser.
IpoiNe. — Vous avez tort. Vous semblez ne penser qu’a ce qu’on

nomme maintenant volontiers 'objet macroscopique. Mais vous ne
sauriez pas m’indiquer, de fagon convaincante, par quoi cette idée de
Pobjet se distingue de I’idée d’un objet a I’échelle atomique. Or les
physiciens ne font aucun mystere des difficultés déconcertantes qu’on
éprouve a concevoir bien nettement ce qu’est un corpuscule — le
germe méme de la notion d’objet ! |

Sans parler des arguments que l’on tire de ’étude de la genése de
I'idée de ’objet chez les petits enfants.

Apvers. — Mais vous n’entamerez pas I'idée du vrai, telle que par
exemple, les mathématiques et la logique la réalisent.

IpoiNE. — Oserais-je vous rappeler que je me suis précisément
attaché a faire ressortir les profondes variations que I'idée du vrai a
subies de Platon et Aristote jusqu’a Russell et Brouwer ?

ApvErs. — Prétendrez-vous que méme I'idée de I’étre puisse étre
atteinte par cette dissolvante analyse ?

Ipoine. — Le mot dissolvant est de trop, car cette analyse ne
détruit que des idées précongues. Quant au reste, je crois avoir en
effet bien montré que 'idée de 1’étre n’a pas encore atteint 'immuta-
bilité de la perfection. Voyez, par exemple, dans mon étude Qu’est-ce
que la Logique ? le passage sur la logique de Pexistence.

Apvers. — Vous dirai-je que je vous crois ? Mais ce que je vous
déclare bien nettement, c’est que le paysage philosophique que vous
m’offrez n’est que ruines et chaos. Ou voulez-vous en venir ! Je suis
incapable de le comprendre.

8. Idoine conclut.

Ipoine. — Ou je veux en venir ? N’est-il pas clair que je voudrais
tout d’abord atteindre et réfuter une doctrine trés générale a ’ombre
de laquelle nous avons suffisamment vécu: la doctrine du fondement ?
Doctrine selon laquelle il existerait quelque part, dans le monde des
idées, un fondement éternel pour le systéme de nos connaissances.



DEFENSE DE L’IDONEISME 273

Selon laquelle, par exemple, il existe un fondement verbal et concep-
tuel des Mathématiques, le probléme essentiel de la philosophie
mathématique étant de le découvrir, de lexpliciter une fois pour
toutes.

Si nous en avions le temps, j’aimerais vous montrer que c’est pré-
cisément cet espoir d’un fondement établi & jamais qui se trouve
dégu et démenti par les dernitres péripéties de la lutte « pour écar-
ter définitivement des mathématiques tout danger d’antinomies et
de contradictions ». La tentative, dont la mise en exécution s’est
dévoilée si étonnamment difficile, de formaliser d’outre en outre les
démarches du raisonnement mathématique, pour les saisir dans une
structure bien définie, — cette tentative est profondément analogue a
toute tentative d’expliquer notre étre et le monde a partir d’un sys-
téme d’acceptions bien arrétées. C’en est méme la figuration la
plus nette que l'on en ait jamais imaginée. A voir le probléme du
fondement échapper a tout encerclement méthodique, a le voir
reparaitre avec toute sa virulence chaque fois qu’on a pensé le conju-
rer, on finit par comprendre que le soi-disant « Probléme du fonde-
ment » est sans issue, parce qu’issu lui-méme d’une fausse perspec-
tive philosophique.

Pour formuler les choses en termes encore plus stricts, les derniéres
expériences faites dans ’étude du probleme des fondements ont jeté
le doute sur toute régle normative inconditionnelle et sur toute acti-
vité normative autonome. Le probléme central qui se dégage n’est
plus le probléme des fondements, c’est le probléme des méthodes.

Apvers. — Mon cher Idoine, d’un mot je crois pouvoir jeter toute
votre argumentation par terre. C’est que plus vous exigez qu’on vous
donne raison, plus vous vous donnez tort & vous-méme. Car si on
vous accorde tout ce que vous demandez,

que les mots n’admettent que des significations mal arrétées,

que les concepts restent toujours plus ou moins inadéquats et
inachevés,

que Pactivité normative de notre esprit reste toujours défaillante,

que tout enfin soit vacillant, informe et inefficace, ou est le gain
dont tous ces renoncements sont payés?

Ne chiffre-t-il pas simplement par zéro ? Est-ce que vous n’avez
pas vous-méme perdu Daccés & ces réalités mentales certaines que
sont les mathématiques et la logique? Ne vous mettez-vous pas vous-
méme dans une position absurde ?

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8.. t. XXVII (NO 173, 1939). 18



274 "FERDINAND GONSETH

Ipoine. —Mon gain ? Ce sera d’abord d’avoir évoqué les conditions
de mon entreprise, conditions difficiles, mais qu’il ne nous est pas donné
de refuser, auxquelles il ne nous est pas permis de nous soustraire,
parce qu’elles sont ce qu’elles sont, avec toute la signification pratique
et coercitive que peut prendre le verbe « étre » en ces matiéres.

C’est qu’enfin j’aurai la liberté de reprendre ma formule: Pesprit
est idoine d la connaissance et la connatssance est idoine @ son objet,
sans risquer de me voir accuser, avant d’avoir été entendu, de rééditer
un point de vue vieux comme le monde.

COMMENTAIRE,

9. C’est ici que se termine le dialogue. Dialogue qui, vous le voyez,
n’est qu’une introduction. Par conséquent, dialogue bien trop long,
penserez-vous peut-étre. Mais que je n’aurais su comment éviter. Car
s’il m’était refusé de recréer le climat dans lequel se place ma tenta-
tive par quelques allusions, que le cours d’un entretien permet,
mais qu’un exposé systématique défend, je ne sais comment j’aurais
pu refouler la pression des points de vue traditionnels, pour dégager
le lieu de mon intervention.

Idoine ne s’est d’ailleurs défendu que d’un reproche essentiel: celui
d’étre réaliste au sens traditionnel. I1 se défendrait avec autant d’éner-
gie d’étre un idéaliste 4 la maniére de Kant, ou un simple pragmatiste.
La défense dialoguée qui préceéde ne doit avoir que la valeur d’une
réaction sur une partie seulement du front que j’occupe. Pour le
reste, qu’il me soit permis de renvoyer aux ouvrages que j’ai déja
cités.

10. Vous avez évoqué le climat, dira-t-on. Situez maintenant le
point de vue. De quoi va-t-il s’agir ?

Il va s’agir de réintégrer dans une signification efficace tout ce qui
semble avoir été nié systématiquement. De retrouver ’accés ala cer-
titude des mathématiques, de réinstaller la logique dans ses fonctions
normatives, de rechercher & nouveau le concours de ’évidence, de
réinstaurer la confiance dans Pintuition, de remettre le Dictionnaire
en vigueur, etc., etc. Mais tout ceci dans une autre perspective, qui
modifie le sens originel et traditionnel de tous les mots tels que cer-
titude, vérité, norme, fondement, intuition, acception, etc.

Il va donc s’agir de se refaire une idée systématique de la fagon
dont toutes les fonctions de Pesprit s’articulent et se coordonnent, et



DEFENSE DE L'IDONEISME 278

de la fagon dont elles s’inserent dans ce qu’il faut bien appeler le
monde extérieur.

Mais ce qu’il faut bien apercevoir pour commencer, c’est ce dont
aucune de nos facultés n’est capable. Il faut avoir vu les activités
normatives impuissantes devant les antinomies que l’exercice de la
définition explicite entraine, I'intuition et le sentiment de I’évidence
mis en défaut par le développement méme des mathématiques, la
raison constituée impuissante a dénouer le nceud gordien de la théorie
de la démonstration, Pexpérimentation hésitante devant Pinterpré-
tation de ses nouvelles découvertes et s’interrogeant sur ce qu’est, en
définitive, la connaissance.

Chacune de nos facultés de connaitre, de savoir, de conclure, de
juger et d’apprendre semble avoir touché, en ces dernitres années, a
certaines limites imprévisibles z priori. Les ignorer serait pur aveu-
glement. Il faut, au contraire, les regarder bien en face, les faire entrer
dans notre compte et dans notre jeu ; non pas par renoncement a en
savoir davantage, mais pour sauvegarder les conditions du savoir.

11 faut, certes, reconnaitre les normes valables, au besoin il faut les
imaginer. Mais il faut aussi inventer, au fur et 4 mesure de notre pro-
gression, un sens efficace au mot norme et au mot valable, Ceci n’est
pas une jonglerie de mots : il suffit d’aller voir comment se crée la
théorie des quanta pour se rendre compte de la justesse de ces obser-
vations.

Il faut, je le répete, avoir bien vu que rien de ce que nous pourrions
prendre comme base de notre effort de systématisation ne mérite une
absolue confiance ; que nous sommes des orphelins de la certitude
totale. Que nous n’avons aucun fondement, aucune base, aucune
norme que nous puissions accepter sans critique — critique pour la-
quelle il n’existe pas non plus de points de repeéres préliminairement
établis en toute certitude.

Il faut avoir vu toute I’étendue de notre dénuement, avant de
pouvoir reconnaitre quelle sera notre richesse.

11. En Pabsence de toute vérité prédéterminée, ou trouverons-
nous un point d’appui pour notre reconstruction { Ne sommes-nous
pas condamnés a 'impuissance ?

Il me faudra me contenter de décrire trés sommairement, dans ses
grandes lignes seulement, la position & laquelle nous sommes, me
semble-t-il, acculés. Comme moyen commode d’exposition, je me
permettrai de me servir d’'une comparaison avec le grand exemple



276 FERDINAND GONSETH

de Descartes. Vous remarquerez que la constatation de notre misére
méthodique n’est pas sans analogie avec le doute systématique dont
Descartes faisait précéder I'illumination décisive du : Cogito, ergo sum.
Mais veuillez aussi remarquer que notre position initiale, comparée a
celle de Descartes, est fort défavorable. Dans le fatras des idées sans
valeur, Descartes avait réservé l’infaillibilité de l’intuition, de la
lumiere naturelle de Dlesprit, en face des vérités simples; et la
certitude de la déduction telle que les mathématiciens la prati-
quaient.

Le doute systématique dont il semblait faire profession avait donc
d’emblée réservé un ilot de certitude. La méthode qui devait é&tre
proposée a 'esprit était, elle aussi, préte a intervenir sous les espéces
de la méthode des Sciences mathématiques de son temps. Il est vrai
qu’elle n’était encore qu’implicite et qu’il était réservé a Descartes
d’en formuler explicitement les régles fondamentales.

Notre doute est d’une tout autre qualité : il atteint également, pour
autant qu’il s’agit de certitudes absolues, les deux sources de la cer-
titude cartésienne : Pintuitus mentis et la déduction logique.

Il atteindrait aussi, par exemple, I’idée kantienne de nécessité a
priori. L’idée d’une participation certaine a4 quelque connaissance
rationnelle absolue nous est définitivement refusée.

Or, c’est ici qu’intervient le brusque retournement de la situation.
Si, de ce point de vue théorique, absolu, Descartes a ’avantage sur
nous, — avantage illusoire, puisqu’il est précisément la cause de
I'inadéquation finale de la doctrine cartésienne a ce que nous savons
des réalités de P’esprit, — en revanche, en tout ce qui concerne le
savoir objectif, le savoir scientifique au sens le moins ambitieux de
ce mot, nous sommes privilégiés au centuple. Il existe des techniques
du savoir objectif : la science est la plus grande des réalités mentales
de ce temps.

12. Je viens de parler du savoir objectif : est-ce & dire que j’entre
dans ’aventure scientifique avec une idée toute faite et toute préte
de ce que ce mot signifie ? Aucunement. Je rappelle ici Penquéte
d’Enriques sur les notions de fait et d’objectivité. On entre dans la
science avec les certitudes pratiques du bon sens, avec la notion
commune d’objectivité, encore assez vague et pourtant efficace dans
un certain cadre d’actions et de réflexions. Mais le destin de cette
idée ne fait que commencer. Je I’ai déja dit: I'idée de P'objectivité
scientifique n’est pas antérieure 4 la science. Elle n’est pas définissable



DEFENSE. DE L'IDONEISME 277

en ’absence de la science. L’objectivité scientifique, c’est le concept
plus différencié que les techniques du savoir ont su tirer de la notion
encore brute de I'objectivité du sens commun.-

On a dit : La science commence ou le bon sens finit. On devrait
ajouter : Le bon sens finit ot la science commence. Vous m’entendez
bien : Non pas-que science et bon sens s’opposent ou s’excluent ; ni
que le bon sens soit a tout coup démenti par la science; mais le bon
sens remet ses pouvoirs a plus fort que lui.

Le sens du mot objectivité ne m’est pas donné par une ana'yse plus
ou moins grammaticale, me ramenant finalement vers certaines essen-
ces fondamentales a4 priori. Sa signification nait au contraire d’une
activité complexe, multiple, dont tous les caractéres ne sont eux-
mémes pas complétement définissables a priori.

Le sens actuel du mot objectif, il faut le chercher dans les modalités
d’un certain arbitrage que la science a su établir entre le moi et le
non-moi, entre esprit et les choses qui ne sont pas dans l’esprit,
entre I'idéal et le réel.

Tous ces derniers mots, d’ailleurs, ne prenant eux-mémes leur sens
véritable et efficace qu’en fonction de ce méme arbitrage.

13. J’al mis le mot objectif spécialement en vedette. Mais pour
chaque mot-clef, on pourrait en dire autant. Je pourrais reprendre
Pidée du vrat, ou 'idée de Pétre dont il a déja été question au cours
du dialogue. Mais je crois plus instructif de prendre la logique comme
nouvel exemple. Qu’est-ce que la logique ?

Surtout ne me répondez pas par une définition telle que celle-ci:
La logique est la science des jugements valables. Je pourrais vous
en contester tous les termes. I1 me suffit d’ailleurs de le faire pour le
dernier : valable. Car ce mot, qui n’est pas sans parenté avec le mot
objectif, n’a pas plus que celui-ci un sens tout fait par avance. Ce
qu’il veut dire dans la science, dans un énoncé sur.des électrons, par
exemple, n’est pas déterminé par avance. Il serait des plus faciles
de reprendre point par point, sur cette idée, I'enquéte d’Enriques dont
j’ai déja parlé. Le résultat ne peut faire aucun doute :

Le sens le plus exigeant du mot valable, il faut actuellement le
chercher dans les modalités de I’arbitrage que la science a su instituer
entre les énoncés justifiés et les autres énoncés, entre les démarches
cognitives efficaces et les démarches inefficaces.

Et toute autre définition préalable devra étre également refusée. Le
mot méme de définition n’a pas un sens complétement sfir a prior,



278 FERDINAND GONSETH

ce que les difficultés de la théorie des ensembles ont fini par faire
comprendre. ;

Et si, pour mon compte, je propose une formule comme celle-ci:
Par un de ses aspects, la Logique est une Physique de I'objet quel-
conque, par un autre un Canon naturel des jugements, par un troi-
siéme une Charte de certaines libertés naturelles,je n’y vois nullement
une définition qui me dispense d’examiner comment les mots que
j’emploie doivent &tre interprétés. C’est une formule faite non pour
définir, mais pour résumer.

1’idée de la logique en son sens actuel est la résultante de la poussée
méthodique qui, 4 partir de la logique d’Aristote, en a fait une logique
formelle et une logistique.

Elle n’est pas définissable a priori.

14. Je pourrais multiplier les exemples, citer la notion d’espace,
que complique encore 'intervention de la notion intuitive d’espace a
c6té de P'espace géométrique et de ’espace physique. Mais, en prin-
cipe, ces exemples n’ajouteraient plus rien a ce qui a été déja dit.

Cependant, et parce qu’il fut question de la théorie de la con-
naissance dans le dialogue, je voudrais dire encore un mot du concept.
On comprend, je pense, maintenant, le sens de ’affirmation : « Il n’y
a pas de théorie de la connaissance antérieure & la connaissance ». A
cet instant, j’aimerais ajouter ...« a la connaissance scientifique ». Car
c’est précisément dans les techniques du savoir scientifique que les
concepts fondamentaux de la théorie de la connaissance prennent
leur signification la plus évoluée.

Il est assez paradoxal de trouver une confirmation de ces vues
jusque dans les arguments de ceux qui les contestent. Si, par exemple,
Pon me répondait qu’un concept peut étre défini: un invariant fonc-
tionnel, je ferais immédiatement observer que ceci n’est pas du tout une
définition au sens traditionnel de ce mot, car la notion d’invariant
est une création fort récente de la science mathématique. Que, d’ail-
leurs, il n’y a invariance que par rapport i un systéme opératoire, et
que cette dernitre notion est elle-méme fort récente. Qu’enfin I'inva-
riant et le systéme opératoire se définissent par les régles usuelles de
la définition mathématique qui ne sont pas antérieures a la logique.
Ce qui ferait apparaitre un cercle vicieux.

La formule : Le concept est un invariant fonctionnel, n’est donc
pas une définition régulitre. C’est quelque chose de beaucoup plus
complexe, qui fait allusion a une sorte de transmutation d’un sens



DEFENSE DE L'IDONEISME : 279

antérieur sous la pression de connaissances nouvelles. Ce qui confirme
ce que je disais, il y a un instant, de la théorie de la connaissance.

15. Ces exemples illustrent, je crois, assez nettement I'idée domi-
natrice que voici :

De méme que Descartes a choisi Pesprit scientifique de son temps
comme l’arbitre des certitudes, c’est la science de notre temps, ce
sont les techniques actuelles du savoir objectif qui représentent la
derniére et naturelle instance dans le probléme général, dans le pro-
bléme philosophique, de la connaissance.

*
* *

16. La situation est claire et nette, pensera-t-on peut-&tre ; dans
ces circonstances il n’y a plus qu’a céder complétement le pas a la
science. La réflexion critique n’a plus qu’a plier bagage et la philoso-
phie a fermer boutique. Mais la comparaison avec la tentative car-
tésienne va nous permettre, encore une fois, de mieux apprécier tous
les éléments de la question.

Descartes, avons-nous constaté, avait accepté les mathématiques de
son temps comme modele exclusif de tout savoir certain. Si ses
réflexions en fussent restées la, nous n’eussions pas connu le Discours
de la Méthode. Débordant au contraire la science établie par une cri-
tique fondée sur le savoir scientifique lui-méme, il a su distinguer que
le probléme philosophique de I'heure était celui de la Méthode de la
science.

Toutes simples et naturelles — et méme banales — que nous
paraissent aujourd’hui les régles cartésiennes, il fallait les apercevoir,
il fallait les formuler et distinguer qu’a elles seules elles régissaient —
disons plutét, en tenant compte de ce que nous savons aujourd’hui,
elles paraissaient régir — toute l'activité de lesprit en quéte de la
connaissance.

Il fallait en outre organiser un ensemble systématique de vues sur
la nature de Pintuition, sur celle des idées simples ou complexes,
claires ou confuses : il fallait, en un mot, adapter ce qu’on n’appelait
pas encore une théorie de la connaissance, bien que c’en fiit déja
Pesquisse, a I’idée dominatrice qui était de formuler la charte d’auto-
nomie du savoir scientifique.

Les exigences de Vesprit critique enrichi par tout le savoir objectif
ne sont aujourd’hui pas moindres qu’il y a trois si¢cles : ce sont au



280 FERDINAND GONSETH

fond les mémes. C’est son droit et c’est aussi son devoir d’apprécier
les démarches de la science avec la totalité de ses moyens actuels.
Son réle est d’aider la pensée scientifique a prendre conscience d’elle-
méme ; de lui faire parcourir un chemin analogue & celui qui sépare,
dans Pesprit humain, une intention obscure d’une volition réfléchie.
C’est de lui faire don d’une Méthode pour bien conduire sa pensée dans
la recherche du savoir objectif, d’une méthode adéquate aux besoins
actuels de la connaissance.

Aujourd’hui, comme au temps de Descartes, le probléme philoso-
phique par excellence me semble donc étre de formuler la charte
ou se constituerait en droit ’autonomie de fait de la pensée scienti-

fique.

17. Voila donc Pidée dominatrice qui doit inspirer nos démarches.
Une fois qu’on I’a bien congue, la réalisation n’est plus, en quelque
sorte, qu’une ceuvre de technique, — d’une technique, il est vrai,
trés complexe qui participe plus ou moins de toutes les disciplines. I1
s’agit d’organiser, d’accorder, d’articuler les uns aux autres tous les
moyens du savoir : intuition, sous ses formes les plus diverses, du
vrai, de la qualité, du temps, du nombre, de Pespace, etc. ; les acti-
vités normatives s’exercant par la logique et les catégories ; ’expéri-
mentation avec tous ses modes ; les activités rationalisantes et symbo-
lisantes des mathématiques, etc., etc. A la dénombrer ainsi, notre
richesse en moyens de connaitre est presque effrayante. Il faut cepen-
dant n’en rien perdre. Il faut que chacune de nos facultés trouve sa
place et son role dans une synthése qui, considérée d’un certain point
de vue soit Théorie de la connaissance et, d’un autre, Méthode de la
connaissance.

18. Mais tout ceci, direz-vous, n’est que réve et désir, Vous déroulez
devant nos yeux un programme dont le plus grave défaut est de ne
pas étre réalisé. Ne serait-il pas temps d’indiquer les moyens techni-
ques concrets que vous estimez capables d’étre mis en ceuvre ?

Or, je crois pouvoir affirmer que mes derniéres études, en particu-
lier Les Mathématiques et la Réalité, apportent précisément une réa-
lisation de ce programme dans ses moments principaux.

Et quant aux moyens concrets, dont on peut disposer, par une
sorte de répétition historique, c’est encore les mathématiques qui
P’apportent.



DISCUSSION DE ROLLE . 281

Deux mille ans de pensée mathématique critique et active ont
abouti a la création d’une méthode d’un genre tout a fait original :
la méthode axiomatique. Placez-la dans la perspective que je viens
d’évoquer. Regardez-la comme un trait d’union entre le concret
qu’elle vise et ’abstrait qu’elle crée : elle définit alors une concordance
schématique d’un genre spécial, qu’il serait vain de vouloir évoquer
par des moyens plus simples. C’est pour désigner cette cbncordancé
dans sa spécificité, dans son originalité, que le mot « idoine» était
réservé :

L’abstrait que crée la méthode axiomatique est « idoine » au concret
qu’elle ne cesse de viser.

Il se présente enfin que cette fagcon d’imaginer les rapports du
rationnel au réel est une sorte de clef unificatrice qui articule entre
elles les différentes activités de notre esprit, en apparence si éloignées
les unes des autres, que je viens de citer : lintuitive, la normative,
la formalisante, etc. Je I’ai déja dit : cette partie de ’organisation
du systéme de nos connaissances est une ceuvre d’assez longue
haleine et de caractere plutét technique, sur laquelle il n’était pas
dans mes intentions d’insister ici.

19. Ma conclusion va maintenant tenir en deux phrases :

La critique des démarches de I’esprit peut et doit accompagner la
recherche de la connaissance, — et tout particulierement la recherche
de la connaissance scientifique — comme un commentaire perpétuel
accompagnant un texte difficile.

L’idonéisme ne veut pas étre plus qu’un moment — actuel — de
ce commentaire.

Zurich. Ferdinand GONSETH.

DISCUSSION

Perceval Frutiger ouvre la discussion et affirme étre de I’avis de M. Gonseth
sur 'accord des faits avec la théorie, dans le sens déja indiqué par Enriques.
Rolin Wavre déclare étre entiérement d’accord avec le conférencier en ce
qui concerne la description de I’atmosphére générale dans laquelle baignent
actuellement les discussions épistémologiques touchant les mathématiques :



282 DISCUSSION DE ROLLE

il n’est que trop vrai qu’il y a crise quant aux notions fondamentales telles
que vérité, évidence, déterminisme, etc.

I1 est difficile de fixer a ’avance des limites 4 la technique mathématique.
Elle se déploie dans son développement spontané, tel un feu d’artifice dont
chaque éclat éclaterait a son tour, si bien qu’il serait vain de prétendre établir
la parabole de siireté d’un tel tir. Descartes n’a pas prétendu donner une
méthode universelle en mathématique : il s’en est tenu a des conseils de sens
commun, trés généraux.

Les mathématiques sont autonomes i I’égard de la philosophie comme a
Pégard de la logique ; la méthode ne peut se détacher de la technique en
mathématique : elles ne font qu’un. Y a-t-il, M. Gonseth, une méthode en
mathématique qui ne doive, par la suite, étre revisée ?

F. Gonseth. Cette derniére question de M. Wavre abonde dans mon sens :
la méthode et la technique sont solidaires et liées dans leur devenir. Cepen-
dant, il reste 4 constamment dégager la figure actuelle de la méthode. 11 faut
donc une critique doublant la technique et accompagnant la recherche.

Fean Piaget. 11 convient de féliciter M. Gonseth pour sa belle étude. Je
marque mon accord avec la méthode, dont Pesprit est exactement celui de la
méthode génétique par son élimination des présuppositions habituelles :

1. Pas de réalité toute faite,
2. Pas de structure intérieure toute faite,
3. Pas de logique toute faite 2 priori : elle se construit.

Entre I’analyse de la pensée scientifique en devenir et celle des débuts de
ce développement génétique, il y a donc continuité compléte, Mais le probléme
est de savoir si ce développement comporte une vection, et comment la déter-
miner sans préjuger de ’évolution ultérieure.

F. Gonseth. En effet. Les positions réaliste et idéaliste ne doivent étre
occupées que transitoirement, pour étre dépassées. Mais cela n’empéche
nullement la recherche et la connnaissance efficace des lois d’évolution.

Ni sous ’angle de D’existence, ni sous I’angle de la structure, ces lois ne
représentent une difficulté d’un genre inédit pour la théorie de la connais-
sance idonéiste. A leur étage (qui, dans une certaine perspective, est le der-
nier) et dans leur cadre naturel (qui n’est pas celui d’une existence indivi-
duelle) elles sont connaissables comme toute autre réalité : d’une connais-
sance sommaire et revisable. Le probléme de la vection ne se pose pas autre-
ment que celui de tout autre phénoméne mental stable ou stabilisé.

Louis Rougier marque son accord quant au caractére évolutif des concepts ;
mais, dit-il, quand on engage une discussion, on est dans I’obligation pratique
de fixer le sens des termes d’une fagon plus ou moins conventionnelle.

Descartes n’a pas donné la charte de la pensée scientifique de son époque,
car Descartes le savant, ainsi que I’a montré Milhaud, ne reste pas inféodé
a Descartes le métaphysicien qui est beaucoup plus scolastique.

Quelles sont, d’autre part, les exigences du symbolisme de coordination ?



DISCUSSION DE ROLLE 283

Dépassez-vous la notion d’arrangement économique dans le domaine de
Pexplication ?

F. Gonseth. Je reconnais pleinement la nécessité de figer les significations,
en tant que mesure transitoire: cela fait partie des schématisations que
Panalyse idonéiste révéle comme légitimes. Mais on ne doit pas interpréter
cette mesure pratiquement légitime comme le signe d’une réalité invariable
contenue dans les mots.

Le recours au symbole est une nécessité sine qua non de la pensée moderne.
Pour expliciter le réle du symbole, les mots de commodité, d’arrangement
économique, etc., ne suffisent pas: ce' réle est spécifique. Au niveau des
techniques mentales dont nous parlons, le sens de ces mots est 4 refaire et se
refait en corollaire du progrés de ces techniques. :

Jean de la Harpe. Je désire préciser une attitude en face de votre pensée.
Tantot je me sens trés proche et tantdt trés loin ! Je vous accorde que la phi-
losophie doit se placer in medias res. Il y a diverses fagons de concevoir la
vérité (adéquation aux choses, vérité opératoire, formalisme logique). Dis-
tinguons la logique des signes ou logique constituée. Si la pensée est une
série de prises de conscience, le probléme des fondements que vous avez
déclaré supprimé ne réapparait-il pas nécessairement pour la pensée consti-
tuante ?

F. Gonseth. Ai-je déclaré le probléme supprimé ? Je veux plutét dire que
le probléme d’un fondement définitif est un faux probléme.

Mes remarques sur la doctrine du dictionnaire visaient certainement Pop-
position verbale de la pensée constituée et de la pensée constituante., L’étude
de la pensée mathématique montre que la pensée constituante n’est connais-
sable qu’a travers les formes constituées, celles-ci étant une figuration sché-
matique de celle-]a. Cette relation permet précisément a la théorie de la
connaissance idonéiste d’expliquer comment la pensée constituante, bien
que liée dans son expression aux formes constituées, peut dépasser ces
derniéres.

En un mot, la connaissance de la pensée constituante n’exige aucun traite-
ment singulier : elle se passe de fondement explicité définitivement.

Fean de la Harpe. Il y a action et réaction de la structure sur la fonction :
la est le probléme du fondement. Il existe nécessairement une vection, comme
le disait M. Jean Piaget.

F. Gonseth. Qu’il y ait 13 un probléme capital, je n’ai aucune raison de le
contester, Bien au contraire. Mais existe-t-il une systématique ou il se pré-
sente comme probléme du fondement ?

Entre la vection d’une évolution mentale et cette évolution, il y a un
rapport comparable au rapport qui existe entre la loi selon laquelle se déroule
un phénoméne et ce phénoméne. Pas plus pour la vection que pour la loi je
n’éprouve le besoin d’instituer un genre a part de connaissance. En pensant

comme je pense pour le reste, je les regois, me semble-t-il, adéquate-
ment.



284 DISCUSSION DE ROLLE

Quand vous parlez de vection, M. de la Harpe, vous étes réaliste et je
refuse de 1’étre, méme sur ce point, de cette fagon.

Samuel Gagnebin félicite chaudement le conférencier et désire revenir sur
la parenté, signalée par M. Gonseth, entre sa pensée et celle de Descartes,
Chez Descartes, le créateur de la méthode et le savant ne font qu’un (voir les
Regulz). La pensée scientifique est autonome a ses yeux; elle crée sa
méthode et discute ses propres normes. On rencontre aussi cette union étroite
entre pensée scientifique et pensée philosophique dans la Physique d’Aristote.

M. Gonseth s’attaque au méme probléme en s’élevant contre cette idée
que les mathématiques se suffisent a elles-mémes : les mathématiques sont
une sorte de théorie physique, toujours en progrés, et la logique est, aussi
bien que les mathématiques, fondée sur quelques hypothéses qu’il faut tou-
jours mieux préciser. :

Tout philosophe, tout physicien, tout mathématicien en est réduit au
méme point : les murs entre les sciences sont tombés. Une telle conception
révéle la responsabilité de tout homme qui pense, qui cherche a conquérir la
vérité: la totalité de la science est engagée dans toute recherche spécialisée.

Elie Gagnebin. Les livres de M. Gonseth ont été pour moi une délivrance,
Dans les ouvrages modernes de physique mathématique on retrouve la vieille
distinction parménidienne entre la science et ’opinion : on considére comme
intangible la validité de la déduction mathématique et on met tout le reste
en doute, y compris la causalité. Les bases des mathématiques sont des
schémas tirés de la réalité : c’était déja l’idée d’Aristote. Avec M. Gonseth
on en arrive 4 appliquer la notion de vérification méme en arithmétique.

Gustave Dumas. Je m’étonne que dans ce débat on n’ait pas nommé Pascal
qui combattait Descartes. Voyez la préface du Traité du vide : M. Gonseth ne
fait que répéter Pascal.

Elie Gagnebin répond 2 M. G. Dumas que pour Pascal la relation entre le
réel et le concret reste une énigme, alors que M. Gonseth a tenté une solution
par sa notion de schématisation par axiomatisation.

Charles Baudouin. Comment le conférencier se situe-t-il par rapport a
Pempirisme et au pragmatisme anglo-saxon ?

F. Gonseth. Cest la question a laquelle il me sera le plus difficile de répondre
en quelques mots. J’aimerais affirmer préalablement que je ne suis pas plus
empiriste au sens habituel que je ne suis un réaliste traditionnel ou un idéaliste
kantien.

Certes, c’est 2 mon avis Pefficacité de la pensée, donc le succés, qui, a coté
de la cohérence, fournit le critére essentiel d’une pensée recevable ou irreceva-
ble. Mais il faut ajouter que les mots de succés ou d’efficacité, comme celui
d’objectivité, n’ont pas un sens prédéterminé qui prolonge leur signification
ordinaire jusque dans les techniques de la connaissance actuelle. Comme je le
disais déja a M. Rougier, ce sens prolongé et plus exigeant est a construire
en méme temps que progresse la connaissance. Voici comment je pourrais
formuler la différence : L’eflicacité est une exigence qui se réveéle et se cons-



LETTRE D’ARNOLD REYMOND 285

truit par le progrés de la connaissance ; ce n’est pas une justification dont on
dispose au préalable. A ce niveau, parler de commodité, c’est proprement ne
plus rien dire.

Charles Bally. Je voudrais soulever, en passant, une petite question de
terminologie qui ne compromet en rien les théories de M. Gonseth. Idoine
peut-il voisiner avec idonéisme ? La langue est un systéme ou tout se tient
les néologismes quiy pénétrent entrent en relation, et souvent en conflit, avec
des mots préexistants de la méme famille étymologique. /donéisme, mot
nouveau, se trouve étre parent du vieux vocable idoine, qui, malheureuse-
ment, a tant évolué au cours du temps, qu’il n’est plus employé, dans I’usage
courant, qu’en maniére de plaisanterie, au point de désigner méme, par
ironie, une espéce d’imbécillité.

Général Vouillemin. Les mots « explication », « science » et « philosophie »
ne sont pas clairs, Il conviendrait de les classer ainsi que leurs significations.

Henri Reverdin remercie ’auteur pour son livre Les Mathématiques et la
Réalité, qui contient beaucoup de nuances délicates de pensée. L’idée essen-
tielle est que les concepts que nous manions sont des concepts en devenir.

M. Borel remarque que la notion de dégradation de I'idée de vérité que
Pon trouve dans'les ouvrages de M. Gonseth introduit une nouveauté radicale.

Maurice GEX.

NB. — Les interventions de M. Gonseth ont été revues et remaniées par lui.

Lettre d’> Arnold Reymond.

M. Gonseth a bien voulu faire allusion a la définition que j’ai proposée du
concept : invariant fonctionnel et opératoire ; elle constituerait a ses yeux
un cercle vicieux, parce qu’elle rompt avec la logique traditionnelle et qu’elle
g’inspire des mathématiques et de la physique contemporaines. Je ne vois
pas en quoi il y a cercle vicieux et pourquoi la logique cesserait d’étre elle-
méme, pour avoir, au contact d’une autre discipline, mieux pris conscience
de ses opérations et de la nature de son objet. Je voudrais donc, au sujet du
bel exposé de M. Gonseth, essayer de préciser les rapports de la logique avec
la physique et les mathématiques.

Je suis pleinement d’accord avec la position qu’il prend vis-a-vis des fon-
dements de toute science particuliére. Aucune proposition dans ce domaine
ne peut étre tenue pour absolument définitive ; car sa vérité est toujours
suspendue aux conditions qui ont permis de I’établir et qui peuvent étre
modifiées par un « plus ample informé » possible. Les études génétiques, si
vivantes, et si pédagogiquement conduites par M. Gonseth en mathématiques
et en physique, illustrent pleinement cette maniére de voir. Elles montrent,
en particulier, comment Pesprit humain est parvenu, en partant des don-
nées courantes de Pexpérience sensible, 4 construire des notions physico-
mathématiques, de plus en plus logiquement maniables.



286 LETTRE D'ARNOLD REYMOND

Mais il ne découle nullement de ce fait, me semble-t-il, que la logique
puisse étre définie comme la physique de Pobjet quelconque. Russell a tenté
de réduire les mathématiques a la logique, alors que d’autres (Ecole de
Brouwer) cherchaient a opérer la réduction inverse. M. Gonseth réduit la
logique a la physique par lintermédiaire des mathématiques. Je crois que
ces réductions, si elles ont 'immense mérite de souligner I’étroite dépen-
dance qui existe entre les diverses disciplines que nous venons de mentionner,
n’en sont pas moins défectueuses; car chaque science, malgré son union
étroite avec d’autres sciences, conserve une autonomie plus ou moins large.

C’est le cas en particulier de la logique. Celle-ci, en effet, s’occupe de tout
ce qui est donné a la pensée comme un «cela» d fuger. A ce point de vue, elle
n’a pas a envisager uniquement les objets pergus dans le monde sensible,
mais aussi les volitions, les idéations, les sentiments, les passions, en tant
qu’ils donnent prise a ’acte de juger. Les passions (amour, haine, colére, etc.)
présentent des caractéres de différence, de similitude, etc., tout aussi accusés
que les objets donnés dans le monde sensible, et si la logique se constituait
suivant le processus indiqué par M. Gonseth, elles auraient pu étre prises
comme son point de départ. Il me semble donc que c’est singuliérement res-
treindre la portée et la signification de la logique que de la’désigner comme
étant simplement la physique de ’objet quelconque.

SiI’on prend le terme « objet » dans un sens aussi universel que possible, a
savoir « ce qui est jeté devant la pensée », sans préjuger la question de savoir
si I’objet est physique ou non, ne pourra-t-on pas alors appeler la logique la
science de l’objet quelconque ? Je ne le crois pas; et voici pourquoi. La
logique, et c’est en quoi elle se distingue des mathématiques, de la physique,
de la psychologie, etc., est une science normative (ou mieux encore bivalente)
en ce sens qu’elle s’occupe d’un « donné » susceptible de revétir deux maniéres
d’étre (Pune étant jugée de qualité supérieure a Pautre). Une proposition,
vraie ou fausse, ne cesse pas d’étre une proposition. La logique s’occupe
autant du vrai que du faux (tableau des propositions opposées ; les sophismes,
etc.). Un traité de mathématiques ne mentionne pas, sinon dans un but
pédagogique, des démonstrations fausses. Un cercle ne peut revétir deux
maniéres d’étre opposées et rester un cercle. Ce qui ne correspond pas a la
définition du cercle n’est plus un cercle, La logique s’occupe donc unique-
ment de D’activité de juger et de raisonner en tant que celle-ci doit éviter le
faux et parvenir au vrai.

Cette activité de juger, comme toute activité, est soumise 4 certaines condi-
tions, sans lesquelles elle ne serait pas possible. Parmi ces conditions, les unes
concernent tous les jugemepnts possibles et font I’objet de ce qu’on appelait
jusqu’a présent logique formelle (et qu’il vaudrait mieux appeler logique
générale), les autres sont liées plus ou moins étroitement a la nature particu-
liére des jugements énoncés et comprennent les divers domaines de la logique
appliquée (ou mieux particuliére),

Les conditions derniéres de I’activité de juger ne sont par elles-mémes ni



LETTRE D’ARNOLD REYTMOND 287

vraies ni fausses. La seule question de vérité qui se pose a leur sujet est de
savoir si oui ou non elles sont derniéres, c’est-a-dire irréductibles et telles
que Pon ne puisse s’en passer dans Pacte de juger.

Lorsque leur caractére d’irréductibilité est bien établi, elles peuvent étre
désignées sous le nom de principes. Comme tels, ceux-ci ont un caractére
essentiellement opératoire; mais pour que lopération effectuée par leur
moyen ait un sens, il faut que I'objet de cette opération s’y préte en quelque
mesure. Le principe d’identité, par exemple, implique que les termes d’un
jugement — « ce pavot est rouge » — restent identiques 4 eux-mémes, dans
Pinstant ou le jugement est énoncé ; seulement, pour que ce jugement ait
une signification, il faut que les objets désignés par lui vérifient en quelque
mesure I'identité attribuée aux termes qui le composent. Il n’en reste pas
moins que, avant de pouvoir s’appliquer aux données du « non-moi », I’iden-
tité est vécue par le moi qui se pergoit comme sujet permanent de ses
actes et de ses impressions.

Ainsi, bien loin d’étre abstraits des objets de I’expérience sensible, de la
méme fagon qu’en sont abstraites les couleurs, les formes et méme les axiomes
géométriques, les principes de la logique générale sont inhérents a Pactivité
de juger, méme la plus élémentaire, et ce sont eux qui rendent possible le
discernement de P’identique, du divers, etc. dans la réalité.

Pour conclure, je dirai que la logique définie comme physique de I'objet
quelconque n’est pas la logique tout court, mais une logique appliquée a la
physico-mathématique. Cela est si vrai que M. Destouches, qui s’inspire
pour une large part des idées de M. Gonseth, a éprouvé le besoin de conce-
voir une « métalogique », dominant les types de logique nécessaires pour
caractériser les diverses classes de raisonnement de la physique mathéma-
tique. Je ne vois pas, pour ma part, en quoi cette métalogique se distingue
de la logique générale (ou formelle).

Dans les ouvrages que la tradition nomme Organon (instrument), Aristote
envisage qu’au contact du réel la logique établit quatre espéces de rapport
de principe a conséquence: I apodictique, 2 dialectique (domaine du pro-
bable), 3 rhétorique (probabilisme moral), 4 éristique (domaine du hasard).
Les 2 a 4 soulignent la relativité du savoir et de ce que M. Gonseth appelle
la «doctrine du dictionnaire ». Seule, Papodictique découvre le vrai (fixité
des genres, espéces, familles, etc., qui assignent a chaque «individuel » sa
place définitive). Par leur développement les sciences, naturelles et surtout
physico-mathématiques, ont détruit cette vision statique de la réalité. Le
« plus ample informé » oblige 4 une revision perpétuelle, dans laquelle subsiste
toutefois une orientation (invariance fonctionnelle). Sans cette orientation,
définissable en quelque mesure, 'idonéisme lui-méme deviendrait absurde,
puisque la convenance réciproque entre la connaissance et son objet serait
toujours et totalement déficiente.

Ces quelques réflexions auraient besoin d’étre développées. Elles suffisent,
je crois, a montrer tout P’intérét qui s’attache aux recherches de M. Gonseth.



	Présentation et défense de l'idonéisme

