Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1939)

Heft: 113

Artikel: La faute d'Adam

Autor: Humbert, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FAUTE D’ADAM

Les pages suivantes sont un résumé trés succinct de quelques-unes
des théses que nous développons dans un ouvrage qui paraitra sous
peu dans les « Mémoires de 'Université de Neuchitel » sous le titre
Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la Genése. Nous en
avons fait lecture le 8 novembre 1939 a la Société pastorale neu-
chiteloise. -

*
* *

Entre autres questions immédiates et vitales posées par le christia-
nisme, il y a cette question fondamentale : Qu’est-ce que 'homme ?
Qu’est-ce que cet homme qui se débat partout a cette heure en des
affres mortelles ? Qu’est-ce que cet énigmatique moi que nous som-
mes tous !

Nous voudrions examiner ici ce qu’enseigne a cet égard une des
plus vieilles et plus caractéristiques pages de I’Ecriture, 3 savoir le
récit yahviste du paradis et de la chute (Gen. 11, 4 b-111, 24).

Les questions exégétiques et critiques soulevées par cette page
classique sont extrémement nombreuses, complexes et délicates.
Aussi Ja place dont nous disposons ici nous oblige-t-elle malheureu-
sement 4 bien des raccourcis, et nous nous excusons d’avance de ne
pouvoir justifier que trés sommairement des conclusions que nous

REV, DE THEOL, ET PHIL, — N. S., t. XXVI1 (NO 113, 1939). 15



226 PAUL HUMBERT

nous permettons de présenter débarrassées de tout le ballast exégéti-
que et philologique.

On sait que la majorité des hébraisants croient aujourd’hui retrouver
tout 4 travers le récit biblique du paradis et de la chute deux « sour-
ces » continues et paralleles, deux versions de ce mythe paradisiaque
combinées plus ou moins heureusement par un rédacteur, deux ver-
sions entre lesquelles ils répartissent en général les deux arbres du
paradis. Entre autres conséquences de cette theése, 'union des deux
arbres serait donc secondaire et artificielle et le sens originel de la
scéne devrait étre compris en ne s’attachant qu’a I’un ou a ’autre des
deux arbres. On apergoit sans autre la gravité de cette conclusion et
de cette simplification quant a la portée méme du drame: Y a-t-il
un rapport primaire, nécessaire et organique ou une relation artifi-
cielle et secondaire seulement entre le théme de la connaissance et
le théme de P’immortalité ?

Or, pour des raisons objectives que je développe ailleurs, je crois
cette these documentaire radicalement fausse quant au morceau
Gen. 11, 46-111, 24. Contrairement a ’opinion prédominante, j’estime
qu’il faut admettre ’unité rédactionnelle et littéraire de tout le pas-
sage en question, dfi vraiment et en sa totalité a la plume du Yahviste.
Les rares doublets et les quelques contradictions internes qui demeu-
rent indubitables dans ce récit me paraissent s’expliquer plus sim-
plement par la thése que j’ai émise ailleurs (cp. « Mythe de création
et mythe paradisiaque dans le second chapitre de la Genese», dans
Revue d’bistoire et de philosophie religieuses, Strasbourg, t. XVI,
1936, p. 445-461), a savoir que le Yahviste a emprunté a la tradition
orale ou écrite des fragments de cosmogonie qu’il a incorporés a son
récit paradisiaque pour lui servir d’entrée en matiéres. Aussi bien, et
la comparaison avec Gen. 1 le montre clairement, n’avons-nous dans
Gen. 11 que des extraits du récit de création, extraits suffisants cepen-
dant pour décrire la scéne ou apparaitra ’homme. Ces extraits, le
Yahviste les a fusionnés avec son ceuvre propre, c’est-a-dire avec le
récit du paradis et de la chute, il les a transformés en sa propre
substance, faisant du tout un bloc d’un seul tenant, littérairement
un, mais ol transparaissent encore certaines divergences de pensée
entre le récit de création et la narration proprement paradisiaque.

Je n’en reléverai qu’une: tandis que, dans le mythe de création,
Phomme possédait d’emblée une maturité intellectuelle qui lui per-
mettait d’apprécier ’exacte valeur des animaux et ’exacte portée



L4 FAUTE D'ADAM 227

des relations sexuelles, au mythe paradisiaque au contraire ’homme
est un «innocent » destitué de toute connaissance. Mais ces diver-
gences n’entrainent aucune conséquence quant a la signification glo-
bale et actuelle de la pensée du Yahviste : toute la scéne doit étre
comprise en fonction de Poptique yahviste, c’est-a-dire du théme
paradisiaque qui, seul, commande la perspective de tout le chapitre.
Le Yahviste a imprimé la marque de sa pensée et de sa foi a toute
la scéne, y compris les matériaux tirés de la cosmogonie. En bref,
P«innocence » de ’homme et la présence de deux arbres au paradis
constituent donc des données essentielles et organiques de la pensée
théologique de 'unique auteur de Gen. 11 et 111.

Or, laissant ici de c6té nombre de problémes, importants cepen-
dant, soulevés par ce texte fameux, nous voulons concentrer notre
attention sur cette question cardinale: Qu’était-ce, aux yeux du
Yahviste, que la faute d’Adam ?

Question dont, a vrai dire, Paspect est double : matériel et formel.
Ce sont ces deux aspects de la question que nous examinerons tour
a tour.

Matériellement, la faute d’Adam a consisté 4 manger le fruit de
«Parbre de la connaissance de bien et mal». Tout dépend donc,
a cet égard, de la signification de ’expression « connaissance de bien
et mal ».

Or, on sait que trois explications principales ont été proposées
quant au sens de cette expression dans Gen. 11 et 111 : Pexplication
morale (p.ex. KarL Bubpbg), Pexplication sexuelle (p. ex. Hans
ScamIDT) et lexplication rationnelle (p.ex. AporpHE Lobs). En
d’autres termes, est-ce a I’éveil de la conscience morale, de Iinstinct
sexuel ou de la raison en général que le Yahviste veut nous faire
assister et la faute d’Adam consista-t-elle, matériellement, en P’ac-
quisition, contrairement a la volonté divine, de ’Ethos, ou de I’Eros,
ou de la Raison ?

Pour donner a ce débat une base positive, il importe, méthodolo-
giquement, de procéder objectivement et sans préjugé a ’examen
préalable des termes mémes qui, dans le texte, se rapportent a cette
connaissance et la qualifient. Il y a donc un verdict philologique a
enregistrer avant toute autre démarche, et bien des affirmations



228 PAUL HUMBERT

téméraires auraient pu étre épargnées si 'on s’était toujours sévére-
ment astreint a cette exigence philologique préliminaire.

Sous ce rapport, les éléments du probléme sont les suivants:
1. L’arbre lui-méme est appelé littéralement «’arbre du connaitre
bien et mal» (Gen. 11, 9, 17). 2. Le bénéfice acquis en mangeant du
fruit de cet arbre est décrit par le serpent en ces termes : « Vous serez
comme des Elohim, connaisseurs de bien et mal» (Gen. 1, §), et
Dieu lui-méme souscrit & cette appréciation lorsqu’il déclare apres
la chute : « Voici, ’homme est devenu comme 'un de nous quant au
connaitre bien et mal» (Gen. 111, 22). 3. Grice a la suggestion du ser-
pent, la femme s’apercoit, instinctivement et avant méme d’en avoir
mangé, que P’arbre est « bon a4 manger, délectable a regarder et pré-
cieux pour haskil» (Gen.r, 6). Ce sont ces différents points qu’il
convient d’étudier d’abord et successivement, mais le manque de
place nous oblige 4 escamoter ici toute véritable discussion de détail
et a formuler d’emblée les conclusions auxquelles I’étude philolo-
gique des faits nous a amenés.

Quant a Pexpression «Parbre du connaitre bien et mal», il est
évident que l’adjonction des compléments «bien et mal» n’a de
portée et de sens que si elle précise mode et objet de cette connais-
sance (Id. J. FiscHER, Biblische Zeitschrift, 1934, p. 328). Cest donc
la signification précise de la locution composée « bien et mal» qu’il
importe de déterminer avant tout. Or, ’analyse des multiples pas-
sages de D’Ancien Testament ou cette expression synthétique se
trouve employée montre clairement que le sens du couple « bien et
mal» est tres extensif : le sens exclusivement moral ne figure que
dans le seul et unique passage Eccl. xi1, 14, il n’est donc pas néces-
sairement inhérent a la locution mais n’en est pas non plus principiel-
lement absent et, surtout, il n’y est pas exclusif d’autres sens (par
exemple hédoniste, utilitaire, juridique, etc.). Tout compte fait,
« bien et mal» équivaut au fond a « quoi que ce soit ».

De plus, les passages Deut. 1, 39 et Esaie viI, 15, 16, c’est-a-dire
les plus pertinents paralltles aux textes de Gen. 11 et 111, démontrent,
comme leur antitheése dans 1r Sam. x1x, 36, que les mots « bien et
mal » ont, dans Gen. 11 et 111, une portée aussi générale que I’horizon
de la connaissance elle-méme et qu’ils servent a évoquer la condition
d’ignorance et d’«innocence» de ’homme avant sa maturité. En
termes modernes, le sens de lexpression «connaissance de bien et
mal » serait donc celui d’omniscience, mais, soulignons-le, sans qu’on



LA FAUTE D'ADAM 229

attache A ce vocable une valeur philosophique. De plus, I'idée de
discernement, sans étre au premier plan, est cependant impliquée
dans celle d’omniscience, de méme que ’Age de raison est, ipso facto,
I’Age du discernement.

Donc, et nous sommes heureux de nous rencontrer sur ce point avec
les récents résultats d’un hébraisant hollandais (Tu. C. VriEzEN,
Onderzoeck naar de Paradijsvoorstelling bij de oude semietische Volken.
These d’Utrecht, 1937), les objets « bien et mal » indiquent ici Puni-
versalité de la connaissance et, en frangais, c’est, au fond, le mot
« Savoir » qui traduirait le mieux cette notion. L’arbre de la connais-
sance de bien et mal, c’est donc, en bref, ’arbre du Savoir.

Quant a la déclaration du serpent et de Dieu que les hommes qui
auront mangé de ce fruit seront « comme des Elohim, connaisseurs
de bien et mal», étude des quatorze passages de ’Ancien Testament
ou figure 'expression « connaisseurs » (yéde‘d) avec un ou plusieurs
génitifs démontre que cette expression implique toujours une notion
de connaissance, non seulement théorique, mais aussi pratique,
c’est-a-dire d’expérience et de pouvoir. Or, dans Gen. 111, 5 aussi se
retrouve cette méme nuance expérimentale : ils « connaitront », dans
ce sens qu’ils deviendront expérimentés comme les Elohim, qu’ils
posséderont comme eux la science efficace, et cela confirme le résultat
auquel nous amenait déja ’expression « connaissance de bien et
mal »: il s’agit d’une connaissance universelle et efficace qui rend
expérimenté, avisé, capable d’agir, donc d’un « Savoir » impliquant
a la fois connaissance, discernement et, notamment, pouvoir. Aussi
bien faut-il d’ailleurs que «les yeux s’ouvrent» pour devenir sem-
blable a ces Elohim qui connaissent toutes choses (Gen. mi, g5, 7);
ce trait concret souligne lui aussi et de fagon tangible comme ce
savoir est expérimental et non théorique seulement.

Enfin, la femme a Pintuition que ce fruit est « précieux pour
haskil ». Or, ici de nouveau, ’analyse des emplois de ce verbe hébreu
montre que son sens prédominant, c’est «rendre avisé, rendre instruit »,
Le Rabbinat francais traduisait donc avec bonheur : « précieux pour
Pintelligence », c’est-a-dire pour procurer a ’homme ’entendement,
et cela en contraste avec l'ignorance, P«innocence » antérieure de
Phomme, mais sans portée exclusivement morale, car emploi de
hiskil déborde largement le domaine purement éthique. Au regard
des faits philologiques, il est donc contre-indiqué de donner, dans
Gen. 11, 6, une portée spécifiquement éthique aux mots « précieux



230 PAUL HUMBERT

pour Pintelligence ». Cette expression, comme « I’arbre du connaitre
bien et mal» et comme « connaisseurs de bien et mal», renferme une
idée de savoir et de pouvoir, c’est-a-dire de savoir efficace et dont les
applications peuvent étre générales, universelles. Il s’agit 1a d’un
verdict sémantique a enregistrer avant toute discussion et qui im-
porte au premier chef pour celle-ci méme.

Cela dit, passons trés brie¢vement en revue les trois types d’expli-
cations proposées par les commentateurs quant a la « connaissance
de bien et mal ».

Et d’abord P’explication sexuelle. Partant du sens hédoniste qu’ont
parfois «bien» et «mal», Hans Schmidt a supposé que le verbe
« connaitre » serait pris, dans Gen. 11 et 111 et par euphémisme, au
sens sexuel. L’arbre conférerait au couple primitif la capacité géné-
ratrice et c’est donc a4 I’éveil de la seule conscience sexuelle qu’on
assisterait dans Gen. 111.

Sans entrer ici, bien entendu, dans une discussion détaillée, bor-
nons-nous a constater d’abord que, comme nous venons de le voir,
Pexpression synthétique «bien et mal» s’emploie toujours sans
restriction aucune, au sens le plus extensif de « quoi que ce soit » :
rien n’autorise, par conséquent, 3 en limiter ici Papplication au seul
domaine sexuel. En outre, il est impossible qu’une telle connaissance
sexuelle fiit considérée comme caractéristique des Elohim, car cette
idée aurait évidemment répugné au Yahviste. D’ailleurs Gen. 111 nous
apprend qu’aprés la consommation du fruit, 'homme n’acquit pas
du tout la connaissance immédiate du plaisir sexuel, son Savoir lui
ouvrit seulement les yeux sur la pudeur. Et enfin, dans le mythe
paradisiaque, ’homme n’a aucune connaissance de I’Eros avant
Gen. 1v, I et ce serait anticiper indiment que de la sous-entendre
déja dans les allusions des chapitres 11 et 111 4 ’arbre du Savoir.

Sans nous étendre davantage sur cette question, d’ailleurs plus
complexe que nous ne ’avons laissé voir ici, nous pouvons donc
résolument écarter ’explication sexuelle de la faute d’Adam.

S’agirait-il alors plutét de I’éveil de la raison (Lops) ou de celui de
la conscience morale (Buppg) ? Ce sont 1a, au fond, les deux theses
principales qui s’affrontent dans les études relatives & Gen. 1. Pré-
cisons d’emblée a ce propos que, tandis que Budde admet que le fruit
confére la conscience morale et qu’avant sa consommation ’homme
était donc amoral, Lods, au contraire, admet la moralité originelle
de ’homme primitif 4 qui le fruit aurait seulement procuré le « discer-



LA FAUTE DADAM 231

nement », la « raison ». Ces deux auteurs ont eu a ce sujet une discus-
sion trés serrée (cp. Theologische Blitter, 1933, col. 1 suiv.) vis-a-vis
de laquelle nous prenons position ailleurs et dans laquelle il ne peut
étre question d’entrer ici. |

A titre d’exemple, énongons une objection 4 chaque these. A Lods
d’abord, qui postule la moralité originelle de ’homme, il faut objecter
notamment qu’il n’y a sens moral que 1a ou le discernement est
éveillé et ot ’homme peut ainsi apprécier la portée de ses actes. Et
pourtant Lods le tout premier prétend que ’homme n’avait point
de « discernement » avant la chute! Il devrait donc en conclure logi-
quement qu’avant la chute ’homme était sans moralité.

Quant a Budde, qui identifiait la connaissance avec la conscience
morale, il faut lui objecter que la défense de Dieu doit, manifestement,
étre prise au sérieux et qu’elle implique, & ce titre, que Dieu ne vou-
lait pas le moins du monde que ’homme acquit la connaissance en
question (c’est-a-dire, d’apres lui, la conscience morale). Un passage
comme Gen. 11, 22 prouve péremptoirement que Dieu envisage
comme funeste ’acquisition par ’homme de la connaissance; il ne
peut donc pas s’agir de ’acquisition du « sens moral » sur lequel Dieu
ne saurait prononcer un verdict aussi négatif.

Mais surtout, tirant la conclusion du résultat sémantique acquis
plus haut quant a la portée de I’expression « connaissance de bien et
mal », et puisque ’analyse a démontré que cette tournure a une portée
générale et s’applique 4 la connaissance de « quoi que ce soit », nous
soulignons fortement qu’il est déplacé d’accentuer un des éléments
de cette connaissance, I’élément moral ou I’élément rationnel, au
détriment des autres. C’est le Savoir dans toute sa généralité et toute
son indétermination aussi qu’évoque le Yahviste. L’arbre de la « con-
naissance de bien et mal» ne procurait pas plus spécialement la
« conscience morale » que la « raison » ou que la « conscience sexuelle »,
c’était ’arbre du Savoir en général, au sens le plus extensif du terme.
Ce n’était donc pas I’acquisition d’un sens particulier que prohibait
Dieu, ¢’était le Savoir en général.

Il en résulte qu’avant la chute ’homme ne possédait donc ni
connaissance ni expérience du « Savoir ». Il ne «savait » rien, il était
ignorant en tous domaines, aussi bien quant a la moralité qu’a P’in-
telligence et qu’au plaisir sexuel. Il n’avait le discernement de « quoi
que ce soit», c’était donc un «innocent», c’est-a-dire un homme-
enfant. Absence de développement moral et absence de discernement,



232 PAUL HUMBERT

ignorance et inexpérience sexuelle, caractérisaient cet homme-enfant.
Mais cette «innocence » était I’état idéal parce que, dans sa simpli-
cité native, il lui suffisait de dépendre de Dieun et d’obéir aveuglément,
par la foi, au Maitre divin. L’homme était 13 pour obéir 4 Dieu sans
autres considérations sinon que c’était « Dieu », et 1a seulement était
le véritable et complet bonheur. Révérer Dieu pour Lui-méme,
dépendre de Lui seul, cela devait tenir lieu de tout Savoir et de tout
Pouvoir.

Matériellement, la faute d’Adam consista donc 4 avoir convoité
puis acquis le Savoir efficace, privilége des Elohim, au lieu de se
contenter de ’cinnocence » sous le regard de Dieu.

Et maintenant nous pouvons, ce qui est plus important encore,
considérer P’aspect formel de cette faute.

A notre avis, il y a, entre autres choses, un fait trés significatif a
relever, c’est 1’absence de proportion entre le terrible chitiment
d’Adam et une faute qui, quant a la matérialité du fait (manger un
fruit) et quant a son importance morale (I’acte d’un ignorant), n’était
qu’une peccadille. Cette absence de proportion montre visiblement
que le cas est apprécié abstraction faite de toute préoccupation
d’équité morale. Si ’on avait tenu compte de son discernement, de
son sens moral, le chAtiment d’Adam aurait dfi étre minime ! En réalité
la moralité est étrangeére au débat, sinon cela impliquerait en ’homme
un « discernement » moral que, précisément, le texte lui refuse.

Sous ce rapport, Budde nous paraissait d’ailleurs avoir raison
d’affirmer que 13 ou il y a hétéronomie il n’y a pas moralité propre-
ment dite et que, par conséquent, I’homme primitif n’était point
encore en possession du sens moral.

Cependant, nous irons plus loin encore que Budde et nous souli-
gnons que c’est Dieu qui avait formulé la défense faite 4 ’homme ;
or, plus celui qui formule une défense de ce genre est haut placé, plus
Poffense est grande, plus la désobéissance est grave ; & combien plus
forte raison quand c’est Dieu méme qui est 'auteur de la défense!

L’homme primitif est, au fond, congu par le Yahviste, a ’analogie
de Penfant, de ’enfant qui doit obéir sans discuter et quand méme
il est encore destitué de sens vraiment moral, qui doit obéir en ne
considérant que l'autorité divine comme telle, que 'ordre divin qui



LA FAUTE D'ADAM 233

s’impose 3 lui et parce qu’il est 'enfant. L’homme devait obéir sim-
plement parce que c’était Dieu qui I'imposait et parce que lui n’était
qu’un homme. Il n’avait méme pas 4 juger la valeur morale de cette
défense, il devait suffire que Dieu commandat. Il ne s’agissait donc
aucunement d’apprécier ce qui est bien ou mal, il s’agissait d’obéir a
celui qui a autorité sur vous simplement parce qu’il est Iautorité
divine, d’obéir 4 celui qui, éventuellement, vous punira comme on
punit Penfant cependant encore incapable de jugement moral. Aussi
bien, pour I’Antique, ’enfant «innocent » est-il lui aussi punissable,
car il doit obéir a P’autorité méme sans comprendre.

Ce n’est donc pas d’une erreur morale mais d’un manque de foi,
d’une révolte de la créature qu’il est question. C’est d’un crime de
lese-majesté, de Iese-majesté divine, c’est-a-dire de Péché, que
I’homme s’est rendu coupable en voulant, par le Savoir, devenir sem-
blable aux savants et puissants Elohim, ce n’est pas un crime de
Iése-morale.

SiPon préfeére, la faute d’Adam était religieuse et non morale. C’est
d’un manque, non pas de conscience, mais d’obéissance et de foi en
Dieu qu’il s’agissait, de cette foi qui obéit par respect de Pautorité
et de la parole divines mémes et méme sans comprendre, de cette foi
que PElohiste, par exemple, illustrera au moyen du sacrifice d’Isaac
(Gen. xxi1).

Ainsi, d’emblée le Yahviste révele qu’il se place sur le terrain reli-
gieux, sur celui de la foi, et il accuse la distance et la distinction fon-
damentales entre Dieu et ’homme : Dieu seul est Dien, et, quand Il
commande, cela doit suffire & ’homme pour obéir. C’est donc sous
une perspective religieuse, et non point morale, que le rapport de
Dieu et de ’homme est envisagé : c’est un acte de religion (je ne dis
pas : de sentiment religieux en général), de foi, c’est-a-dire d’obéis-
sance pure et simple, I’acceptation de 'ordre de Dieu pour lui-méme,
qui était demandé a ’homme primitif en tant qu’homme en face de
Dieu, mais pas une décision de sa conscience morale, pas un libre
choix de son sens moral non encore éveillé. Ce qui était en jeu, ce
n’était pas sa conscience morale (terme bien moderne d’ailleurs et
que le Yahviste n’aurait sans doute guére compris), inexistante a ce
moment puisqu’il n’avait point encore acquis le Savoir en général,
mais c’était sa religieuse et inconditionnelle obéissance d’homme a
la divinité. A la base de la relation essentielle et normale de
Phomme et de Dieu, le Yahviste posait donc la simple « foi ».



234 PAUL HUMBERT

Le serpent, de son cbté, détourne sur lui-méme cette foi de ’homme,
sa confiance native et naive en Dieu ; il séme le doute dans l’esprit
mobile de ’homme, il insinue que Dieu n’agit pas envers ’homme
avec une parfaite droiture et un désintéressement complet, et il lui
suggere le désir de « Savoir » comme les Elohim, de comprendre avant
d’obéir, Pambition de discerner et de juger lui-méme la valeur des
motifs de la divine défense : « Dieu n’a pourtant pas dit : Vous ne
mangerez d’aucun arbre du jardin ? » Il Pincite a violer I’ordre divin.
Ainsi 'autonomie impie de 'homme I’érigerait pour ainsi dire en égal
et méme en juge de la divinité, et c’est cet irréligieux attentat a la
souveraineté de Dieu que décrit et condamne absolument le Yahviste.

A quoi assistons-nous donc dans la scéne de Gen. 111, sinon a Iéveil
de 'UBpig humaine, de cette UBpig qui est la faute proprement «reli-
gieuse » et méme le « péché » fondamental ?

Or, qui dit « péché » ne dit certes pas morale mais religion, et qui
dit « foi» ne dit pas conscience morale ni méme « instinct » religieux,
mais acceptation de la volonté révélée de Dieu. Mais alors, s’ilne
s’agit plus de responsabilité proprement morale, la disproportion cho-
quante entre ce qui serait au point de vue moral une simple pecca-
dille et un chitiment de la derniére sévérité, perd ce qu’elle aurait
de moralement illogique. Et, s’il s’agit au contraire du péché, du
péché proprement religieux et fondamental, du vrai « péché originel »,
c’est-a-dire de I’acte de ’homme qui, pour la premiere fois, s’insurge
en sa naissante superbe, en son autonomie profane et humaine contre
le Dieu a qui il doit obéissance parce qu’ll est précisément « Dieu »,
alors, mais alors seulement, on comprend la gravité extréme de la
faute et la terrible réaction du Dieu outragé en son essence méme :
Penfant qu’était Adam renongait en effet 4 rester ’enfant de Dieu,
P«innocent » ne se contentait plus, dans son ingénuité, de la simple
parole de Dieu et de sa volonté révélée, la créature rompait le lien de
dépendance, de foi, qui 'unissait uniquement a son Créateur, Iigno-
rant voulait connaitre et juger les raisons de Dieu, ’homme préten-
dait s’ériger, au moyen du savoir, face & Dien. Hybris de cet homme-
enfant qui veut devenir « semblable a Dieu ». Tragique, mais ridicule
aussi, de cette tentative de I’chomme », ’étre d’argile, pour se divi-
niser soi-méme en s’égalant aux Elohim.

L’insistance avec laquelle le texte revient sur cette égalité avec
Dieu, avant la chute par la bouche du subtil serpent (Gen. 111, 5) et
apres la chute par celle de Dien méme (Gen. 111, 22), est tout a fait



LA FAUTE D'ADAM 235

symptomatique quant a la nature de la faute : s’égaler 4 Dieu n’est
point, en effet, une faute morale, mais un radical manque de foi, un
premier geste d’irréligion qui prélude fatalement, dans la théologie
yahviste, aux aberrations religieuses futures. L’UBpig humaine écla-
tera en effet en manifestations de plus en plus terrifiantes : meurtre
d’Abel par Cain (meurtre qui est, essentiellement, attentatoire au
caractre sacré du sacrifice et du sang, cp. Gen. 1v), monstrueuses
unions des femmes avec les Elohim (Gen. vi, 1), généralisation des
crimes (Gen. vi, 5), attentat de Canaan a la pudeur de son pére
(Gen. 1x, 20 ss.), enfin folle démesure de la tentative d’escalader le
ciel (Gen. x1, I s.).

La faute d’Adam est donc un acte essentiellement irréligieux, un
reniement de la foi, attentatoire a la majesté de Dieu méme, analo-
gue déja, en son intention, au geste de Lucifer qui voulait détroner
Dieu (Esaie x1v, 13) ou a celui du roi de Tyr qui prétendait étre Dieu
(Ez. xxvi) quoique, comme le souligne expressément le prophete,
il ne fiit qu'un «homme» (cp. Ez. xxvin, g). Ni le discernement en
général ou la raison, ni la conscience morale, n’ont place ici. La o
il s’agit de la dépendance de Dieu, c’est uniquement la « religion », et
plus précisément la « foi » qui sont en cause, et la ot 'homme renonce
a cette dépendance pour s’égaler a Dieu et devenir lui-méme un
« Elohim », c’est l'irréligion méme qui se manifeste, la rupture de la
distance sacrée entre Dieu et ’homme. Le drame de la chute se passe
dans la sphere religieuse de la foi et non dans celle de la conscience
morale.

Or, comme, d’aprés le Yahviste, cette séparation initiale et radicale
de ’homme d’avec Dieu engage tout ’avenir de sa race, c’est bien
du « péché originel » qu’on doit parler car, désormais, toute la race
humaine, non seulement est, de principe, séparée de Dieu, mais cette
'séparation devient aussi sa « nature» méme, son péché héréditaire.

Et qu’on n’invoque pas contre notre interprétation I'importance
matériellement minime du geste d’Adam, mais qu’on se souvienne
plutdt de cette pénétrante observation de Schopenhauer : « Une seule
action caractéristique d’un &tre humain peut servir 4 nous le faire con-
naitre et en quelque sorte 4 le reconstruire, cette action portat-elle sur
un détail insignifiant; car, dans les grandes circonstances, les gens ont
coutume de se surveiller, tandis que dans les petites choses ils n’éprou-
vent guére de scrupules 4 s’abandonner a leur nature » (Parerga und
Paralipomena, 11, § 118. Trad. Prerre GobpEeT). Clest donc sa «na-



236 PAUL HUMBERT

ture» méme, et la nature humaine en général, qu’Adam engageait
par son acte.

Bref, il n’y a donc pas a se demander si ’homme primitif était res-
ponsable moralement ou non, car, premi¢rement, cela est absolument
en dehors du probléme religieux qu’envisage Gen. 111, et, seconde-
ment, sa « conscience morale» ni sa « raison » n’existaient avant la
chute, puisque, seule, la consommation du fruit lui conféra cette
« connaissance de quoi que ce soit », ce « Savoir » en tous ordres, aussi
bien moral qu’intellectuel, utilitaire et méme sexuel.

L’acquisition du Savoir résulte donc de ’éveil de ’'UBpig humaine.
Crime d’un enfant sans doute, mais crime qui, précisément parce
qu’il est la faute d’un enfant essentiellement ignorant et dépendant,
est un acte monstrueux, car cet homme-enfant se détache de son
pere et cette créature renie Dieu et renie la simple «foi». Crime
radical et irrémissible qui lui attire donc la condamnation divine la
plus absolue et la peine la plus rigoureuse. C’est bien ici I'occasion
de citer cette profonde remarque d’un grand podte : rappelant un mot
d’Eugeéne Delacroix qui lui disait: « Je me souviens que, quand
j’étais enfant, j’étais un monstre », Baudelaire ajoutait : « On peut
dire que 'enfant, en général, est, relativement a ’homme, en géné-
ral, beaucoup plus rapproché du péché originel» (Curiosités esthé-
tiques, éd. de La Pléiade, p. 320).

En conclusion, ne parlons donc pas de faute morale a propos de la
chute d’Adam, mais parlons de péché, de manque de «foin, c’est-a-
dire d’irréligion, d’impiété. Le serpent ne cherchait point a rendre
Adam «immoral », mais a le séparer de Dieu, a I’engager a se passer
de Dieu, a devenir dieu lui-méme, a abolir ’essentielle distance entre
Ihomme et Dieu, en d’autres termes a le rendre «irréligieux ». Ainsi
donc, seul le terme classique de « péché originel », seul ce terme a la
résonance tragique et religieuse convient pour caractériser l’acte
du premier couple humain dans Gen. 1. Saint Paul interprétait
donc correctement en déclarant que dr'évog GvBplimou 1y duopTia eig
TOV KOOUOV €iofildev (Rom. v, 12).

Quel pessimisme dans cette anthropologie qui voit dans le désir
de savoir afin de pouvoir la racine du malheur de ’homme qui renonce
ainsi a la béatitude de ’obéissance et de la foi enfantines. Le Savoir
rend ’homme puissant mais profane, il tue son ingénuité, et devenir
semblable 4 Dieu c’est perdre Dieu! Mais quelle magistrale « théo-
logie » du méme coup, quelle triomphante affirmation de P’essentielle



LA FAUTE D'ADAM 237

distinction entre Dieu et ’homme, et quelle profession de foi en
Punique et seule suffisante souveraineté de Dieu !

Mais, ici, prévenons une fois encore 'objection tirée des quelques
marques de discernement, de raison, données par 'homme dans le
mythe de création. Ces emprunts faits par le Yahviste 4 une tradition
cosmogonique visent simplement a fournir une introduction au récit
de la chute, mais, dans la synthese yahviste des deux mythes créa-
teur et paradisiaque, c’est la pensée de ce dernier qui prime tout, et
son théme de P«innocence» de I’homme primitif doit rejeter dans
Pombre les allusions de la cosmogonie a la raison et 4 la maturité
de ’homme.

Si Pon voulait étre complet, il conviendrait naturellement d’exa-
miner encore les conséquences de la faute d’Adam d’apreés Gen. 1.
Nous nous bornons a indiquer en quelques mots nos conclusions a
cet égard.

Deux constatations de fait dominent, 4 mon avis, ce probléme
trés complexe : d’une part le Yahviste insiste sur le fait que, dés sa
création, ’homme n’est que poudre, c’est-a-dire qu’il pose la mortalité
originelle de ’homme. Mais, d’autre part, lorsque Dieu déclare «Le
jour ol tu en mangeras, tu mourras certainement» (Gen. 11, 17), cet
adverbe parait sous-entendre que I’homme n’était pourtant pas
fatalement voué a la mort. Peut-on sortir de cette contradiction ?

On le peut, me parait-il, si, contrairement a ce que font la plupart
des exégetes, on distingue dans notre récit entre mortalité virtuelle
et mort effective.

De nature et dés Porigine, de par sa création méme, ’homme était
X0ik0g et enclin a la mort, mais il y avait cependant une condition
mise tacitement au caractére inéluctable de sa mort: sa désobéis-
sance (cp. Gen. 11, 17 : « Le jour ou tu en mangeras, tu mourras cer-
tainement »). Donc sa mort n’était pas, de principe, absolument
certaine. La mortalité était sa condition naturelle, mais sa mort était
cependant conditionnelle. Sa mort, certaine s’il désobéissait, aurait
donc été incertaine s’il avait obéi.

Or, il importe grandement de ne pas confondre la notion poten-
‘tielle et contingente de mortalité (susceptible de mort) et la loi fatale
de la mort, et de ne pas assimiler indiment la premiere a la seconde,
sinon ’on passe a c6té du drame méme, du drame religieux de I’obéis-



238 PAUL HUMBERT

sance ou de la désobéissance humaines : on pose la Nature, mais on
oublie la Gréce et on est alors amené a parler de « jalousie » de Dieu,
au lieu de situer au centre du drame la religieuse distinction entre
Dieu et Phomme. Oublier, dans Gen. 11 et 11, la distinction entre
mortalité virtuelle et mort en acte, effective, c’est se contraindre soi-
méme a nier le dilemme qui domine tout ce récit et lui donne son
caractere tragique et profondément religieux : désobéissance, Savoir,
mort, ou obéissance, «innocence » et vie a jamais. Ou, pour le dire plus
simplement : désobéissance et mort, ou obéissance et vie éternelle.

C’est-a-dire que, dans la thése radicale de la mortalité originelle et
fatale d’Adam, ’homme, voué de principe et nécessairement a la
mort, n’a rien d’autre a perdre, s’il désobéit a Dieu, que... le Paradis !
Et, s’il obéit, il n’a rien d’autre 4 gagner que de rester... au Paradis !
Le Paradis seul serait I’enjeu de 'option entre I’<innocence» et le
Savoir.

Mais si, au contraire, on tient sérieusement compte de la contra-
diction entre la menace de mort certaine (mais donc incertaine en
principe) et le fait que ’homme a été créé « terreux», c’est-a-dire
mortel, alors le récit revét une signification autrement profonde :
cette mortalité originelle devient I’objet d’un débat véritablement
existentiel et tragique, elle est une virtualité naturelle, mais cette
virtualité peut ou non passer en acte, et ’homme joue désormais, non
pas sa béatitude paradisiaque seulement, mais sa vie méme.

En d’autres termes, par sa désobéissance ’homme s’inscrira-t-il
lui-méme et a tout jamais sous la loi de la nécessité naturelle, et sa
mort deviendra-t-elle aussi fatale que naturelle ? Ou bien, par son
obéissance, se soustraira-t-il 4 cette humiliante servitude de la
poudre ? Sera-t-il esclave de sa nature, de la Nature, ou se pronon-
cera-t-il pour P'obéissance, c’est-a-dire pour Dieu ? S’émancipera-t-il
irréligieusement de Dieu, mais pour s’asservir a jamais a la fatalité
de sa terrestre origine ? Ou bien restera-t-il en la religieuse dépen-
dance de Dieu et se libérera-t-il ainsi de I'inéluctable perspective du
néant ? Dés lors, ’enjeu du choix de ’homme n’est plus seulement
le Paradis perdu ou conservé, mais bien la Mort... ou la Vie éternelle.
Ce ne sont pas les portes du Paradis seulement que ’homme se fer-
mera ou s’ouvrira 4 jamais, ce sont les portes de la Mort. S’il devient
PHomme, ’homme qui «sait» et qui peut, mais I’homme naturel
aussl, 1l succombera a la mort. §’il demeure '« innocent », ’enfant de
Dieu, la loi naturelle de la mort pourrait ne plus peser sur lui. Sinon



LA FAUTE D’ADAM 239

le « péché» asservira définitivement la créature a la nature et, en
conséquence, 3 la mort. .

Si j’entends bien le récit de Gen. 11, la mort n’est donc pas directe-

ment le chitiment infligé par Dieu méme a la faute d’Adam. La
malédiction divine, ce sont les « travaux et les jours» seulement, le
harassant labeur de existence. L’homme n’est pas un condamné a
mort, il est un forgat condamné aux travaux forcés a perpétuité.
Mais en méme temps, par sa faute, sa mortalité virtuelle devient
effective (cp. Rom. v, 12 : xal did tfig duaptiag 6 avarog..., et non
eviioig !), et le tragique c’est que c’est 'homme lui-méme qui s’asser-
vit 4 sa nature mortelle et qui oblige Dieu & lui fermer les portes de
la Vie éternelle pour maintenir farouchement la religieuse distance
entre la divinité et la créature (Gen. 11, 22-24).
. En acquérant le Savoir qui est la Puissance, privilege divin,
Phomme atteignait une demi-égalité avec Dieu qui se voit obligé de
lui refuser 4 jamais cette immortalité qui ferait alors de lui I’égal
complet de la divinité. Adam a opté pour ’'Homme contre Dieu,
homme il restera donc, avec la mortalité que cela comporte. I1 a opté
pour la Nature, donc la Grice de 'immortalité, peut-étre ouverte a son
obéissance, lui échappera a toujours. La mort n’est donc pas direc-
tement le chitiment de son péché, mais elle en est la conséquence
indirecte, conséquence qui efit peut-étre été évitable mais que sa
faute a rendue fatale.

Au centre du drame il y a donc bien le péché, c’est-a-dire la con-
voitise de la Superbe humaine (Superbia, quod est initium omnis
peccatt, disait Augustin, De Genesi contra Manichaeos, chap. 1x), la
convoitise, impie de la part d’une créature, de devenir semblable a
Dieu, de diviniser la créature, la volonté de se passer de Dieu en
devenant soi-méme Dieu. Mais voici le tragique du péché et lironie
de PUBpig humaine : c’est précisément en voulant s’égaler & Dieu que
Phomme est resté... ’homme, et c’est en restant sous la Nature qu’il
perd la Grice. Dieu seul est Dieu !

Faut-il dire enfin que, abstraction faite du péché, 'homme était
«destiné» a P'immortalité (sic Prockscr) ? Non, car ce mot «des-
tiné » donnerait a la pensée du Yahviste une allure trop mathéma-
tique. Nulle part dans Gen. 111 Dieu ne promet ’immortalité a Pobéis-
sance de sa créature, et cela est significatif pour la théologie du
Yahviste : la vie éternelle reste un mystére divin, une pure grice, et
elle ne saurait étre assurée a ’homme comme un droit mérité et



240 PAUL HUMBERT

acquis par son obéissance. L’homme est resté esclave de la Nature,
Dieu reste fidele a sa Grice, et la vie éternelle ne saurait étre que le
libre don de sa grace.

Par son histoire des origines, le Yahviste veut donc apprendre a
I’homme & désespérer de lui-méme, de son péché, de son savoir, de
sa puissance, de sa superbe, de son humanité, de sa nature, pour ne
compter, comme un enfant, que sur Dieu, sur Sa volonté révélée,
seule suffisante, sur Sa grice accordée a la foi. La Nature, c’est la
mort. L’homme, c’est le péché. Le péché, c’est 'UBpig de la créature
qui se prend elle-méme pour Dieu. A la foi simple et totale de I’en-
fant qui se contente de tout recevoir de Dieu, a cette foi seule Dieu
accorde la grice de la vie. « Si vous ne devenez comme des enfants,
jamais vous n’entrerez au royaume des cieux !»

Neuchatel.
Paul HUMBERT.



	La faute d'Adam

