
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 112

Artikel: Les membres de l'Église

Autor: Lestringant, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES MEMBRES DE L'EGLISE

Introduction.

La question est à l'ordre du jour, à nouveau, depuis l'ouverture
des négociations en vue du remembrement de l'Eglise Réformée de

France. Les Unions d'Eglises en présence devaient, avant tout, se

mettre d'accord sur deux questions préjudicielles : la mise au point
d'une déclaration de foi et la rédaction d'un règlement pour les membres

de l'Eglise. Sur le second point, les difficultés résultaient d'une
situation originale qui découle de trois facteurs principaux.

i. Les trente années du régime de séparation. Depuis le 9 décembre

1905, l'Eglise a cessé de figurer parmi les institutions de la cité
à côté de l'Ecole primaire, de l'Assistance publique, de la municipalité,

etc. Son extra-territorialité l'a contraint, de plus en plus, à

deux décisions : a) puisque la société sécularisée n'entendait plus
laisser croire qu'elle partageait la foi de l'Eglise, celle-ci devait
redevenir une Eglise capable de confesser sa foi ; b) puisqu'on lui
rappelait que son champ propre n'était aucunement superposable à

la collectivité des vivants, il fallait qu'elle renonçât à la fiction qui
prétendait faire de la substance de l'Eglise et de la substance de la

société deux réalités indistinctes. Il n'y avait pas de choix possible :

nos Eglises devaient confesser leur foi devant le monde et connaître

quels hommes, dans ce monde, étaient vraiment de l'Eglise. Plus

que toute considération doctrinale, cette double nécessité nous a

conduits sur une voie nouvelle où de laborieux efforts furent tentés

pour délimiter l'Eglise quant à son message et à son corps.



2o6 PIERRE LESTRINGANT

2. La situation présente résulte aussi de la diversité des solutions
de fait. On s'était mis d'accord sur des textes, au moins dans l'Union
des Eglises Réformées Evangéliques, mais les textes ne sont pas
doués en eux-mêmes d'efficacité. Faute d'avoir eu, préalablement,

une même notion biblique et claire de l'Eglise, pasteurs et laïques se

sont montrés incapables de tirer des prescriptions synodales une
règle générale et constante dans la pratique. Les termes de « membres

» et de « paroissiens », trop vite adoptés dans l'Union des Eglises
Réformées Evangéliques, ont désigné ici et là (et parfois dans la
même paroisse, à quelques années d'intervalle) des catégories très

différentes de protestants (gamme des interprétations données au

mot de «membre » et de «paroissien »).

3. On éprouvait, de plus en plus impérieusement, le besoin de

s'entendre sur les principes d'une nécessaire délimitation du cadre
de l'Eglise Réformée de France. Tous, nous étions persuadés que
notre Eglise n'est pas un moulin où l'on entre et sort selon la dose

d'intérêt que l'on porte à l'avenir du protestantisme, que notre
Eglise n'est pas une nébuleuse qui présenterait à la périphérie une
foi si diluée qu'il faudrait pratiquement assimiler au vide les trois

quarts de son volume. Nous croyions que la plus humble des paroisses
est une réalité dans toute sa substance, non seulement en ceci que
la Parole de Dieu y est prêchée et les sacrements administrés, mais

encore parce qu'il y a des cœurs pour recevoir cette Parole et ces

sacrements. Toute Eglise est dans le monde mais ne se confond pas
avec lui. Elle ne peut penser et agir comme s'il n'était pas vrai qu'elle
eût ses frontières. Mais dans quelle mesure Dieu nous demande-t-il de

tracer ses frontières Ou, plutôt, jusqu'où doit aller, dans le détail,
le jalonnement de la ligne de séparation Et ce n'est pas tout, car
il reste encore à connaître ceux qui sont dans l'Eglise. A quel principe

faire appel pour discerner les hommes qui appartiennent à

l'Eglise Nos critères peuvent-ils et doivent-ils entraîner une certitude

ou une probabilité Etc.. Jamais ces questions n'ont reçu de

réponses claires et unanimes dans nos Eglises Réformées. Chaque
paroisse a dessiné ses contours, comme elle l'a cru bon ou possible.
D'une manière générale, nos Eglises ont évolué plus ou moins nettement

vers le type de communauté qu'on a l'habitude d'appeler
Eglise de professants ; mais entre leurs physionomies déjà très
nuancées les contrastes se sont accusés. Leur variété s'est accrue à

tel point que quelques-unes d'entre elles offrent presque tous les



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 207

caractères des Eglises libres, tandis que d'autres mettent encore si

peu les croyants à l'épreuve qu'elles ne s'assurent même pas de la

foi de leurs conseillers presbytéraux.

Confusion actuelle des pensées sur l'Eglise
et sur les membres de l'Eglise.

Cette grande diversité trouve sa première cause dans la confusion
de nos pensées sur le chapitre de l'Eglise. Nous donnons plusieurs
sens au mot d'Eglise et nous passons sans cesse de l'un à l'autre sans

même nous en rendre compte.
L'incertitude de notre langage, quand nous parlons de l'Eglise,

trouve évidemment son amorce dans le vocabulaire du Nouveau
Testament. Chez Paul, en particulier, le même vocable d'Eglise
couvre plusieurs réalités différentes. Ce fait a favorisé l'essor de ce

même substantif vers des acceptions plus nombreuses encore et sur
des lignes divergentes.

1. A cet égard, comme à tant d'autres, la Réforme a fourni le

principe d'une revision constante de la pensée chrétienne, par le

retour à l'Ecriture. En matière d'Eglise, l'idée d'une institution pour
le salut, solidaire d'un gouvernement des âmes, dominait dans la
chrétienté du XVIe siècle. La Réforme calviniste, pour ne parler que
d'elle, a remis à jour les deux aspects de la notion d'Eglise qui, dans

le Nouveau Testament s'opposent le plus à l'ecclésiologie catholique.
D'une part elle y désigne la communauté invisible et innumerable des

hommes qui appartiennent à Jésus-Christ, en lesquels II agit par
son Esprit. De l'autre, elle y apparaît comme juxtaposée à l'assemblée

des élus réunis dans une même ville ou dans une même demeure.

En mettant l'accent sur ces deux acceptions, on rompait aussi bien,
soit avec la notion oligarchique de l'Eglise Clergé, soit avec l'idéologie

de l'Eglise entité mystique. On revenait au réalisme du Nouveau
Testament.

2. Mais à partir de ce point, une évolution s'est dessinée et se

manifeste d'ailleurs sans cesse autour de nous, vers l'assimilation de

l'Eglise invisible et de l'Eglise visible locale. Dès qu'on inclinait et

qu'on incline à voir dans l'Eglise locale l'assemblée des fidèles en état
de confesser leur foi, la communauté des croyants notoirement
régénérés, on rejoignait la définition de l'Eglise invisible. L'une et l'autre
présentaient à s'y méprendre la même structure. Seulement, — et



2o8 PIERRE LESTRINGANT

c'est ici que la confusion entraîne un singulier paradoxe — on
proclamait l'incapacité de l'homme à délimiter les contours de l'Eglise
de l'élection, par la voie de l'enquête psychologique et morale, tandis

qu'on croyait légitime et nécessaire de dessiner nettement les

frontières de l'Eglise locale des élus. D'une part, les Eglises locales étaient

en quelque sorte les éléments constituants de l'Eglise invisible qui
devenait une somme d'Eglises locales. Mais, de l'autre, celles-ci

jouissaient du privilège de la visibilité que ne possédait pas la
première. Au siècle apostolique, les communautés de Corinthe et de la

Galatie étaient désignées du nom d'Eglises parce que Jésus-Christ
agissait mystérieusement dans leur sein, par son Esprit, et qu'en
elles son Eglise était présente. Aujourd'hui, beaucoup pensent que
le groupe local reçoit, au contraire, son caractère d'Eglise du fait
qu'il rassemble des croyants authentiques et très certainement
sauvés aux yeux de tous. Ils estiment que ce groupe devient par là-
même aussi essentiellement l'Eglise que l'Eelise invisible, et qu'il
présente même, pour notre raison, une supériorité sur celle-ci : c'est

d'être concret, non équivoque, de pouvoir être connu très certainement

et non pas seulement cru. Dès lors, on s'attache d'autant plus
à l'Eglise locale, soit comme au prototype de tout ce qui porte le

nom d'Eglise, soit comme à la cellule initiale et constituante de

l'Eglise de Jésus-Christ. En fait, on renverse plus ou moins l'ordre
de la pensée de l'Ecriture : ce qui était second devient premier, ce

qui était déterminé devient déterminant, ce qui était transcendant

et objet de foi devient empirique, et l'inconnaissable est expliqué

par le connu. Pour tout dire d'un mot : la réalité de l'Eglise et de

toute Eglise était fournie par la présence et l'action de Jésus-Christ.
Maintenant l'Eglise et toute Eglise est essentiellement formée par
les hommes sauvés.

3. Un autre facteur est venu participer à cette évolution et la

compliquer singulièrement. Nous voulons parler de l'influence de

l'idéologie de « l'association ». Elle a connu au XIXe siècle la fortune

que nous savons. L'idée de société et le foisonnement des sociétés

ont imprimé si fortement leur empreinte sur l'esprit des croyants,
qu'il est devenu presque impossible de se représenter une collectivité
humaine en dehors de la notion d'un contrat, d'une libre adhésion de

volontés humaines (noter que les idéologies bolchéviste, fasciste et

nazi viennent de rompre le cercle de la pensée moderne et d'affranchir

plus ou moins des millions d'êtres humains du concept de la



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 209

collectivité-société, précisément parce qu'elles mettent en œuvre
des facteurs mystiques et non pas moraux). L'atmosphère que nous

avons respirée à l'école, dans les entreprises industrielles et commerciales,

dans les institutions coopératives et mutuelles, dans les

groupements locaux les plus divers, et enfin dans la vie politique nous a

conduits à assimiler l'Eglise-paroisse à une société dont chacun croit
qu'il la constitue, et l'Eglise nationale à une fédération de sociétés

religieuses. Nous étions déjà trop loin d'une saine intelligence du
Nouveau Testament pour discerner qu'à l'âge apostolique la réalité
même de l'Eglise n'était aucunement la conséquence d'une décision
de plusieurs croyants. La plupart de nos coreligionnaires sont devenus

incapables de voir que les deux expressions de « membre d'une
société » et de « membre d'une Eglise », pour être homonymes, n'en
renferment pas moins des contenus irréductibles.

4. D'autres causes ont encore entremêlé leur action à l'écheveau

déjà complexe des influences que nous venons d'énumérer. Il ne faut

pas omettre l'influence du statut légal de nos Eglises. Depuis 1906,

une Association cultuelle a été conjointe à chaque paroisse. Il y aurait

beaucoup à dire sur les rapports de l'Association cultuelle et de

l'Eglise locale ; le plus grand flottement subsiste dans les esprits.
Tantôt on voit dans l'Association cultuelle une partie de l'Eglise
locale, tantôt un organe administratif à côté de l'Eglise locale,
tantôt une forme nouvelle de l'Eglise locale, etc. Le loyalisme à

l'égard de l'Etat est allé jusqu'à cet énoncé : « l'Eglise locale se

transforme en Association cultuelle »

Le témoignage du Nouveau Testament :

l'Eglise et ses caractères oubliés.

i. Ce que le Nouveau Testament nous dit de l'Eglise est
paradoxal. D'une part, l'Eglise visible locale y est toujours liée à une
réalité humaine, n'est jamais conçue sans elle. Même si l'on veut
s'en tenir à l'idée que là où la Parole est prêchée et les sacrements

administrés, là est l'Eglise (et cette définition n'est pas étrangère à

l'enseignement des Epîtres), il faut immédiatement ajouter qu'il
n'y a pas d'Eglise sans un homme qui prêche la parole et quelques
hommes qui l'écoutent Donc pas d'Eglise sans une réalité empirique.

Mais, d'autre part, l'Eglise est totalement étrangère à l'idée

et à la pratique d'un recensement. Les Epîtres nous enseignent que

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVII (n° 112, I939). 14



2IO PIERRE LESTRINGANT

là où est Jésus-Christ, là est l'Eglise — que l'Eglise est présente dans
les cœurs où besogne son Esprit, — qu'elle est ici-bas son corps. (La
prédication de sa Parole est liée à sa présence et les sacrements aussi ;

c'est pourquoi la fameuse définition est fidèle à la pensée scripturaire.)

Il en résulte que l'Eglise, en tant qu'elle est vraiment l'Eglise,
n'est pas proprement formée de chrétiens. Elle n'est pas un assemblage.

Elle ne peut se définir par son substrat humain, mais elle est

Jésus-Christ, agissant dans des vies humaines. Elle n'est pas plus
ou moins grande et plus ou moins complète, selon qu'il y a des

milliers de fidèles ou seulement deux ou trois frères réunis pour prier.
Dans un cas comme dans l'autre, elle est tout autant l'Eglise, car
Jésus-Christ est au milieu d'eux. Dans son principe, elle échappe à

la catégorie des dimensions spatiales et du nombre. Chaque fois que
nous voulons comprendre la portée de l'une des acceptions particulières

du mot « Eglise », qu'il s'agisse par exemple de l'Eglise locale
de tel village ou de l'Eglise Réformée de France, nous ne devons pas
perdre de vue que l'emploi de ce nom cesse d'être légitime s'il
n'implique pas une référence certaine à l'Eglise dont la réalité est en

Jésus-Christ. L'Eglise Réformée de France est une Eglise, parce
qu'elle participe à l'Eglise qui est Jésus-Christ. L'Eglise locale de

mon village est une Eglise parce qu'elle participe aussi à l'Eglise qui
est Jésus-Christ. L'Eglise locale ne se définit pas par la présence

d'authentiques professants, mais par l'action du chef de l'Eglise. De

même, l'Eglise invisible n'a rien de commun avec l'ensemble des

Eglises locales. Elle n'est pas l'union des paroisses. Elle n'est ni plus
ni moins grande que l'Eglise locale ou que l'Eglise Réformée de

France. Celles-ci sont des réalités empiriques appelées à manifester
sa réalité transcendante.

2. Le corps du Christ, dont parle saint Paul, ne désigne pas, dans

la pensée de l'apôtre, une collectivité achevée et harmonieuse. Sans

doute il existe bien ici-bas, mais il est, en même temps et toujours,
une espérance (Eph. iv, 12-13). L'Eglise est le corps du Christ, mais la
tâche de l'Eglise est pourtant d'édifier son corps. L'Eglise est une
(en Jésus-Christ), mais la tâche de l'Eglise est pourtant de travailler
à l'unité de son corps. Le corps du Christ n'est pas seulement à

Ephèse, ou à Philippes ; mais aucune parole de saint Paul ne nous
autorise à penser que l'Eglise d'Ephèse, ajoutée à celle de Philippes,
puis encore ajoutée à celle de Colosses, etc., forment l'ensemble du

corps du Christ. En un sens, il est tout aussi complet à Ephèse qu'à



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 211

Philippes. Et, en un autre sens, la présence du corps du Christ à

Ephèse ne peut faire l'objet d'une affirmation isolée : elle est inséparable

de sa présence à Philippes. La dignité de « membres » que la

première Epître aux Corinthiens (chap, xn) confère aux correspondants

de l'apôtre ne réside pas dans le fait qu'ils ont l'honneur de

fournir au corps du Christ sa substance. Ils ne «font » pas l'Eglise

par l'apport de leur personne. Mais l'apôtre déclare que Jésus-Christ
leur accorde la grâce d'être participants de son corps. I Cor. xn est

une parabole, mais une parabole dont la signification nous échappe
si nous nous bornons à l'interpréter comme une image des fonctions
de relation dans le corps humain. Elle se propose d'illustrer la
coordination des membres entre eux ; elle n'entend donc pas enseigner

que le corps du Christ est de la même nature que les croyants, et qu'il
n'y a rien dans le corps du Christ qui ne soit d'abord dans les croyants.
Elle rend les croyants participants au Christ, d'une manière ineffable,
et c'est dans la mesure où chacun participe ainsi à Jésus-Christ d'une
manière ineffable qu'ils sont participants les uns des autres.

3. Ajoutons enfin que l'Eglise visible locale ne s'oppose pas dans

le Nouveau Testament à l'Eglise invisible de Jésus-Christ. La
première ne peut jamais être séparée de la seconde. Il n'y aurait pas de

paroisse si l'Eglise des élus n'était pas une réalité. Seulement, l'Eglise
locale correspond à un substratum humain et spatial, à une donnée

numerable, à un fait empirique. Elle est objet de constatation et

non pas de foi ; mais en même temps elle correspond à une réalité
incertaine et équivoque. L'Eglise invisible n'est pas de notre monde,

l'Eglise locale ne peut pas ne pas l'être. Elle n'est jamais qu'une
transposition de l'Eglise invisible dans les catégories de notre monde.

Le témoignage du Nouveau Testament :

les membres de l'Eglise.

Nous arrivons plus directement à la question des membres de

l'Eglise dans le Nouveau Testament.

I. Arrêtons-nous d'abord au paradoxe des Eglises apostoliques.

a) L'accès n'en est pas ouvert à tout venant ; seuls y sont admis les

croyants qui confessent le nom de Jésus (et c'est pourtant la perspective
de tribulations prochaines qui attend un grand nombre de prosélytes).
Eu égard à son mode de recrutement, aucune Eglise ne semble mieux

répondre au vœu des partisans de l'Eglise dite de professants.



212 PIERRE LESTRIN GANT

b) Mais d'autre part, si nous considérons la rapidité de leur admission

dans l'Eglise, l'incertitude des éléments de leur foi, et leur
conduite, nous trouvons que les communautés apostoliques font preuve
d'une largeur et d'une patience bien surprenantes. Paul ne doute pas

que ses correspondants ne soient morts avec Christ et régénérés à

une vie nouvelle. Il leur demande de le croire. Il est persuadé que le

Saint-Esprit a fait d'eux des enfants du Père et qu'il ne cesse d'agir
dans leur cœur. Il leur assure même qu'ils sont déjà ressuscites avec
le Christ. Ne sont-ils pas des élus de Dieu, saints et bien-aimés

(Col. m, 12) Sur ces réalités et sur elles seules, il fonde toutes ses

exhortations pratiques. Mais, par contre, la teneur de celles-ci est en

général si élémentaire, que nul d'entre nous ne peut soutenir qu'elles
s'adressent à une élite chrétienne. L'examen des parénèses est
révélateur. Même si l'on désire voir dans les événements de Corinthe des

cas exceptionnels, qu'on fouille la substructure historique des autres

Epîtres Qu'on essaie d'en dégager la moyenne du niveau « moral et

religieux » des Eglises La présence de personnalités incomparables
n'empêche pas qu'il ne soit guère élevé. Paul ne se voit-il pas obligé
de rappeler en détail les exigences rudimentaires auxquels doivent
satisfaire le ministère de l'évêque et celui de diacre (I Tim. ni, 1-13).
Quel contraste entre l'affirmation de la puissance de la résurrection
de Jésus-Christ, désormais à l'œuvre dans l'Eglise, et les échappées

qui s'ouvrent devant nous sur cette société religieuse si étonnamment

mélangée
En résumé, les Eglises apostoliques ne répondent ni à l'idée que

nous nous faisons d'une Eglise de multitude, ni à celle d'une Eglise
de professants. Quels sont donc les caractères distincts de celui qui
appartient à l'Eglise, au siècle apostolique? On n'en peut donner

qu'un : il est élu (saint Jean, saint Paul). Par ailleurs, jamais la liste
des attributs «moraux», «spirituels» qui seraient requis de lui ne

sont définis. Et, en un sens, les Epîtres nous laissent entendre qu'aucun
n'est jamais fixé d'une manière préjudicielle. Remarquons que le

fait de confesser Jésus n'est lui-même qu'une manifestation de l'élection,

de même que celui de s'écrier : « Père » n'est que le signe de

l'adoption. Comme l'élection est un acte de Dieu, hors du contrôle
des frères, la confession de la foi garde toujours elle-même, au moins

en principe, une portée équivoque. La participation de tel ou tel à

Jésus-Christ fait toujours pour ses frères l'objet d'un acte de foi.
La foi du croyant est bien la preuve de son élection, mais sa foi ne



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 213

s'impose pas avec évidence à tout observateur : a) elle ne se manifeste

pas avec continuité, elle est intermittente ; b) ses actes font
lever des doutes, dans l'esprit des autres, sur la réalité de sa foi ;

c) enfin les hommes ne sont souvent pas capables de distinguer
l'apparence de la foi, de la foi elle-même.

2. Nous ne saurions dès lors être surpris de constater que les

Epîtres ne renferment aucune définition du membre d'Eglise. Le
souci de répondre, d'une manière pratique et en trois points, à cette

question leur est totalement étranger. Bien plus, et ceci n'est pas

pour simplifier notre problème (en tout cas le problème tel que nous
le formulons aujourd'hui), les Epîtres ne parlent jamais du membre
de l'Eglise comme tel. Jamais elles ne l'isolent pour décrire son

signalement, en tant qu'âme individuelle. Elles n'usent presque
jamais de ce mot au singulier. Lorsqu'elles le font, ce n'est pas pour
désigner l'élément ou la cellule constitutive de l'Eglise, mais seulement

pour décrire les rapports des chrétiens entre eux et la diversité
de leurs vocations. Paul souligne ainsi que chaque chrétien est « un,
parmi plusieurs », parce que l'appartenance à Jésus-Christ est

commune à tous. Mais l'idée exprimée par les mots «le membre», qui
correspond chez nous en général à un certain degré de foi, de

connaissance, d'amour, de participation active à la vie de l'ensemble,

ne peut trouver aucun fondement dans les Epîtres.
Notre esprit cède à plusieurs exigences, lorsqu'il pose, en quelque

sorte a priori, le problème du membre d'Eglise, mais il est indéniable

qu'au nombre de ces exigences il faut relever un certain besoin de

rationalité. De même que, après avoir conçu et organisé une société,

notre raison énumère, en pleine liberté, les conditions d'accès,

susceptibles de convenir au but qu'elle assigne de prime abord à cette
société, de même le christianisme du XXe siècle s'efforce de formuler
le statut de la société Eglise. Pour les apôtres, l'Eglise n'était à

aucun degré une œuvre de leur intelligence et de leur volonté. Ils

voyaient en elle, à tel point, une réalité de Dieu, qu'ils ne pouvaient

que se borner à en constater la manifestation parmi eux. Le même

réalisme s'appliquait naturellement à ceux qui étaient de l'Eglise et

qui, en un sens, formaient à leurs yeux, dans le temps et dans l'espace,

sa réalité empirique. Ils avaient été appelés, ils étaient élus. On ne

pouvait que prendre acte de leur appartenance à cette mystérieuse

Eglise de Dieu. La pensée qu'ils seraient ensuite plus ou moins membres,

selon la pureté de leur foi, l'intensité de leur piété et l'ardeur



214 PIERRE LESTRINGANT

de leur charité, ne semble pas s'exprimer dans le Nouveau Testament.

Sans doute, pareille constatation ne peut que nous embarrasser.

Mais il reste évident que l'Ecriture ne justifie pas nos conceptions
ecclésiastiques aussi aisément que nous l'avions peut-être pensé.

Le problème actuel des membres de l'Eglise.

Confessons tout de suite que la solution la plus satisfaisante ne

manquera pas de rester équivoque à certains égards. En effet, nous
sommes contraints de préciser à quels signes on reconnaît ici-bas

ceux qui appartiennent à l'Eglise Réformée de France. Mais cette
Eglise empirique ne garde les caractères de l'Eglise de Jésus-Christ
('EKKXr)(j{a) que si elle n'est pas étrangère à l'élection. Or celle-ci
n'est jamais l'objet d'un constat. D'un côté, l'Eglise empirique ne

pourra prétendre coïncider avec l'Eglise invisible : elle doit éviter,
coûte que coûte, qu'on la confonde avec l'Eglise de l'élection ; elle
doit être vraiment sur la terre et 6e constituer comme une réalité
humaine, accessible aux sens et au discernement de notre esprit.
Mais il sera nécessaire également que le mystère de l'Eglise de l'élection

ne soit pas éliminé de l'Eglise empirique, c'est-à-dire que les

critères les plus concrets de l'appartenance des hommes à l'Eglise
Réformée de France ne puissent jamais être présentés que sous les

espèces de simples références à l'élection et à la foi. Les conditions
les plus objectives resteront relatives à la foi, et ce qui est matière
à constatation, relatif à ce que nul ne peut vraiment contrôler. En

un mot, tout ce qui nous est présenté comme caractères évidents ne

sera jamais que l'évidence d'un signe du salut et non l'évidence de

la réalité du salut de tel ou tel. L'inscription sur un registre, après

une période de eatéchuménat, la fréquentation du culte, la participation

à la Cène, le versement d'une offrande régulière, prouveront
avec évidence que telle personne appartient à l'Eglise Réformée de

France. Tout cela tirera sa valeur du fait qu'il s'agit de signes de

l'appartenance à l'Eglise de Jésus-Christ. Et nous enseignerons que
ces signes sont vides de sens, soit pour l'observateur s'il est incapable
de concevoir à quelle réalité ineffable se réfèrent les signes, soit même

pour les membres de l'Eglise Réformée de France, s'ils ne les saisissent

pas par la foi. On objectera peut-être que le baptême est pourtant

une donnée concrète, offerte à nos sens, et par là-même une
indubitable garantie de l'appartenance simultanée d'un homme à



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 215

l'Eglise Réformée de France et à l'Eglise de Jésus-Christ. Le baptême
n'est-il pas en définitive le signe non équivoque du salut Nous répondrons

que son objectivité n'exclut pas le moins du monde le caractère

problématique du salut du baptisé Il n'est pas une sanction

ou une preuve suffisante. Il est administré : 1. pour aider la foi (de

ceux qui présentent l'enfant, de ceux qui sont témoins, et surtout du

baptisé lui-même) ; 2. pour être cru (car il ne sert de rien sans la foi).
Ainsi, sans la foi, le baptême d'un homme peut, en définitive, annoncer
son salut d'une manière aussi problématique que le paiement d'une
cotisation. En éliminant cette ambiguïté, nous ferions de notre
Eglise, ou bien une société comme les autres, ou bien la sainte
phalange des élus : or elle n'est ni l'une ni l'autre.

En partant de ces remarques, il nous est relativement facile de

comprendre la pensée qui a présidé à la rédaction du Règlement pour
les membres de l'Eglise Réformée de France et d'en expliquer la

teneur.

Explication du Règlement pour les membres.

i. L'article premier nous révèle d'emblée qu'on n'a pas voulu
définir ce que sont les membres, en faisant abstraction des caractères

originaux de l'Eglise Réformée de France et de son ministère dans le

monde. Les affirmations relatives aux membres sont indissolublement

liées : 1. aux caractères paradoxaux de toute Eglise visible ;

2. à sa mission dans notre pays. Le premier alinéa de l'article premier
rattache tout de suite cette réalité empirique qu'est l'Eglise Réformée
de France à l'Eglise de Jésus-Christ, et elle l'en distingue du même

coup. En tant qu'Eglise visible particulière elle n'est pas coextensive
à l'Eglise des élus et elle ne saurait prétendre délimiter celle-ci. Si

elle définit quels sont ses membres, c'est qu'elle mène sur la terre la
vie concrète d'un organisme ecclésiastique, ayant ses dimensions propres

et ses éléments numérables. Et cette société humaine n'a pas
ici-bas d'autre vocation que de rendre témoignage à Jésus-Christ. Le
témoignage à rendre dans le monde est l'objet de son ministère et sa

raison d'être. Elle se distingue donc du monde et même s'y oppose
plus ou moins directement. Elle est ainsi une Eglise visible dans le

monde visible. Enfin son témoignage ne s'exprime que dans et par
les personnes qui sont ses membres. Ces propositions s'articulent
entre elles, dès les premières lignes du Règlement.



216 PIERRE LESTRINGANT

Les alinéas suivants tracent en quelque sorte trois cercles concentriques.

Ils énumèrent objectivement les trois catégories d'êtres
humains qui, d'une manière très concrète, vivent dans l'orbite de l'Eglise
Réformée de France : i. Le baptême, qui est le signe de l'élection,
rend l'enfant ou l'adulte, participant de l'Eglise (des grâces de Jésus-

Christ). Les baptisés sont, au sens strict, les seuls membres de l'Eglise
Réformée de France, car il n'est pas d'autre signe scripturaire de

l'admission dans l'Eglise que le baptême. Ce signe ne peut être ni
effacé, ni révoqué. Le baptisé peut être un enfant qui n'a pas encore
de foi, ou un croyant qui rend témoignage à son Sauveur, ou un
renégat qui est devenu serviteur de Mammon. Quels qu'ils soient,

l'Eglise les reconnaît toujours pour siens, car elle leur doit jusqu'au
bout le message de la grâce dont ils ont reçu le sceau, et d'une grâce

qui peut seule leur donner la vie éternelle.

2. L'Eglise Réformée de France n'annonce pas seulement l'Evangile

à ceux qu'elle a baptisés. Sa vocation est de confesser sa foi devant
le monde. Aussi, dès qu'un homme écoute la Parole et manifeste, de

quelque manière que ce soit, le désir d'avoir part à l'Evangile, Dieu
le confie à notre Eglise. Il ne s'agit pas encore d'une appartenance à

l'Eglise, mais d'une responsabilité nouvelle et précise de l'Eglise à

l'égard de quiconque accueille l'Evangile et, réciproquement, d'une

participation réelle aux grâces de l'Eglise, de quiconque marche à

l'Evangile. Dans l'Eglise, la position des baptisés, d'une part, et des

évangélisés, de l'autre, sont irréductibles ; mais elles sont pourtant
semblables en ceci que les seconds comme les premiers sont l'objet
d'un même ministère de l'Eglise et que ce ministère est exercé sur

eux par et dans une paroisse. La responsabilité de l'Eglise Réformée
de France à l'égard des hommes ne se manifeste que dans l'assemblée

locale, car c'est là seulement que la Parole est prêchée et entendue.
De leur côté, ils n'ont part à l'Eglise Réformée de France que pour
autant qu'ils sont insérés dans le cadre d'une paroisse et mis au
bénéfice de son ministère. L'inscription de leurs noms sur le registre
de l'Eglise locale est donc la démarche naturelle et nécessaire par où

s'exprime leur dépendance à l'égard de l'Eglise Réformée.

3. Mais le témoignage de l'Eglise n'est reçu que si l'Eglise le rend

vraiment, et elle ne le rend jamais que par les œuvres et les paroles
des croyants. Il faut donc que parmi les hommes qui reçoivent l'Evangile,

il y en ait qui l'annoncent, que, parmi ceux qui sont les bénéficiaires

du ministère de l'Eglise, il y en ait aussi plusieurs qui l'exercent.



LES MEMBRES DE L'ÉGLISE 217

Une troisième catégorie de personnes ressortissent à l'Eglise Réformée
de France ; ce sont celles qui participent à l'Eglise de deux manières

réciproques : en écoutant la Parole et en confessant leur foi, en

mangeant le Pain vivant et en le donnant aux autres. Ils ne sont pas
plus de l'Eglise que les baptisés, mais ils répondent pour l'Eglise en
rendant témoignage auprès des autres baptisés et des évangélisés.
Par le ministère des pasteurs et la foi agissante de ces croyants,
l'Eglise Réformée accomplit sa tâche dans la paroisse. C'est pourquoi
ils sont appelés membres responsables. Et ils le sont simultanément
de l'Eglise Réformée de France et de leur paroisse. A proprement
parler, c'est de l'Eglise Réformée qu'ils sont membres responsables,
mais ils ne le sont que dans une Eglise locale particulière. Le ministère

de la paroisse est le même que celui de l'Eglise Réformée de

France et réciproquement. La paroisse est active dans le témoignage.
Son ministère n'est pas confié, pour pouvoir, à une caste qui se substituerait

aux fidèles dans l'accomplissement de sa tâche. On insiste ici
sur le fait que « le ministère des pasteurs » et « la foi agissante des

fidèles » constituent, dans notre Eglise, le ministère même de l'Eglise,
s'exerçant par l'Eglise. Le but à atteindre est que tous participent
à ce ministère, et non plus seulement une ecclesiola restreinte de

membres responsables, c'est-à-dire une aristocratie spirituelle,
dirigeante et fermée. D'autre part, il est normal que, dans ses détails les

plus variés, l'orientation de la vie de l'Eglise locale soit assurée par
les croyants qui ont part au témoignage : ce sont eux qui forment
son collège électoral ; ils ont droit de vote dans les élections presby-
térales, et voix deliberative dans les assemblées générales de la

paroisse. Ce droit est corrélatif de leur charge ; c'est là toute sa
signification. On a prévu toutefois un âge minimum pour cette charge.

La teneur de l'article premier du Règlement implique enfin que les

trois catégories de participants à l'Eglise Réformée de France reçoivent

pour vocation d'être membres les uns des autres. Les enfants

baptisés sont membres en ceci qu'ils sont appelés à recevoir les grâces
de l'Evangile. Les indifférents, les détachés, les inconvertis sont
membres pour être l'objet de l'intercession des croyants. Les cœurs
troublés qui viennent à notre Eglise sont intégrés dans la vie d'une

paroisse pour être évangélisés. Et l'appel du Seigneur qui les unit
tous, les oblige à s'aimer les uns les autres comme ils sont aimés de

Dieu.
Pierre LESTRINGANT.



218 PIERRE LESTRINGANT

Texte des Art. i" et 2 du Règlement sur les membres

de l'Eglise Réformée.

Article premier. — L'Eglise Réformée de France professe que
nulle Eglise particulière ne saurait prétendre délimiter l'Eglise de

Jésus-Christ, car Dieu seul connaît ceux qui lui appartiennent. Mais,

appelée à rendre témoignage dans les conditions que lui impose la

vie concrète d'un organisme ecclésiastique, elle doit nécessairement

déclarer quels sont ses membres.

L'Eglise Réformée de France reconnaît pour siens tous ceux qu'elle
a baptisés ou qu'elle a admis dans son sein conformément aux règles
de sa discipline. Elle professe que rien ne saurait la délier de ses

responsabilités à leur égard. Après leur instruction religieuse, elle les

invite à se faire inscrire comme membres de leur paroisse.
Elle se doit également à ceux qui entrent en contact avec elle et

manifestent le désir d'avoir part aux grâces de l'Evangile qu'elle
annonce. Sur leur demande, elle les inscrit également comme membres

d'une paroisse.
Elle exerce son ministère auprès des uns et des autres, en les

associant à la vie de ses paroisses.
Elle accomplit sa tâche par le ministère des pasteurs et par la foi

agissante des fidèles. Ceux-ci peuvent, dans les conditions indiquées
plus loin, recevoir à vingt et un ans le titre de membres responsables
de l'Eglise ; ce titre leur confère le droit de vote dans les élections

presbytérales et la voix deliberative dans les assemblées générales.

Art. 2. — Sans prétendre exercer sur les cœurs un jugement qui
n'appartient qu'à Dieu, l'Eglise Réformée de France rappelle à celui

qui demande son inscription comme membre responsable, qu'elle
attend de lui :

La foi en Dieu et en Jésus-Christ, le Maître et le Seigneur, en qui
seul nous avons le salut et la vie.

Une ferme intention de montrer par sa conduite la sincérité de sa

foi, de prier et de travailler dans la communion de l'Eglise et le sentiment

de sa responsabilité envers elle pour que la volonté de Dieu se

fasse sur la terre.
Toute personne qui désire devenir membre responsable doit, etc..


	Les membres de l'Église

