
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 112

Artikel: La déclaration de foi de 1936, fondement de l'unité réformée

Autor: Cadier, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DECLARATION DE FOI DE 1936,

FONDEMENT DE L'UNITÉ RÉFORMÉE

En 1552 Calvin écrivait à l'archevêque de Cantorbéry, Thomas
Crammer : « Il faut estimer comme un des plus grands malheurs de

notre temps que les Eglises soient si divisées et que la solidarité
humaine soit si peu prisée parmi nous et encore moins la fraternité
chrétienne, dont tous font profession, mais qu'un petit nombre
seulement mettent sincèrement en pratique. Ainsi, les membres de

l'Eglise étant séparés les uns des autres, le corps est là qui saigne ».

C'est la vision de ce Corps du Christ déchiré qui a imposé à notre
époque la volonté de restaurer dans l'Eglise Réformée de France

une unité qu'elle avait connue pendant trois siècles et que seuls

l'individualisme et le rationalisme du XIXe siècle avaient réussi à briser
momentanément.

Lorsque dans le synode régional de la Drôme, réuni à Bourdeaux
en 1933, la question de l'unité de l'Eglise Réformée fut portée pour
la première fois devant une assemblée ecclésiastique par le

remarquable rapport du pasteur Hébert Roux, une courageuse constatation
fut faite. Sur quel terrain faut-il poser la question de l'unité, demandait

le jeune rapporteur Il répondait : sur le terrain doctrinal et

ecclésiastique, puisque c'est sur ce terrain qu'en 1872 cette unité a

été détruite. Il faut avoir le courage d'examiner si les raisons doctrinales,

qui ont rendu en 1872 la rupture inévitable, ont encore assez

de force de nos jours pour que soit perpétuée cette rupture. Si

l'enquête entreprise par les synodes révèle que les difficultés d'autrefois



184 JEAN CADIER

ont disparu, notre devoir sera de mettre fin à une séparation qui n'a

plus sa raison d'être.

Ainsi, dès les premiers pas dans la voie synodale, le chemin était
nettement tracé. Il ne s'agissait aucunement de faire des fusions de

postes et de paroisses pour réaliser des économies en hommes et en

argent. Il ne s'agissait pas non plus de chercher avant tout « l'union
des cœurs et des volontés » et de préparer un rapprochement « spirituel

» en favorisant des rencontres pour la prière et l'action en

commun. Il s'agissait uniquement d'examiner la possibilité pour les

diverses Eglises issues de la Réforme calviniste de se grouper autour
d'une commune confession de foi. « Le protestantisme », disait le

rapport du synode de la Drôme en 1933, « doit rechercher l'unité dans

une commune confession de la foi. »

Par cette affirmation, le synode énonçait une vérité historique.
C'est autour de la Confession de foi de La Rochelle ainsi que de la

Discipline que s'était maintenue au XVIe et au XVIIe siècles la

cohésion de l'Eglise Réformée. Au début du XVIIIe siècle, le premier
synode du Désert tenu par Antoine Court en 1721 a comme premier
article : « Tous les pasteurs, proposants et anciens signeront la
Confession de foi contenant quarante articles, faite d'un commun accord

par les Eglises Réformées de France ». Cependant, pour que cette
commune confession de la foi pût être affirmée comme la condition
indispensable de la restauration de l'unité, il fallait qu'un grand
changement se soit produit dans les esprits depuis le début du
siècle.

Oui, un grand changement s'est produit. Il y a sur notre génération
une défaite et une victoire. Il y a la défaite de l'humain. Nous avons

grandi dans le déchaînement d'horreurs sanglantes, où l'humanité
s'est pour nous à jamais disqualifiée. Ce qui s'est passé depuis dans

le monde n'a pas contribué à la réhabiliter. Nous avons appris à ne

mettre notre confiance qu'en Dieu seul. Car, s'il y a une défaite de

l'homme, il y a une victoire de Dieu. Nous avons salué cette victoire
dans le renouveau spirituel qui, depuis 1922, par des voies diverses,

a passé sur nos Eglises et y a manifesté de grandes grâces. Renouveau
de la piété, renouveau de l'étude de la Bible, renouveau de la pensée

théologique, tous ces mouvements ont agi profondément dans les

esprits. Puis sont venues les grandes conférences œcuméniques, et

tout particulièrement Lausanne, qui mettait à la base de son

programme le Symbole des apôtres et mettait en face de nos Eglises



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 185

la grande espérance des rapprochements entre les diverses confessions

chrétiennes.
On peut caractériser ces divers mouvements spirituels, théologiques,

œcuméniques en disant qu'ils marquent tous une redécouverte
de la notion d'Eglise. A l'individualisme anarchique du siècle
précédent succède un sens nouveau de l'Eglise, de sa puissance, de sa

tâche. Les mouvements du Réveil, dont nous avons parlé plus haut,
ont abouti à mettre en lumière la vraie nature de l'Eglise, qui est le

corps du Christ, l'instrument du Christ, ce par quoi il continue au

travers des siècles à parler, à agir, à se révéler, à se donner, à

s'incarner. La tâche de l'Eglise est essentiellement d'apporter au monde

un témoignage collectif. Elle perpétue au travers des âges et des pays
le message du salut, qui est l'Evangile de Jésus-Christ. Les individus

passent, l'Eglise demeure et transmet de génération en génération
la prédication de la Croix.

Appelée ainsi de par sa nature même à proclamer la vérité qui est

en Jésus-Christ, l'Eglise définit cette vérité par une profession de foi.
A ceux qui lui demandent compte de son existence, elle répond en
formulant le message qui lui a été confié. La confession de foi est

avant toutes choses un acte de témoignage : « Nous croyons..., nous
confessons... ». Son rôle est nettement positif, orienté vers la conquête
des âmes et vers le service que l'Eglise doit à son chef. Par suite

toute confession de foi doit être rédigée en langage simple,
compréhensible et éviter les termes théologiques et les allusions qui ne

peuvent être saisies que par des initiés ou des spécialistes.
Par cette définition de la confession de foi-témoignage, nous écartons

deux conceptions qui ne se sont que trop affrontées depuis un
demi-siècle et que nous appellerons la confession de foi-barrière et la
confession de foi-renseignement.

Pour les uns, en effet, la confession de foi est placée au seuil de

l'Eglise pour en fixer les conditions d'entrée. Elle est comme le mot
de passe que l'on doit prononcer à l'oreille du factionnaire pour
franchir le pont-levis ; ou, pour prendre une comparaison biblique
souvent employée, elle est le chibboleth qu'il convient de bien

prononcer, si l'on veut passer sans encombre le gué que gardent les gens
de Galaad. Elle sert de contrôle sur les pasteurs qui désirent accomplir

leur ministère dans l'Eglise. Nous trouvons qu'une telle conception
de la confession de foi éliminatoire marque un oubli complet de la

tâche de l'Eglise. Elle se complaît en elle-même, elle se considère



i86 JEAN CADIER

comme une fin. Elle oublie que le meilleur moyen de conserver la

vérité qui lui a été confiée, c'est de la prêcher, c'est de la dépenser

en quelque sorte, c'est de la répandre avec ardeur et compassion
dans le monde, au lieu de la protéger jalousement comme un trésor
menacé.

Il faut justement reprocher à une certaine conception de l'orthodoxie

d'avoir si peu confiance dans la puissance de la vérité qu'elle
a toujours l'air de la considérer comme en péril. Spurgeon, auquel
on demandait un jour de faire partie d'une ligue de défense de la

Bible, répondit : « Lâchez un lion dans la rue et vous verrez qu'il
saura bien se défendre tout seul ». Ainsi il n'est pas demandé à l'Eglise
de protéger la vérité révélée, mais bien de se laisser protéger et
réformer sans cesse par elle. Certes, tous ceux qui ont charge
d'enseigner dans l'Eglise doivent savoir qu'ils ont à conformer leur
enseignement à la vérité qui a été confiée à cette Eglise. Leur foi
personnelle doit être informée et dirigée par la foi de l'Eglise. Mais

l'attitude des pasteurs envers la confession de foi est moins de la

juger, de l'analyser, de savoir ce qu'ils peuvent en prendre ou en

laisser, que de se laisser juger, contrôler et posséder par elle.

Tout aussi fâcheuse est la conception de la confession de foi-renseignement.

Dans cette conception, la confession de foi est un texte de

valeur historique, bon à être rangé dans un Corpus, dans un traité
de symbolique, et qui définit la position doctrinale d'une Eglise,
sans que les pasteurs et les fidèles de cette Eglise aient à se sentir liés

par ce texte. Ici encore, nous nous trouvons devant une conception
statique de la confession de foi et aussi de l'Eglise. La pensée qu'une
œuvre de conquête est imposée par le Christ sauveur à cette communauté

qui se réclame de son nom est absente. La pensée que pour
cette propagation de l'Evangile un programme défini, un exposé de

la vérité révélée est nécessaire est aussi absente. Nous comprenons
que, tant que les diverses tendances qui se partageaient le
protestantisme réformé sont restées sur cette position d'une confession de

foi éliminatoire à accepter ou à refuser, ou d'une confession de foi
historique à étudier ou à ranger dans les archives, tant qu'elles ont
considéré la confession de foi comme une arme que les uns voulaient
manier pour se défendre contre l'hérésie et que les autres voulaient
accrocher à une panoplie, mais que personne ne se souciait
d'employer pour conquérir des âmes à Jésus-Christ, beaucoup n'aient eu

pour la confession de foi que répugnance et horreur. Tout fut changé,



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 187

du jour où, devant la tâche immense qui l'attendait, l'Eglise a compris

que le temps des querelles ecclésiastiques était passé et qu'elle
devait consentir à être vraiment l'Eglise, le groupe auquel est confié
le témoignage collectif de la Parole de Dieu. C'est parce qu'elle a

compris qu'elle devait être l'Eglise confessante, continuant la
tradition des martyrs du XVIe et du XVIIe siècles, que l'Eglise Réformée
de France a retrouvé le sens dynamique et conquérant de la confession

de foi et que, du coup, les préventions que certains gardaient
contre le principe même des confessions de foi sont tombées.

Entrons, après ces trop longs préliminaires, dans l'histoire de la

Confession de foi de 1936, qui a été la base de la restauration de

l'unité réformée. Fixons tout d'abord quelques dates.

En 1933, deux synodes régionaux, celui de la Drôme, appartenant
aux Eglises Réformées Evangéliques, et celui de l'Ardèche, appartenant

aux Eglises Réformées, envoyèrent d'un commun accord à leurs

synodes nationaux respectifs un vœu demandant l'étude en commun
des vraies conditions de l'unité réformée, sur le plan ecclésiastique,
doctrinal et disciplinaire. Cette démarche spontanée des deux
synodes régionaux fut accueillie à l'unanimité par les deux synodes
nationaux siégeant au même moment à Paris, dans l'église de

l'Oratoire pour le Synode Réformé, dans l'église d'Auteuil pour le

Synode Réformé Evangélique, en juin 1933. Chaque comité directeur

des deux Unions Nationales décida d'entreprendre cette
étude en commun, en nommant une délégation choisie dans son

sein, appelée Délégation mixte. Cette Délégation mixte devait

poursuivre l'étude des différentes questions et porter le résultat de

ses études devant la réunion plénière des deux comités directeurs,
appelée Assemblée plénière, à laquelle seule appartenaient les

décisions, chaque comité directeur restant naturellement responsable
devant le synode national qui l'avait nommé.

J'ai eu le grand privilège de faire partie, presque dès le début, de la

Délégation mixte et de suivre ainsi de très près ses travaux. Qu'il
me soit permis de dire que, dès le début de cette étude en commun,
nous nous sommes sentis dominés par une volonté qui venait de

plus loin que les hommes. Aux moments les plus délicats, nous avons

vu se manifester, au travers de l'humilité et de la confiance

réciproque, une direction d'en haut, qui soudain aplanissait les diffi-



188 JEAN CAD1ER

cultes surgies. Les hommes qui étaient là croyaient se connaître. Ils
s'étaient rencontrés dans bien des assemblées fraternelles, ils avaient
lu les écrits les uns des autres. Mais ils s'aperçurent bien vite
qu'au fond ils ne se connaissaient pas et que bien des préjugés
inconsciemment gardés s'évanouissaient dans cette confrontation de

doctrines qui s'avéraient si fortement identiques. Et surtout, il y a

eu la prière commune, pas toujours formulée et cependant présente
et agissante au cours des séances, et aussi certainement la prière d'un
grand nombre d'intercesseurs inconnus. Tout cela laisse à ceux qui
ont vécu ces heures quelque chose de très fort, et qu'ils ne sauraient
oublier. Ils ont reçu en tout cas la certitude que l'œuvre entreprise
était bien l'œuvre du Dieu qui répare les brèches et, s'ils n'ont pas
su faire partager à tous cette certitude, du moins ils en gardent la
force sereine et la joie indestructible.

En 1934, sous l'influence des conférences pastorales évangéliques
du Midi, réunies à Lunel, la commission permanente des Eglises
Réformées Evangéliques posa devant la Délégation mixte dans sa

séance du 20 février trois questions :

1. L'Eglise doit-elle avoir une déclaration de foi
2. Quelle doit être l'adhésion des pasteurs
3. Quelles objections les Eglises Réformées ont-elles à la Décla¬

ration de foi de 1872

Le 16 octobre de la même année 1934, M. le pasteur A.-N. Bertrand
répondait à ces trois questions, dans une lettre écrite au nom du
comité général des Eglises Réformées, dont il était le président. Il
disait en particulier, en réponse aux deux premières questions :

Nous estimons que l'Eglise doit avoir une Déclaration de Foi qui ne soit

pas seulement un programme d'action ou l'indication d'une attitude
religieuse, mais qui exprime aussi les vérités fondamentales de la foi ; et nous

pensons que cette Déclaration doit recevoir l'adhésion personnelle, sérieuse

et réfléchie des pasteurs. Nous ne songeons pas du tout à mettre à la base de

l'Eglise un document sans autorité et auquel serait conféré une sorte d'hono-
rariat... Nous savons combien il est difficile de rédiger une Déclaration de

Foi et d'y inclure sous une forme accessible à nos contemporains la substance
éternelle de l'Evangile de Jésus-Christ. Mais si nous entreprenons ensemble

cette tâche, non point en comptant sur notre compétence théologique ou
notre subtilité d'esprit, mais en demandant à Dieu de vivifier notre foi, si

nous cherchons pour elle une expression digne du Christ et de l'amour dont
nous avons été aimés, nous ne doutons pas que Dieu ne subvienne à nos fai-



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 189

blesses, ne pardonne nos infidélités et ne donne à son Eglise le privilège de
confesser joyeusement toute sa foB').

Cette réponse était d'une importance capitale. Les Eglises Réformées,

qui jusqu'à ce moment-là s'étaient montrées rebelles au principe

d'une déclaration de foi et qui n'avaient voulu qu'une déclaration

de principes, affirmaient qu'elles estimaient que l'Eglise devait
avoir une déclaration de foi et que les pasteurs devaient lui donner
leur adhésion personnelle. Le pas décisif vers l'unité était accompli.

Restait cependant la troisième question posée : « Quelles objections
les Eglises Réformées ont-elles à la Déclaration de foi de 1872 »

Qu'à cette question le Comité général de ces Eglises réponde : «Aucune

objection », et l'unité paraissait d'emblée réalisée, par le simple
retour de ceux qui en 1872 s'étaient séparés, parce qu'ils n'avaient

pas cru devoir admettre cette déclaration. Or, telle ne fut pas la

réponse du Comité général. Dans la lettre dont nous avons cité
le début, le pasteur A.-N. Bertrand manifestait les réserves de son
Comité à l'égard de cette déclaration de foi. Puisqu'aussi bien on

paraissait l'inviter à formuler des objections, il n'hésitait pas à le

faire « dans un profond respect pour les vérités évangéliques énoncées

par un texte auquel se référait la propre Déclaration de principes des

Eglises Réformées ». Ces réserves portaient d'abord sur le fait que
la Déclaration de foi de 1872 a une histoire. Elle a été établie pour
réagir contre certaines tendances considérées comme dangereuses

pour l'Eglise. Elle a été écrite à un moment de lutte et elle en porte
la trace dans des expressions défensives comme : « Elle conserve, elle

maintient... ». Depuis soixante ans, elle a été le point névralgique des

discussions ecclésiastiques. D'autre part, elle n'est pas orientée vers
le dehors, elle n'est pas un instrument d'évangélisation, elle n'a pas
l'accent d'un témoignage. Elle est fort incomplète. Elle ne fait pas
mention de la prédication de Jésus-Christ. Par la formule: «l'autorité

souveraine des Saintes Ecritures en matière de foi », sans doute

a-t-on voulu réserver quelque liberté à la critique en limitant l'autorité

de l'Ecriture à ce qui est matière de foi. Mais on ne voit pas bien

quelle souveraineté réelle peut encore revendiquer une autorité dont
le domaine est défini par une formule si élastique que chaque fidèle

peut à son gré en fixer les limites. Objections précises, qui portaient
droit et dont on ne pouvait que sentir la force. Et par-dessus ces

Cette lettre a été publiée dans le numéro du 20 mars 1935 à'Evangile et Liberté.



19o JEAN CADIER

objections historiques ou terminologiques, chacun sentait une
objection non formulée, mais qui n'en avait pas moins de force, une
objection que nous appellerons psychologique et qui était celle-ci :

Pouvait-on demander à des frères séparés de revenir purement et
simplement à un document qui avait été la cause même de leur
séparation

Il ne faut cependant pas se cacher que cette réponse si nette à la
troisième question mettait la Commission permanente des Eglises
Réformées Evangéliques dans le plus grand embarras. D'un côté,
elle était liée par la décision du synode national de Castres (1934) qui
avait nettement précisé que l'unité réformée ne pouvait être recherchée

que sur la base des affirmations de la Déclaration de foi de 1872,
décision certes étroite et qui liait singulièrement les membres de la

Délégation mixte, mais qui avait pour eux force de loi. De l'autre,
elle avait obligé le Comité général des Eglises Réformées à lui dire
d'une manière très nette qu'il ne pensait pas que le texte de 1872

puisse servir de base à l'unité. A vues humaines, les pourparlers
étaient dans une impasse. C'est ici que devait se manifester cette
intention divine qui est au-dessus de tous nos obstacles et de nos
courtes vues.

En effet, au début de la séance de la Délégation mixte du 15 janvier

1935, M. le pasteur Méjan, secrétaire général de la Commission

permanente des Eglises Réformées Evangéliques, présenta un projet
de déclaration de foi. Il s'était demandé si, en tenant compte des

objections si nettes de M. le pasteur A.-N. Bertrand, il ne pourrait
apporter au texte de 1872 des modifications et des adjonctions, qui
en feraient une déclaration à la fois ancienne et nouvelle, contenant
les affirmations essentielles que les Eglises évangéliques ne pensaient

pas pouvoir abandonner et cependant orientée vers l'Evangélisation
et la Mission.

Un coup d'œil sur le tableau synoptique ci-joint permettra de

comparer le texte de 1872, le projet primitif de M. Méjan et enfin le

texte définitif voté en 1936.

Texte définitif de 1936
Texte de 1872 Projet primitif 1935

Au moment où elle re- Au moment où elle re- Au moment où elle con-
prend la suite des Synodes trouve son unité séculaire fesse sa foi au Dieu souve-
interrompus depuis tant dans une foi commune, rain et au Christ Sauveur
d'années,



LA DÉCLARATION DE FOI DE

l'Eglise Réformée de France

Eprouve avant toutes
choses le besoin de rendre

grâces à Dieu et de témoigner

son amour à Jésus-
Christ son divin chef, qui
l'a soutenue et consolée

durant le cours de ses

épreuves.

Elle déclare par l'organe
de ses représentants qu'elle
reste fidèle aux principes
de foi et de liberté sur les

quels elle a été fondée.

1936 191

l'Eglise Réformée de France l'Eglise Réformée de France

Avec ses Pères et ses

Martyrs dans la Confession

de La Rochelle, avec
toutes les Eglises de la
Réformation dans leurs
divers Symboles, elle
proclame

Eprouve avant toutes
choses le besoin de rendre

grâces au Dieu des miséricordes

et délivrances et de

faire monter vers lui le cri
de sa reconnaissance et de

sa joie.

Elle déclare par l'organe
de ses représentants qu'elle
reste fidèle aux principes
de foi et de liberté sur
lesquels elle a été fondée.

Avec ses Pères et ses

Martyrs, dans la confession

de La Rochelle, avec
toutes les Eglises de la
Réformation dans leurs
divers Symboles

Eprouve avant toutes
choses le besoin de faire
monter vers le Père des

miséricordes le cri de sa
reconnaissance et de son
adoration

Fidèle aux principes de

foi et de liberté sur lesquels
elle est fondée.

II
Dans la communion de

l'Eglise universelle, elle
affirme la perpétuité de la
foi chrétienne à travers
ses expressions successives

dans le Symbole des apôtres,

les Symboles œcuméniques

et les Confessions
de Foi de la Réforme,
notamment la Confession
de La Rochelle. Elle en

trouve la source dans la
Révélation centrale de

l'Evangile :

Dieu a tellement aimé le
monde qu'il a donné son
Fils unique afin que
quiconque croit en lui ne
périsse point, mais qu'il ait
la vie éternelle.

Avec ses Pères et ses

Martyrs, avec toutes les

Eglises issues de la
Réforme



192

l'autorité souveraine des

Saintes Ecritures en matière
de foi

JEAN CADIER

Elle reconnaît par le

témoignage intérieur du

Saint-Esprit l'autorité
souveraine de l'Ecriture sainte,
règle de la foi et de la vie.

III
Elle affirme l'autorité

souveraine des Saintes

Ecritures, telle que la fonde le

témoignage intérieur du

Saint-Esprit, et reconnaît
en elles la règle de la foi
et de la vie.

et le salut par la foi en

Jésus-Christ, Fils unique
de Dieu, mort pour nos

offenses et ressuscité pour
notre justification.

Elle proclame le salut

par grâce, par le moyen de

la foi en Jésus-Christ Fils
unique ie Dieu, mort pour
nos offenses et ressuscité

pour notre justification.

IV
Elle proclame, devant la

déchéance de l'homme, le

salut par grâce, par le

moyen de la foi en Jésus-
Christ, Fils unique de

Dieu, qui a été livré pour
nos offenses et qui est ressuscité

pour notre justification.

Elle conserve donc et
elle maintient à la base de

son enseignement, de son
culte et de sa discipline,
les grands faits chrétiens,

représentés dans ses

sacrements, célébrés dans ses

solennités religieuses et

exprimés dans ses liturgies,
notamment dans la
Confession des péchés, dans le

Symbole des Apôtres et
dan,s la liturgie de la
sainte Cène.

Elle conserve donc et
elle maintient à la base de

son enseignement, de son
culte et de sa discipline,
les grands faits chrétiens,

représentés dans ses

sacrements, célébrés dans ses

cérémonies religieuses et

exprimés dans ses liturgies,
notamment dans la Confession

des péchés, dans le

Symbole des Apôtres et
dans la liturgie de la sainte
Cène.

Emue de compassion
devant les multitudes sans

berger, elle attend de tous
ses membres qu'ils
servent Dieu dans la personne
de leurs frères et se consacrent

avec les vrais disciples

du Maître : à la
libération des âmes qui se

Elle met à la base le
son enseignement et de son
culte les grands faits chrétiens

affirmés dans l'Evangile,

représentés dans ses

sacrements, célébrés dans

ses solennités religieuses et

exprimés dans sa liturgie.

VI
Pour obéir à sa divine

vocation, elle annonce au
monde pécheur l'Evangile
de la repentance et du
pardon, de la nouvelle
naissance, de la sainteté et de

la vie éternelle.
Sous l'action du Saint-

Esprit, elle montre sa foi



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 193

perdent ; au réveil et à

l'édification de celles qui
se rattachent à l'Eglise ; à

l'évangélisation de la
Patrie et à la réconciliation
des peuples par l'Evangile;
à la conquête du monde

païen par l'œuvre
missionnaire ; à l'unité
parfaite du Corps de Christ,
afin que viennent par le

triomphe de son chef le

Royaume de Dieu et sa

justice. A celui qui peut
par la puissance qui opère
en nous faire infiniment
au delà de ce que nous
demandons et pensons, à

Lui soit la gloire dans

l'Eglise et en Jésus-Christ,
dans tous les âges, aux
siècles des siècles. Amen.

par ses œuvres ; elle
travaille dans la prière au
réveil des âmes, à la
manifestation de l'Unité du

Corps de Christ et à la paix
entre les hommes. Par
l'évangélisation, par l'œuvre

missionnaire, par la
lutte contre les fléaux
sociaux, elle prépare les
chemins du Seigneur, jusqu'à
ce que viennent par le

triomphe de son chef le

Royaume de Dieu et sa

justice.
A celui qui peut par la

puissance qui agit en nous
faire infiniment au delà

de ce que nous demandons

et pensons, à Lui soit la
gloire dans l'Eglise et en

Jésus-Christ, de génération

en génération, aux
siècles des siècles. Amen.

On peut se rendre compte que les affirmations essentielles de la
Déclaration de 1872 étaient donc passées dans le projet présenté par
M. Méjan. Soumis dans la séance du 15 janvier 1935 à la délégation
des Eglises Réformées et examiné par elle, ce projet primitif fut
accepté par elle comme base d'étude. Les pourparlers reprenaient.
Quelle était la raison de cette acceptation

Elle venait surtout, à notre avis, de ce que les représentants des

Eglises Réformées se rendaient compte que la délégation des Eglises
Réformées Evangéliques avait quitté une position jalousement
maintenue dans le passé, à savoir le caractère intangible de la Déclaration

de 1872. En effet la révision de cette Déclaration de foi avait
été demandée en 1902, au Synode d'Anduze, par M. le pasteur Elie
Gounelle entre autres. Parmi les modifications demandées par sa

pétition, je relève celle-ci : « [Plaise au Synode d'Jadjoindre au texte
actuel de la Déclaration, qui porte « le salut parla foi en Jésus-Christ »,

les mots « par grâce », qui sont évidemment sous-entendus, mais dont
l'omission dans ce passage comme dans tout le document est profon-

REV. DE THÉOL. ET PHIL. — N. 8., t. XXVII (n° 112, 1939). 13



194 JEAN CADIER

dément regrettable et inconcevable au point de vue biblique, dogmatique

et religieux». Cela n'avait rien que de très normal. Cependant
le principe de la revision ne fut pas adopté et l'adjonction proposée
ne fut pas faite.

Or la revision de la Déclaration de foi était possible. Elle était
possible d'après les statuts qui avaient envisagé, dans leur article 33, la
modification « y compris le préambule », c'est-à-dire le paragraphe
liminaire qui contient la Déclaration de foi. Elle était possible d'après
la tradition réformée. L'article 5 de la Confession de foi de La Rochelle
dit : « Toutes choses doivent être examinées, réglées et réformées
selon la Parole de Dieu ». Les synodes nationaux d'autrefois ont
opéré plusieurs revisions de la Confession de foi. Comme l'écrivait
en 1829 Samuel Vincent : «La doctrine était fixée, mais les mêmes

corps qui l'avaient fixée étaient là dans toute leur indépendance pour
y apporter les changements que les progrès de la lumière et de la
vérité pouvaient exiger» M.

En 1902, en se refusant par principe à toute révision, le Synode
national semblait avoir fait preuve d'un immobilisme regrettable.
Il avait paru dominé par la crainte de toucher à un document qui, si

respectable soit-il, était, comme tout document humain, perfectible.
Or voici qu'en 1935 les représentants des Eglises Réformées
Evangéliques proposaient eux-mêmes une révision importante, qui
s'efforçait de tenir compte des objections présentées. Leur attitude était
changée. Un chemin était ouvert vers l'unité. Il fallait y marcher
d'un commun accord, avec confiance, avec espoir. Des études

subséquentes de la délégation mixte, le projet Méjan est sorti très étendu

et complété, et il est devenu la Déclaration de foi de 1936, votée à cette
date par les synodes nationaux.

En un sens, on aurait souhaité un texte nouveau, distinct des

déclarations antérieures. Mais la Délégation mixte était limitée dans son
action par les décisions des synodes et a dû se plier aux circonstances.
D'autre part, sa tâche était moins de formuler une confession de foi

proprement dite, énumérant les doctrines et les précisant, que de

fournir aux Eglises séparées une base commune, un terrain de rencontre,

une déclaration de foi. Cette distinction entre confession de foi
et déclaration de foi doit être clairement maintenue. En fait, l'Eglise
Réformée de France n'a jamais eu qu'une confession de foi. C'est celle

(') Samuel Vincent, Du Protestantisme en France, p. 133.



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 195

qui a été rédigée au synode constituant de Paris en 1559, animée d'un
souffle de ferveur et d'admirable piété, témoignage rendu au caractère

unique de la personne et de l'œuvre de Jésus-Christ, presque
entièrement inspiré par Calvin. Treize ans après, au synode de La Rochelle,
cette confession de foi était reconnue comme la confession officielle
des Eglises Réformées de France et de Béarn. Elle n'a jamais été

abrogée. En 1721, Antoine Court la replaçait au seuil de toute son

œuvre de restauration du protestantisme persécuté, que le prophétisme

sauvait et menaçait en même temps. En 1830, Adolphe Monod
mettait les adversaires du Réveil au défi de prouver que cette confession

de foi n'était plus en vigueur. Elle demeure la seule vraie
confession de foi de l'Eglise Réformée de France. Une déclaration de foi
n'a pas le même rôle. Plus ecclésiastique que dogmatique, elle a un
rôle temporaire, elle est une affirmation minimum, elle apporte les

données essentielles d'un consensus. Telle fut la Déclaration de foi
de 1872, dont son auteur, Charles Bois, ne cachait pas le caractère
conciliateur. Telle est la Déclaration de foi de 1936.

Nous allons maintenant en entreprendre l'étude, en la divisant

pour plus de commodité par paragraphes, comme sur le tableau

synoptique dressé plus haut. Il est bien évident que les remarques
qui suivent n'engagent que ma propre responsabilité et non les

Commissions synodales qui ont préparé ces textes.
1° Son début proclame la souveraineté de Dieu, la grande

doctrine calviniste. Nous aurions personnellement aimé que fût dès ces

premiers mots inscrite l'affirmation trinitaire, par la mention de la
foi au Saint-Esprit créateur de vie, à côté de la foi au Dieu souverain

et au Christ sauveur.
Suit le rappel des principes de foi et de liberté, qui montrent dans

quel esprit l'adhésion à cette Déclaration sera demandée, comme
nous le verrons plus loin.

2° La mention de l'Eglise universelle marque ici l'influence
profonde des grands mouvements œcuméniques. L'horizon s'est élargi.
La participation des délégués français aux conférences de Stockholm

et de Lausanne a ouvert devant nos Eglises les perspectives de

l'union des confessions chrétiennes et a fait constater leur parenté
profonde. La Confession de La Rochelle (article 5) avouait les trois
Symboles, à savoir des Apôtres, de Nicée et d'Athanase, parce qu'ils
sont conformes à la Parole de Dieu. Ces symboles sont ici rappelés

comme des expressions successives de la foi chrétienne. On a trouvé à



i96 JEAN CADIER

ces mots: «perpétuité de la foi chrétienne à travers ses expressions
successives » un relent de fidéisme. C'est plutôt le rappel du caractère

historique de ces différents symboles.

Je ne puis pas dire que la citation de Jean ni, 16 me paraisse à sa

place dans une déclaration de foi, non plus que toute autre citation
biblique, car une déclaration de foi me paraît plutôt être la manière
dont une Eglise affirme, en ce qui la concerne et suivant la vocation

qui lui a été adressée, la Révélation biblique. Une déclaration de foi
qui serait composée de textes bibliques paraîtrait se dispenser de cette
tâche, se refuser à cette vocation personnelle.

3° Le paragraphe relatif à l'autorité des Ecritures Saintes est celui

qui a suscité le plus de controverses. On a vu plus haut la critique
adressée à l'expression : « l'autorité souveraine des Saintes Ecritures
en matière de foi ». Qu'est-ce qu'une souveraineté dont immédiatement
on fixe les limites, et quelles sont les limites exactes de ce « en matière
de foi » W ì ha nouvelle Déclaration a préféré affirmer sans réserves

l'autorité souveraine des Saintes Ecritures. Elle a seulement précisé
la manière dont cette autorité s'exerce et le domaine dans lequel
elle s'exerce.

Comment s'exerce l'autorité souveraine des Saintes Ecritures Par
le témoignage intérieur du Saint-Esprit. Nous retrouvons ici une des

doctrines fondamentales du calvinisme. L'autorité de l'Ecriture est

garantie dans le système romain par l'autorité de l'Eglise. Mais c'est

l'appuyer sur une autorité humaine. Calvin écrit alors :

Or si nous voulons bien pourvoir aux consciences, à ce qu'elles ne soient

point tracassées sans cesse de doutes et légèretés, qu'elles ne chancellent point

(i) Colani disait au synode de 1872 : «Vous reconnaissez à la Bible une autorité
illimitée, dans certaines limites Un pouvoir n'est souverain qu'à la condition de

n'être borné par aucun autre et de décider lui-même où s'arrête son action. « En
matière de foi. » C'est vous, bien évidemment, et non la Bible qui allez nous dire
ce qui est de foi et ce qui n'en est pas. Où placerez-vous la limite Pour le vieux
croyant, et peut-être y en a-t-il encore un, la Bible tout entière est matière de foi,
chaque mot étant inspiré de Dieu, de sorte qu'on ne peut sans impiété en retrancher
la moindre syllabe. Au fond, vous voulez faire une part à la Bible et une part à la
critique, une part à l'esprit de vos pères et une part à l'esprit moderne, et ce

partage, vous le cachez sous cette formule aussi sonore que vague. Sachez-le, cette
formule est tellement élastique qu'elle nous abriterait, nous aussi bien que vous, si

nous voulions l'accepter. Celles de nos hardiesses qui vous irritent le plus seraient
toutes justifiées par cette réserve : en matière de foi, car jamais aucun de nous n'a
porté atteinte à ce qu'il considère comme l'objet de la foi. Si donc nous n'acceptons
pas votre formule, c'est que nous avons horreur de l'équivoque ». E. Bersier, Histoire

iu Synoie le 1872, I, 264.



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 197

et n'hésitent point à tous scrupules, il est requis que la persuasion, que nous

avons dite, soit prise plus haut que de raisons humaines, ou jugements ou

conjectures, à savoir du témoignage secret du Saint-Esprit... Bien que Dieu
seul soit témoin suffisant de soi en sa Parole, toutefois cette parole n'obtiendra
point foi au cœur des hommes si elle n'y est scellée par le témoignage
intérieur de l'Esprit. Par quoi, il est nécessaire que le même Esprit qui a parlé

par la bouche des prophètes entre en nos cœurs et les touche au vif pour les

persuader que les prophètes ont fidèlement mis en avant ce qui leur était
commandé d'en haut (Inst. Chr. I, vii).

La pensée de Calvin est claire. La Bible n'atteint l'âme et ne « la
touche au vif » que par une action intérieure du Saint-Esprit. La foi
est l'œuvre du Saint-Esprit en nous. Ce n'est que par cette action de

l'Esprit divin qu'une certitude est créée, qu'une promesse de l'Ecriture

prend pour nous un sens personnel, en un mot que, par la Bible,
la Parole de Dieu nous est directement adressée et nous prend à

partie. L'autorité de la Bible, son droit de commander à notre vie et
de nous conduire dans la vérité, est un résultat de l'œuvre du Saint-

Esprit en nous. Cela ne veut pas dire que la Bible en tant qu'écrit
ne contienne pas la vérité. Mais ce n'est pas sur le terrain intellectuel,
extérieur et en quelque sorte historique que Calvin se place. Il parle
seulement de l'autorité de la Bible pour nous apporter le salut, pour
nous donner la révélation de la grâce de Dieu pour nous. Voilà
l'autorité dont Calvin parle, autorité religieuse et vivante. Nous

pouvons constater que la Bible est vraie, par son accord avec les

écrivains antiques, avec les inscriptions, avec les données de

l'histoire. Mais cette véracité sera pour nous sans utilité, cette véracité

ne nous sauvera pas, si le Saint-Esprit, se servant de la Bible comme
d'un instrument pour nous faire entendre la parole de la grâce, ne
vient nous convaincre non pas de la véracité de ce livre, mais de

son pouvoir pour diriger notre vie et pour nous assurer des

promesses de Dieu. La Bible sans le témoignage du Saint-Esprit est un
livre vrai. La Bible avec le témoignage du Saint-Esprit est un livre
puissant et contraignant, le livre de la Révélation de Dieu. La mention

du témoignage du Saint-Esprit ne livre donc pas l'autorité de

la Bible au subjectivisme des opinions ou des impressions humaines.

Elle rappelle que cette autorité est dans la main de Dieu, le seul qui
puisse conférer une autorité. Car la Réforme a osé ce risque de n'avoir
dans l'Eglise aucun appui visible, aucune certitude assurée par des

édits et des décisions de corps constitués, mais seulement l'appui



i98 JEAN CADIER

caché et intérieur du Saint-Esprit. C'est son risque, c'est aussi sa

grandeur.
Le domaine dans lequel s'exerce une autorité, que fonde seulement

le témoignage du Saint-Esprit, c'est celui de la foi et de la vie. Nous

avons repris le mot des anciennes confessions de foi, « règle de foi »

régula fidei. Car, selon l'article de la Confession de foi de La Rochelle,
déjà cité, « toutes choses doivent être examinées, réglées et réformées

par la Parole de Dieu » (art. 5).

40 Du second grand principe de la Réforme, qui est ensuite énoncé

par la Déclaration de 1936, nous ne dirons que peu de chose, bien

qu'il en soit comme l'affirmation centrale, celle par laquelle elle est

un témoignage chrétien : « Elle proclame, devant la déchéance de

l'homme, le salut par grâce, par le moyen de la foi en Jésus-Christ,
Fils unique de Dieu, qui a été livré pour nos offenses et qui est ressuscité

pour notre justification ». Nous remarquerons seulement que cette
rédaction marque un progrès certain sur le texte de 1872 par
l'adjonction de ces deux doctrines très calvinistes : « la déchéance de

l'homme » et « la grâce ». Déchéance marque mieux encore que chute

la corruption radicale de l'homme par le péché.

5° Nous trouvons ensuite l'affirmation que l'Eglise Réformée met
à la base de son enseignement et de son culte « les grands faits chrétiens

». Nous avons déjà eu l'occasion de regretter que la nouvelle
déclaration de foi n'ait pas pu abandonner certaines expressions devenues,

par les discussions qu'elles ont suscitées dans le passé, tabou

pour les uns et pénibles pour les autres. Parmi ces expressions, celle-ci :

« les grands faits chrétiens » m'apparaît personnellement comme
fâcheuse à cause de son imprécision même. Certes, nous comprenons
bien son sens profond. C'est l'affirmation que l'Eglise chrétienne est

fondée sur des faits, historiques, constatés et dont les apôtres sont
les témoins. « Ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de

nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché

concernant la Parole de vie, nous vous l'annonçons » (I Jean 1, 1).

« Il faut que parmi les hommes qui nous ont accompagnés pendant
tout le temps que le Seigneur Jésus a vécu avec nous, depuis le
baptême de Jean jusqu'au jour où il a été enlevé du milieu de nous, il y
en ait un qui soit avec nous témoin de sa résurrection » (Actes 1, 21).
C'est une barrière contre le gnosticisme, toujours renaissant dans

l'Eglise. A la base de l'enseignement de l'Eglise il n'y a pas une idée,

un mythe, une illusion. Il y a un fait, il y a des faits, il y a une réalité



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 199

historique, l'apparition, dans la personne humaine de Jésus-Christ,
du Fils de Dieu, mort et ressuscité.

Ce n'est donc certes pas l'affirmation que des faits historiques sont à

la base du christianisme que je trouve regrettable dans la Déclaration
de foi de 1872, puis dans celle de 1936, mais bien le vague de cette
expression : «les grands faits chrétiens». Car ces grands faits ne sont

pas explicitement énumérés et définis. La Déclaration de 1872 disait

que ces faits fondamentaux sont ceux qui sont « représentés dans ses

sacrements, célébrés dans ses solennités religieuses, et exprimés dans

ses liturgies, notamment dans la confession des péchés, dans le symbole

des apôtres et dans la liturgie de la sainte Cène ». Sous son apparente

précision, la formule reste incertaine. Je sais bien que la sainte
Cène commémore le fait de la mort de Jésus-Christ sur la Croix ;

mais quel fait chrétien commémore le baptême Veut-on dire que,
d'après le chap, vi des Romains, il rappelle la mort et la résurrection
du Sauveur? Les solennités religieuses désignent les grandes fêtes
chrétiennes et les événements qu'elles célèbrent : Noël, la naissance du

Fils de Dieu. Vendredi-saint, la mort de Jésus au Calvaire. Pâques,
la résurrection du Seigneur. Ascension, l'élévation du Christ dans la

gloire. Pentecôte, le don du Saint-Esprit. Il nous semble que c'est

assez clair. Mais pourquoi tour à tour le Synode de 1872, le Synode
d'Anduze en 1902, la Déclaration de 1936 n'ont-ils pas donné cette
liste d'une façon nette Il vaut autant reconnaître tout de suite que
c'est parce qu'ils n'ont pas pu donner cette précision et que, pour
rallier un certain nombre d'hésitants, ils ont reculé devant une
enumeration précise.

Du moins, nous dira-t-on, la précision cherchée se trouve à la fin
de la phrase, dans la mention du Symbole des apôtres. Là se trouve
une liste précise des faits chrétiens : « Je crois en Jésus-Christ, son

Fils unique, notre Seigneur, qui a été conçu du Saint-Esprit et qui
est né de la Vierge Marie. Il a souffert sous Ponce Pilate, il a été
crucifié. Il est mort, il a été enseveli, il est descendu aux enfers. Le

troisième jour, il est ressuscité des morts, il est monté au ciel, il s'est

assis à la droite de Dieu, le Père tout-puissant. De là, il viendra

pour juger les vivants et les morts ». Si c'était vraiment la référence

au Symbole des apôtres qui était la définition essentielle, capitale,
des grands faits chrétiens, pourquoi la Déclaration de 1872 le

nommait-elle comme en passant, dans une suite de liturgies, entre la

Confession des péchés, qui ne contient pas l'annonce d'un fait chré-



200 JEAN CADIER

tien, et la liturgie de la sainte Cène qui fait plus que de rappeler le

fait de la mort de Jésus-Christ et proclame surtout le sens de cette
mort et sa valeur expiatoire. Nous aurions compris que la Déclaration
de 1872 dise simplement : «les grands faits chrétiens énumérés dans

le Symbole des apôtres ». Cela suffisait. Mais pourquoi se référer seulement

au Symbole des apôtres Ne vaut-il pas mieux aller directe-

tement à la source, à la Révélation elle-même, à l'Evangile Aussi
la Déclaration de 1936, qui avait déjà parlé du Symbole des apôtres
dans ses premières lignes, à côté des Symboles œcuméniques et de la

Confession de foi de La Rochelle, a préféré dire : « les grands faits
chrétiens affirmés dans l'Evangile ». C'est plus net. C'est plus réformé.

Il nous semble en tout cas que, par cette dernière formule, la Déclaration

de foi de 1936 va plus loin dans la précision que celle de 1872.

On nous dira : Puisque vous avez eu la possibilité d'une rédaction
nouvelle, pourquoi avez-vous gardé l'expression : « les grands faits
chrétiens » et perpétué son imprécision Nous répondrons : parce
qu'il nous était difficile dans ce travail, qui devait unir des tendances

diverses, d'être plus exigeants que ne l'avaient été jusqu'alors les Eglises
Réformées Evangéliques. Il y a eu un certain progrès dans la précision,
nous venons de le dire, mais nous ne pouvions réclamer des pasteurs
l'adhésion à une déclaration plus étroite que celle qui avait servi de base

à la fraction qui se considérait comme la plus fidèle à l'orthodoxie.
6° Un dernier paragraphe contient une affirmation entièrement

nouvelle et qui comble une évidente lacune de la Déclaration de 1872.
On y voit apparaître un oublié, un délaissé, le Saint-Esprit. Nous
aurions aimé le voir associé au Père et au Fils dans la phrase liminaire
de la Déclaration de foi. Mais, au moins, il est nommé ici, en relation
avec la foi et les tâches de l'Eglise. Il est rappelé que l'Eglise a une
vocation, qui est d'annoncer l'Evangile. Les grandes réalités de la
vie chrétienne : repentance, certitude du pardon, nouvelle naissance,
sainteté sont ici évoquées. Puis, les grandes tâches de l'Eglise, le

réveil, la marche vers l'unité de l'Eglise, l'évangélisation, la mission.

Enfin, la grande espérance chrétienne, le Royaume de Dieu, le triomphe

de Jésus-Christ, la venue glorieuse du Fils de Dieu. Si discrète

que soit cette déclaration eschatologique, elle est du moins affirmée,
comme le but vers lequel au milieu des travaux et des luttes s'avance

l'Eglise, tendue vers cet accomplissement des promesses divines.



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 201

Arrivés au terme de cette analyse, nous pouvons nous demander :

la Déclaration de foi de 1936 correspond-elle à la définition que nous

avons donnée en premier lieu Est-elle un témoignage de l'Eglise
qui confesse sa foi

Nous croyons pouvoir répondre : oui. Certes nous avons dit notre

regret que la Délégation mixte n'ait pas pu rédiger un texte nouveau,

portant en lui le souffle dynamique que l'on sent dans la Confession de

foi de La Rochelle ou dans la Confession des synodes de Barmen. Mais

ces textes étaient de vraies confessions de foi de l'Eglise persécutée,

menacée, martyrisée. Ils marquaient le sursaut de la foi, défiant les

menaces des violents contre l'Esprit. Il n'a pas été donné à l'Eglise
Réformée de France de 1936 la grâce de souffrir pour le nom de

Jésus-Christ. Mais une grâce lui a été faite, celle de savoir que le

temps des séparations était révolu, celle de pouvoir à nouveau se

retrouver unie et forte dans l'amour pour Jésus-Christ et dans la

compréhension mutuelle. Or un texte qui sert de base à une rencontre,
à une refonte, ne peut que porter la trace de certaines traditions
antérieures, de certains termes conservés par déférence, de certains
accommodements. Nous sommes les premiers, comme membres de

la Délégation mixte, à sentir ces imperfections. Mais telle quelle, cette
Déclaration de foi a rendu l'unité possible, elle a rallié des éléments

disjoints du Corps de Christ, elle a été considérée comme très calviniste

par les calvinistes et très méthodiste par les méthodistes M.
N'était-ce pas la tâche provisoire qu'elle avait à remplir, rassembler

en un seul corps les fils de la Réforme dispersés au pays de

France

Il nous faut, en terminant, dire quelques mots sur l'adhésion des

pasteurs à cette déclaration, qui exprime la foi de l'Eglise. En effet
la valeur d'une déclaration peut être détruite si l'adhésion qui est
demandée n'engage pas vraiment celui qui la donne. Nous ne

songeons pas à retracer ici les pourparlers longs et difficiles qui ont
préparé la rédaction définitive de la formule d'adhésion. Nous nous
bornerons à l'essentiel.

Les Eglises Réformées n'avaient pas à proprement parler d'adhésion.

Chaque candidat au saint Ministère exposait dans une lettre à

(1) Un des théologiens méthodistes les plus connus, le vénérable Dr Scott Lidget,
ayant longuement considéré la Confession de Foi de 1936, a conclu qu'elle donnait
toute satisfaction au point de vue méthodiste et que tout méthodiste pourrait la
signer. Le christianisme au XX' siècle, 6 juillet 1939, p. 314.



202 JEAN CADIER

la commission du corps pastoral comment il s'appropriait la déclaration

de principes.
Dans les Eglises Réformées Evangéliques, le candidat devait donner

devant la commission de consécration, puis devant l'Eglise assemblée

au moment de la cérémonie de consécration, son adhésion à la Déclaration

de foi. La procédure était réglée par une décision du synode de

Montpellier (1906) qui rappelait que «l'intention constante des

Synodes était d'éviter également soit une adhésion littérale et servile,
soit une adhésion qui légitimerait l'indifférence doctrinale et supprimerait

l'affirmation des grands principes et des grands faits chrétiens
visés par la Déclaration de 1872 ».

Dans sa lettre du 16 octobre 1934, M. le pasteur A.-N. Bertrand
avait déclaré, au nom du comité général des Eglises Réformées, que
«la Déclaration de foi devait recevoir l'adhésion personnelle et réfléchie

des pasteurs ». Quelque temps après, les représentants des Eglises
Réformées firent part à la délégation mixte d'un scrupule et d'une
demande. Au moment de la consécration, l'Eglise assemblée qui
entend le oui du candidat sait-elle que ce oui a déjà été prononcé
devant la commission de consécration et que l'adhésion donnée

devant cette commission a été parfois rendue possible parce que, sur
des points de détail, des difficultés à accepter telle affirmation
textuelle de la Déclaration de foi ont été levées après entretien La
commission de consécration ne réclame pas une « adhésion littérale
et servile » et elle est juge de la portée des réserves que tel candidat
croirait devoir faire à telle formule de la déclaration. Cela, l'Eglise qui
entend le oui de la consécration ne le sait pas. Ne faudrait-il pas

qu'au moment de la consécration, quelques phrases introduites dans

la liturgie rappellent à l'assemblée dans quelles conditions exactes
l'adhésion a été demandée et donnée Tout en trouvant peut-être ces

scrupules exagérés, les représentants des Eglises Réformées Evangéliques

ne pouvaient refuser de rappeler au grand jour d'une cérémonie

publique aussi belle et aussi importante que la consécration la méthode

suivie dans le secret d'une séance de commission synodale. Il fut
donc décidé qu'un fragment de liturgie serait rédigé pour rappeler
publiquement les conditions de l'adhésion.

Cette rédaction s'avéra difficile. On ne rédige pas une phrase
liturgique comme un paragraphe de statuts. Voici une première redaction

: « L'Eglise attend de ses pasteurs une adhésion qui sera d'autant
plus personnelle qu'elle ne s'adressera pas servilement à la lettre des



LA DÉCLARATION DE FOI DE 1936 203

formules, mais au message de salut qu'elles expriment ». Cela parut
un peu subtil pour une liturgie. De plus l'opposition entre la « lettre
des formules » et le « message de salut qu'elles expriment » sentait
assez son fidéisme. Pour éviter cette antithèse, nous avions
personnellement proposé de dire : « L'Eglise n'entend pas vous imposer un
conformisme doctrinal ». Ce fut un beau tapage et on trouva bien des

raisons littéraires et dogmatiques pour éviter ce fameux « non-conformisme

», sans que nous ayions à regretter ce néologisme liturgique.
On est arrivé enfin à cette rédaction, qui porte la trace des retouches
incessantes et des modifications successives :

Avant de recevoir les engagements par lesquels vous allez affirmer votre
consécration au service de Dieu et de Jésus-Christ, l'Eglise vous invite à

donner publiquement votre adhésion à sa déclaration de foi.
Celle-ci vous rappelle, en même temps que les principes permanents de la

Réforme, les faits et les vérités sur lesquels est fondée l'Eglise de Dieu.
Vous lui donnerez votre adhésion joyeusement, comme une libre et

personnelle affirmation de votre foi. Sans vous attacher à la lettre de ses

formules, vous proclamerez le message de salut qu'elles expriment. Ainsi sera
maintenue la prédication fidèle de l'Evangile, selon le témoignage apostolique

et conformément à la tradition de foi et de vie chrétienne que nous

avons reçue de nos Pères.

Le « sans vous attacher à la lettre de ses formules » marque la

crainte que le littéralisme ne soit imposé aux candidats. Le danger me
semble assez problématique et la crainte illusoire. Il serait beaucoup

plus grave que, par une formule comme celle-là, s'introduisît un
certain latitudinarisme à l'égard des affirmations de la Déclaration de

foi. Mais les chemins par lesquels Dieu nous conduit et le magnifique
renouveau théologique de notre époque nous montrent aussi que ce

danger n'est pas à craindre. Nous pouvons souhaiter que cette
précaution liturgique, malgré tout assez peu à sa place au cours de la

cérémonie de la consécration où tout porte à l'acceptation sans

réserves des exigences totales de Dieu et des affirmations de la foi de

l'Eglise, tombe en désuétude.

En 1934, 1936, 1938, l'affirmation de l'unité était un acte de foi.
En 1939, cette unité réformée s'est montrée d'emblée si nettement
et si fortement restaurée que nous avons eu l'impression en écrivant
ces lignes et en retraçant cette histoire de parler de choses très
anciennes. C'est une des plus grandes marques de la puissance de



204 JEAN CADIER

l'Esprit de Dieu à notre époque dans notre pays, une grâce qui remplit
nos cœurs de joie. Une seule ombre vient la ternir, à la pensée des

quelques Eglises qui ont craint pour la sauvegarde des vérités
évangéliques d'accepter les modifications proposées et ne se sont pas jointes
aux cinq cents Eglises regroupées dans l'unité. Nous pensons à elles

avec affection, sans comprendre leur crainte, et nous souhaitons de

les voir bientôt se joindre à cet ensemble magnifique qui de trois
Unions d'Eglises séparées au cours du XIXe siècle, la Réformée, la
Réformée Evangélique, la Méthodiste, en a fait une seule, sous le

nom glorieux que nous ont laissé nos pères et nos martyrs : L'Eglise
Réformée de France.

Montpellier.
Jean CADIER.


	La déclaration de foi de 1936, fondement de l'unité réformée

