Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 112

Artikel: La déclaration de foi de 1936, fondement de l'unité réformée
Autor: Cadier, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DECLARATION DE FOI DE 1936,
FONDEMENT DE L’UNITE REFORMEE

En 1552 Calvin écrivait a Parchevéque de Cantorbéry, Thomas
Crammer : « Il faut estimer comme un des plus grands malheurs de
notre temps que les Eglises soient si divisées et que la solidarité
humaine soit si peu prisée parmi nous et encore moins la fraternité
chrétienne, dont tous font profession, mais qu’un petit nombre seu-
lement mettent sincérement en pratique. Ainsi, les membres de
I’Eglise étant séparés les uns des autres, le corps est 1a qui saigne ».

Cest la vision de ce Corps du Christ déchiré qui a imposé a notre
époque la volonté de restaurer dans I’Eglise Réformée de France
une unité qu’elle avait connue pendant trois si¢cles et que seuls I’in-
dividualisme et le rationalisme du XIXe siécle avaient réussi 4 briser
momentanément.

Lorsque dans le synode régional de la Dréme, réuni a Bourdeaux
en 1933, la question de 'unité de ’Eglise Réformée fut portée pour
la premiere fois devant une assemblée ecclésiastique par le remar-
quable rapport du pasteur Hébert Roux, une courageuse constatation
fut faite. Sur quel terrain faut-il poser la question de ’unité, deman-
dait le jeune rapporteur ? Il répondait : sur le terrain doctrinal et
ecclésiastique, puisque c’est sur ce terrain qu’en 1872 cette unité a
été détruite. Il faut avoir le courage d’examiner si les raisons doctri-
nales, qui ont rendu en 1872 la rupture inévitable, ont encore assez
de force de nos jours pour que soit perpétuée cette rupture. Si I’en-
quéte entreprise par les synodes révele que les difficultés d’autrefois



184 FEAN CADIER

ont disparu, notre devoir sera de mettre fin 4 une séparation qui n’a
plus sa raison d’étre.

Ainsi, des les premiers pas dans la voie synodale, le chemin était
nettement tracé. Il ne s’agissait aucunement de faire des fusions de
postes et de paroisses pour réaliser des économies en hommes et en
argent. Il ne s’agissait pas non plus de chercher avant tout « ’union
des cceurs et des volontés » et de préparer un rapprochement « spiri-
tuel » en favorisant des rencontres pour la pri¢re et action en com-
mun. Il s’agissait uniquement d’examiner la possibilité pour les
diverses Eglises issues de la Réforme calviniste de se grouper autour
d’une commune confession de foi. « Le protestantisme », disait le
rapport du synode de la Dréme en 1933, « doit rechercher I'unité dans
une commune confession de la foi. »

Par cette affirmation, le synode énoncait une vérité historique.
C’est autour de la Confession de foi de La Rochelle ainsi que de la
Discipline que s’était maintenue au XVI® et au XVIIe siecles la
cohésion de ’Eglise Réformée. Au début du XVIIIe siécle, le premier
synode du Désert tenu par Antoine Court en 1721 a comme premier
article : « Tous les pasteurs, proposants et anciens signeront la Con-
fession de foi contenant quarante articles, faite d’un commun accord
par les Eglises Réformées de France ». Cependant, pour que cette
commune confession de la foi piit étre affirmée comme la condition
indispensable de la restauration de l'unité, il fallait qu’un grand
changement se soit produit dans les esprits depuis le début du
siecle.

Oui, un grand changement s’est produit. Il y a sur notre génération
une défaite et une victoire. Il y a la défaite de ’humain. Nous avons
grandi dans le déchainement d’horreurs sanglantes, ot ’humanité
s’est pour nous a jamais disqualifiée. Ce qui s’est passé depuis dans
le monde n’a pas contribué a la réhabiliter. Nous avons appris a ne
mettre notre confiance qu’en Dieu seul. Car, s’il y a une défaite de
Phomme, il y a une victoire de Dieu. Nous avons salué cette victoire
dans le renouveau spirituel qui, depuis 1922, par des voies diverses,
a passé sur nos Eglises et y a manifesté de grandes grices. Renouveau
de la piété, renouveau de Iétude de la Bible, renouveau de la pensée
théologique, tous ces mouvements ont agi profondément dans les
esprits. Puis sont venues les grandes conférences cecuméniques, et
tout particulitrement Lausanne, qui mettait a la base de son
programme le Symbole des apotres et mettait en face de nos Eglises



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 185

la grande espérance des rapprochements entre les diverses confes-
sions chrétiennes. | _

On peut caractériser ces divers mouvements spirituels, théologi-
ques, cecuméniques en disant qu’ils marquent tous une redécouverte
de la notion d’Eglise. A P'individualisme anarchique du siécle pré-
cédent succede un sens nouveau de ’Eglise, de sa puissance, de sa
tiche. Les mouvements du Réveil, dont nous avons parlé plus haut,
ont abouti a mettre en lumiere la vraie nature de ’Eglise, qui est le
corps du Christ, P'instrument du Christ, ce par quoi il continue au
travers des siécles a parler, a agir, a se révéler, a se donner, a s’in-
carner. La tiche de ’Eglise est essentiellement d’apporter au monde
un témoignage collectif. Elle perpétue au travers des 4ges et des pays
le message du salut, qui est ’Evangile de Jésus-Christ. Les individus
passent, ’Eglise demeure et transmet de génération en génération
la prédication de la Croix.

Appelée ainsi de par sa nature méme a prdclamer la vérité qui est
en Jésus-Christ, I’Eglise définit cette vérité par une profession de foi.
A ceux qui lui demandent compte de son existence, elle répond en
formulant le message qui lui a été confié. La confession de foi est
avant toutes choses un acte de témoignage : « Nous croyons..., nous
confessons... ». Son réle est nettement positif, orienté vers la conquéte
des dmes et vers le service que I’Eglise doit & son chef. Par suite
toute confession de foi doit étre rédigée en langage simple, compré-
hensible et éviter les termes théologiques et les allusions qui ne
peuvent étre saisies que par des initiés ou des spécialistes.

Par cette définition de la confession de foi-témoignage, nous écar-
tons deux conceptions qui ne se sont que trop affrontées depuis un
demi-siecle et que nous appellerons la confession de foi-barri¢reet la
confession de foi-renseignement.

Pour les uns, en effet, la confession de foi est placée au seuil de
PEglise pour en fixer les conditions d’entrée. Elle est comme le mot
de passe que l'on doit prononcer a loreille du factionnaire pour
franchir le pont-levis; ou, pour prendre une comparaison biblique
souvent employée, elle est le chibboleth qu’il convient de bien pro-
noncer, si ’on veut passer sans encombre le gué que gardent les gens
de Galaad. Elle sert de contréle sur les pasteurs qui désirent accom-
plir leur ministere dans I’Eglise. Nous trouvons qu’une telle conception
de la confession de foi éliminatoire marque un oubli complet de la
tiche de I’Eglise. Elle se complait en elle-méme, elle se considere



186 FEAN CADIER

comme une fin. Elle oublie que le meilleur moyen de conserver la
vérité qui lui a été confiée, c’est de la précher, c’est de la dépenser
en quelque sorte, c’est de la répandre avec ardeur et compassion
dans le monde, au lieu de la protéger jalousement comme un trésor
menacé.

Il faut justement reprocher a une certaine conception de l'ortho-
doxie d’avoir si peu confiance dans la puissance de la vérité qu’elle
a toujours l’air de la considérer comme en péril. Spurgeon, auquel
on demandait un jour de faire partie d’une ligue de défense de la
Bible, répondit: « Lichez un lion dans la rue et vous verrez qu’il
saura bien se défendre tout seul ». Ainsiiln’est pas demandé a ’Eglise
de protéger la vérité révélée, mais bien de se laisser protéger et
réformer sans cesse par elle. Certes, tous ceux qui ont charge d’en-
seigner dans 1’Eglise doivent savoir qu’ils ont a conformer leur
enseignement a la vérité qui a été confiée a cette Eglise. Leur foi
personnelle doit étre informée et dirigée par la foi de ’Eglise. Mais
Pattitude des pasteurs envers la confession de foi est moins de la
juger, de ’analyser, de savoir ce qu’ils peuvent en prendre ou en
laisser, que de se laisser juger, contréler et posséder par elle.

Tout aussi fAcheuse est la conception de la confession de foi-rensei-
gnement. Dans cette conception, la confession de foi est un texte de
valeur historique, bon a étre rangé dans un Corpus, dans un traité
de symbolique, et qui définit la position doctrinale d’une Eglise,
sans que les pasteurs et les fideles de cette Eglise aient a se sentir liés
par ce texte. Ici encore, nous nous trouvons devant une conception
statique de la confession de foi et aussi de ’Eglise. La pensée qu’une
ceuvre de conquéte est imposée par le Christ sauveur & cette commu-
nauté qui se réclame de son nom est absente. La pensée que pour
cette propagation de I’Evangile un programme défini, un exposé de
la vérité révélée est nécessaire est aussi absente. Nous comprenons
que, tant que les diverses tendances qui se partageaient le protes-
tantisme réformé sont restées sur cette position d’une confession de
foi éliminatoire a accepter ou & refuser, ou d’une confession de foi his-
torique a étudier ou a ranger dans les archives, tant qu’elles ont
considéré la confession de foi comme une arme que les uns voulaient
manier pour se défendre contre I’hérésie et que les autres voulaient
accrocher 4 une panoplie, mais que personne ne se souciait d’em-
ployer pour conquérir des 4mes 4 Jésus-Christ, beaucoup n’aient eu
pour la confession de foi que répugnance et horreur. Tout fut changé,



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 187

du jour ou, devant la tiche immense qui I’attendait, "Eglise a com-
pris que le temps des querelles ecclésiastiques était passé et qu’elle
devait consentir a étre vraiment I'Eglise, le groupe auquel est confié
le témoignage collectif de la Parole de Dieu. C’est parce qu’elle a
compris qu’elle devait étre ’Eglise confessante, continuant la tra-
dition des martyrs du XVIe et du XVIIe si¢cles, que ’Eglise Réformée
de France a retrouvé le sens dynamique et conquérant de la confes-
sion de foi et que, du coup, les préventions que certains gardaient
contre le principe méme des confessions de foi sont tombées.

*
* *

Entrons, aprés ces trop longs préliminaires, dans I’histoire de la
Confession de foi de 1936, qui a été la base de la restauration de
Punité réformée. Fixons tout d’abord quelques dates.

En 1933, deux synodes régionaux, celui de la Dréme, appartenant
aux Eglises Réformées Evangéliques, et celui de I’Ardeche, apparte-
nant aux Eglises Réformées, envoyerent d’un commun accord a leurs
synodes nationaux respectifs un veeu demandant I’étude en commun
des vraies conditions de I'unité réformée, sur le plan ecclésiastique,
doctrinal et disciplinaire. Cette démarche spontanée des deux sy-
nodes régionaux fut accueillie & 'unanimité par les deux synodes
nationaux siégeant au méme moment a Paris, dans 1’église de
I’Oratoire pour le Synode Réformé, dans 1’église d’Auteuil pour le
Synode Réformé Evangélique, en juin 1933. Chaque comité direc-
teur des deux Unions Nationales décida d’entreprendre cette
étude en commun, en nommant une délégation choisie dans son
sein, appelée Délégation mixte. Cette Délégation mixte devait
poursuivre Iétude des différentes questions et porter le résultat de
ses études devant la réunion pléniére des deux comités directeurs,
appelée Assemblée pléniere, a laquelle seule appartenaient les déci-
sions, chaque comité directeur restant naturellement responsable
devant le synode national qui ’avait nommé.

J’ai eu le grand privilege de faire partie, presque dés le début, de la
Délégation mixte et de suivre ainsi de trés prés ses travaux. Qu’il
me soit permis de dire que, dé¢s le début de cette étude en commun,
nous nous sommes sentis dominés par une volonté qui venait de
plus loin que les hommes. Aux moments les plus délicats, nous avons
vu se manifester, au travers de ’humilité et de la confiance réci-
proque, une direction d’en haut, qui soudain aplanissait les diffi-



188 FEAN CADIER

cultés surgies. Les hommes qui étaient la croyaient se connaitre. Ils
s’étalent rencontrés dans bien des assemblées fraternelles, ils avaient
lu les écrits les uns des autres. Mais ils s’apergurent bien vite
qu’au fond ils ne se connaissaient pas et que bien des préjugés incon-
sciemment gardés s’évanouissaient dans cette confrontation de
doctrines qui s’avéraient si fortement identiques. Et surtout, il y a
eu la priére commune, pas toujours formulée et cependant présente
et agissante au cours des séances, et aussi certainement la priere d’un
grand nombre d’intercesseurs inconnus. Tout cela laisse a ceux qui
ont vécu ces heures quelque chose de tres fort, et qu’ils ne sauraient
oublier. Ils ont regu en tout cas la certitude que I’ceuvre entreprise
était bien I’ceuvre du Dieu qui répare les breches et, s’ils n’ont pas
su faire partager a tous cette certitude, du moins ils en gardent la
force sereine et la joie indestructible.

En 1934, sous linfluence des conférences pastorales évangéliques
du Midi, réunies a Lunel, la commission permanente des Eglises
Réformées Evangéliques posa devant la Délégation mixte dans sa
séance du zo février trois questions :

1. I’Eglise doit-elle avoir une déclaration de foi ?

2. Quelle doit étre Padhésion des pasteurs ?

3. Quelles objections les Eglises Réformées ont-elles ala Décla-
ration de foi de 1872 ?

Le 16 octobre de la méme année 1934, M. le pasteur A.-N. Bertrand
répondait a ces trois questions, dans une lettre écrite au nom du
comité général des Eglises Réformées, dont il était le président. Il
-disait en particulier, en réponse aux deux premiéres questions :

Nous estimons que I’Eglise doit avoir une Déclaration de Foi qui ne soit
pas seulement un programme d’action ou lindication d’une attitude reli-
gieuse, mais qui exprime aussi les vérités fondamentales de la foi; et nous
pensons que cette Déclaration doit recevoir ’adhésion personnelle, sérieuse
et réfléchie des pasteurs. Nous ne songeons pas du tout a mettre a la base de
PEglise un document sans autorité et auquel serait conféré une sorte d’hono-
rariat... Nous savons combien il est difficile de rédiger une Déclaration de
Foi et d’y inclure sous une forme accessible & nos contemporains la substance
éternelle de PEvangile de Jésus-Christ. Mais si nous entreprenons ensemble
cette tiche, non point en comptant sur notre compétence théologique ou
notre subtilité d’esprit, mais en demandant a Dieu de vivifier notre foi, si
nous cherchons pour elle une expression digne du Christ et de Pamour dont
nous avons été aimés, nous ne doutons pas que Dieu ne subvienne a nos fai-



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 189

blesses, ne pardonne nos infidélités et ne donne 4 son Eglise le privilége de
confesser joyeusement toute sa foi (),

Cette réponse était d’une importance capitale. Les Eglises Réfor-
mées, qui jusqu’a ce moment-la s’étaient montrées rebelles au prin-
cipe d’une déclaration de foi et qui n’avaient voulu qu’une déclara-
tion de principes, affirmaient qu’elles estimaient que ’Eglise devait
avoir une déclaration de foi et que les pasteurs devaient lui donner
leur adhésion personnelle. Le pas décisif vers 'unité était accompli.

Restait cependant la troisitme question posée : « Quelles objections
les Eglises Réformées ont-elles a la Déclaration de foi de 1872 ?»
Qu’a cette question le Comité général de ces Eglises réponde : «Au-
cune objection », et I'unité paraissait d’emblée réalisée, par le simple
retour de ceux qui en 1872 s’étaient séparés, parce qu’ils n’avaient
pas cru devoir admettre cette déclaration. Or, telle ne fut pas la
réponse du Comité général. Dans la lettre dont nous avons cité
le début, le pasteur A.-N. Bertrand manifestait les réserves de son
Comité a P’égard de cette déclaration de foi. Puisqu’aussi bien on
paraissait linviter & formuler des objections, il n’hésitait pas a le
faire « dans un profond respect pour les vérités évangéliques énoncées
par un texte auquel se référait la propre Déclaration de principes des
Eglises Réformées»n. Ces réserves portaient d’abord sur le fait que
la Déclaration de foi de 1872 a une histoire. Elle a été établie pour
réagir contre certaines tendances considérées comme dangereuses
pour Eglise. Elle a été écrite a un moment de lutte et elle en porte
la trace dans des expressions défensives comme : « Elle conserve, elle
maintient... ». Depuis soixante ans, elle a été le point névralgique des
discussions ecclésiastiques. D’autre part, elle n’est pas orientée vers
le dehors, elle n’est pas un instrument d’évangélisation, elle n’a pas
Paccent d’un témoignage. Elle est fort incomplete. Elle ne fait pas
mention de la prédication de Jésus-Christ. Par la formule: «au-
torité souveraine des Saintes Ecritures en matiére de foi », sans doute
a-t-on voulu réserver quelque liberté a la critique en limitant I’auto-
rité de Ecriture & ce qui est matiere de foi. Mais on ne voit pas bien
quelle souveraineté réelle peut encore revendiquer une autorité dont
le domaine est défini par une formule si élastique que chaque fidele
peut a son gré en fixer les limites. Objections précises, qui portaient
droit et dont on ne pouvait que sentir la force. Et par-dessus ces

(1) Cette lettre a été publiée dans le numéro du 20 mars 1935 d’Evangile et Liberté.



190 YEAN CADIER

objections historiques ou terminologiques, chacun sentait une
objection non formulée, mais qui n’en avait pas moins de force, une
objection que nous appellerons psychologique et qui était celle-ci:
Pouvait-on demander a des fréres séparés de revenir purement et
simplement 4 un document qui avait été la cause méme de leur
séparation ?

Il ne faut cependant pas se cacher que cette réponse si nette a la
troisitme question mettait ]Ja Commission permanente des Eglises
Réformées Evangéliques dans le plus grand embarras. D’un coté,
elle était liée par la décision du synode national de Castres (1934) qui
avait nettement précisé¢ que I'unité réformée ne pouvait étre recher-
chée que sur la base des affirmations de la Déclaration de foi de 1872,
décision certes étroite et qui liait singulierement les membres de la
Délégation mixte, mais qui avait pour eux force de loi. De lautre,
elle avait obligé le Comité général des Eglises Réformées a lui dire
d’une maniére trés nette qu’il ne pensait pas que le texte de 1872
puisse servir de base a I'unité. A vues humaines, les pourparlers
étaient dans une impasse. C’est ici que devait se manifester cette
intention divine qui est au-dessus de tous nos obstacles et de nos
courtes vues. _

En effet, au début de la séance de la Délégation mixte du 15 jan-
vier 1935, M. le pasteur Méjan, secrétaire général de la Commission
permanente des Eglises Réformées Evangéliques, présenta un projet
de déclaration de foi. Il s’était demandé si, en tenant compte des
objections si nettes de M. le pasteur A.-N. Bertrand, il ne pourrait
apporter au texte de 1872 des modifications et des adjonctions, qui
en feraient une déclaration a la fois ancienne et nouvelle, contenant
les affirmations essentielles que les Eglises évangéliques ne pensaient
pas pouvoir abandonner et cependant orientée vers I’Evangélisation
et la Mission.

Un coup d’ceil .sur le tableau synoptique ci-joint permettra de
comparer le texte de 1872, le projet primitif de M. Méjan et enfin le
texte définitif voté en 1936.

TEXTE DEFINITIF DE 1936

TEXTE DE 1872 ProjET PRIMITIF 1935 I
Au moment ou elle re- Au moment ou elle re- Au moment ou elle con-
prend la suite des Synodes  trouve son unité séculaire fesse sa foi au Dieu souve-
interrompus depuis tant dans une foi commune, rain et au Christ Sauveur

d’années,



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 191

PEglise Réformée de France

Eprouve avant toutes
choses le besoin de rendre
grices a Dieu et de témoi-
gner son amour a Jésus-
Christ son divin chef, qui
Pa soutenue et consolée
durant le cours de ses
épreuves.

Elle déclare par l'organe
de ses représentants qu’elle
reste fidéle aux principes
de foi et de liberté sur les
quels elle a été fondée.

Avec ses Péres et ses
Martyrs dans la Confes-
sion de La Rochelle, avec
toutes les Eglises de la
Réformation dans leurs
divers Symboles, elle pro-
clame

PEglise Réformée de France

Eprouve avant toutes
choses le besoin de rendre
grices au Dieu des miséri-
cordes et délivrances et de
faire monter vers lui le cri
de sa reconnaissance et de
sa joie.

Elle déclare par I’organe
de ses représentants qu’elle
reste fidéle aux principes
de foi et de liberté sur
lesquels elle a été fondée.

Avec ses Péres et ses
Martyrs, dans la confes-
sion de La Rochelle, avec
toutes les Eglises de la
Réformation dans leurs
divers Symboles

PEglise Réformée de France

Eprouve avant toutes
choses le besoin de faire
monter vers le Pére des
miséricordes le cri de sa
reconnaissance et de son
adoration

Fidéle aux principes de
foi et de liberté sur lesquels
elle est fondée.

II

Dans la communion de
PEglise universelle, elle af-
firme la perpétuité de la
foi chrétienne a travers
ses expressions successives
dans le Symbole des apd-
tres, les Symboles cecumé-
niques et les Confessions
de Foi de la Réforme,
notamment la Confession
de La Rochelle. Elle en
trouve la source dans la
Révélation centrale de ’E-
vangile :

Dieu a tellement aimé le
monde qu’il a donné son
Fils unique afin que qui-
conque croit en lui ne pé-
risse point, mais qu’il ait
la vie éternelle.

Avec ses Péres et ses
Martyrs, avec toutes les
Eglises issues de la Ré-
forme



192

Pautorité souveraine des
Saintes Ecritures en matiére
de foi

et le salut par la foi en
Fésus-Christ, Fils unique
de Dieu, mort pour nos
offenses et ressuscité pour
notre fustification.

Elle conserve donc et
elle maintient 4 la base de
son enseignement, de son
culte et de sa. discipline,
les grands faits chrétiens,
représentés dans ses sacre-
ments, célébrés dans ses
solennités religieuses et ex-
primés dans ses liturgies,
notamment dans la Con-
fession des péchés, dans le
Symbole des Apébtres et
dans la liturgie de 1la
sainte Céne.

FEAN CADIER

Elle reconnait par le
témoignage intérieur du
Saint-Esprit Pautorité sou-
veraine de PEcriture sainte,
régle de la foi et de la vie.

Elle proclame le salut
par grice, par le moyen de
la foi en Fésus-Christ Fils
unique de Dien, mort pour
nos offenses et ressuscité
pour mnotre justification.

Elle conserve donc et
elle maintient 4 la base de
son ensecignement, de son
culte et de sa discipline,
les grands faits chrétiens,
représentés dans ses sacre-
ments, cblébrés dans ses
cérémonies religieuses et
exprimés dans ses liturgies,
notamment dans la Confes-
sion des péchés, dans le
Symbole des Apétres et
dans la liturgie de la sainte
Céne.

Emue de compassion de-
vant les multitudes sans
berger, elle attend de tous
ses membres qu’ils
vent Dieu dans la personne
de leurs fréres et se consa-

Ser-

crent avec les vrais disci-
ples du Maitre : a la libé-
ration des 4dmes qui se

II1

Elle affirme Pautorité
souveraine des Saintes Ecri-
tures, telle que la fonde le
témoignage intérieur du
Saint-Esprit, et reconnait
en elles la régle de la foi

et de la vie.

v

Elle proclame, devant la
déchéance de I’homme, [le
salut par grice, par le
moyen de la for en Fésus-
Christ, Fils wunique de
Dieu, qui a été livré pour
nos offenses et qui est ressus-
cité pour notre justification.

\%

Elle met a la base de
son enseignement et de son
culte les grands faits chré-
tiens affirmés dans ’Evan-
gile, représentés dans ses
sacrements, célébrés dans
ses solennités religieuses et
exprimés dans sa liturgie.

VI

Pour obéir a sa divine
vocation, elle annonce au
monde pécheur ’Evangile
de la repentance et du par-
don, de la nouvelle nais-
sance, de la sainteté et de
la vie éternelle.

Sous I’action du Saint-
Esprit, elle montre sa foi



LA DECLARATION DE FOI DE 1936

perdent ; au réveil et a
Pédification de celles qui
se rattachent 4 PEglise ; a
Pévangélisation de la Pa-
trie et a la réconciliation
des peuples par ’Evangile;
a la conquéte du monde
paien par l’ceuvre mis-
sionnaire ; a l'unité par-
faite du Corps de Christ,
afin que viennent par le
triomphe de son chef le
Royaume de Dieu et sa
justice. A celui qui peut
par la puissance qui opére
en nous faire infiniment
au dela de ce que nous
demandons et pensons, a
Lui soit la gloire dans
PEglise et en Jésus-Christ,
dans tous les Ages, aux

193

par ses ceuvres; elle tra-
vaille dans la priére au
réveil des Ames, a la mani-
festation de 1’'Unité du
Corps de Christ et 4 la paix
entre les hommes. Par
Pévangélisation, par I’ceu-
vre missionnaire, par la
lutte contre les fléaux so-
ciaux, elle prépare les che-
mins du Seigneur, jusqu’a
ce que viennent par le
triomphe de son chef le
Royaume de Dieu et sa
justice.

A celui qui peut par la
puissance qui agit en nous
faire infiniment au dela
de ce que nous demandons
et pensons, & Lui soit la
gloire dans PEglise et en

siécles des siécles. Amen.  Jésus-Christ, de généra-
tion en génération, aux

siécles des siécles. Amen.

On peut se rendre compte que les affirmations essentielles de la
Déclaration de 1872 étaient donc passées dans le projet présenté par
M. Méjan. Soumis dans la séance du 15 janvier 1935 a la délégation
des Eglises Réformées et examiné par elle, ce projet primitif fut
accepté par elle comme base d’étude. Les pourparlers reprenaient.
Quelle était la raison de cette acceptation ?

Elle venait surtout, a notre avis, de ce que les représentants des
Eglises Réformées se rendaient compte que la délégation des Eglises
Réformées Evangéliques avait quitté une position jalousement
maintenue dans le passé, a savoir le caractére intangible de la Décla-
ration de 1872. En effet la révision de cette Déclaration de foi avait
été demandée en 1902, au Synode d’Anduze, par M. le pasteur Elie
Gounelle entre autres. Parmi les modifications demandées par sa
pétition, je releve celle-ci: « [Plaise au Synode d’Jadjoindre au texte
actuel de la Déclaration, qui porte « le salut parlafoien Jésus-Christ »,
les mots « par grice », qui sont évidemment sous-entendus, mais dont
Pomission dans ce passage comme dans tout le document est profon-

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8., t. XXvI1I (N°® 112, 1939). 13



194 FEAN CADIER

dément regrettable et inconcevable au point de vue biblique, dogma-
tique et religieux ». Cela n’avait rien que de treés normal. Cependant
le principe de la revision ne fut pas adopté et ’adjonction proposée
ne fut pas faite.

Or la revision de la Déclaration de foi était possible. Elle était pos-
sible d’apres les statuts qui avaient envisagé, dans leur article 33, la
modification «y compris le préambule », c’est-a-dire le paragraphe
liminaire qui contient la Déclaration de foi. Elle était possible d’apres
la tradition réformée. L’article § de la Confession de foi de La Rochelle
dit : « Toutes choses doivent étre examinées, réglées et réformées
selon la Parole de Dieun». Les synodes nationaux d’autrefois ont
opéré plusieurs revisions de la Confession de foi. Comme I’écrivait
en 1829 Samuel Vincent : « La doctrine était fixée, mais les mémes
corps qui I’avaient fixée étaient la dans toute leur indépendance pour
y apporter les changements que les progrés de la lumitre et de la
vérité pouvaient exiger» ™,

En 1902, en se refusant par principe a toute révision, le Synode
national semblait avoir fait preuve d’un immobilisme regrettable.
Il avait paru dominé par la crainte de toucher a un document qui, si
respectable soit-il, était, comme tout document humain, perfectible.
Or voici qu’en 1935 les représentants des Eglises Réformées Evan-
géliques proposaient eux-mémes une révision importante, qui s’ef-
forcait de tenir compte des objections présentées. Leur attitude était
changée. Un chemin était ouvert vers l'unité. Il fallait y marcher
d’un commun accord, avec confiance, avec espoir. Des études subsé-
quentes de la délégation mixte, le projet Méjan est sorti tres étendu
et complété, et il est devenu la Déclaration de foi de 1936, votée a cette
date par les synodes nationaux.

En un sens, on aurait souhaité un texte nouveau, distinct des décla-
rations antérieures. Mais la Délégation mixte était limitée dans son
action par les décisions des synodes et a dii se plier aux circonstances.
D’autre part, sa tiche était moins de formuler une confession de foi
proprement dite, énumérant les doctrines et les précisant, que de
fournir aux Eglises séparées une base commune, un terrain de rencon-
tre, une déclaration de foi. Cette distinction entre confession de foi
et déclaration de foi doit étre clairement maintenue. En fait, ’Eglise
Réformée de France n’a jamais eu qu’une confession de foi. C’est celle

(*) Samuel VincenT, Du Protestantisme en France, p. 133.



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 195

qui a été rédigée au synode constituant de Paris en 1559, animée d’un
souffle de ferveur et d’admirable piété, témoignage rendu au caractére
unique de la personne et de 'ceuvre de Jésus-Christ, presque entie-
rement inspiré par Calvin. Treize ans apres, au synode de La Rochelle,
cette confession de foi était reconnue comme la confession officielle
des Eglises Réformées de France et de Béarn. Elle n’a jamais été
abrogée. En 1721, Antoine Court la replagait au seuil de toute son
ceuvre de restauration du protestantisme persécuté, que le prophé-
tisme sauvait et menagait en méme temps. En 1830, Adolphe Monod
mettait les adversaires du Réveil au défi de prouver que cette confes-
sion de foi n’était plus en vigueur. Elle demeure la seule vraie con-
fession de foi de ’Eglise Réformée de France. Une déclaration de foi
n’a pas le méme role. Plus ecclésiastique que dogmatique, elle a un
role temporaire, elle est une affirmation minimum, elle apporte les
données essentielles d’un consensus. Telle fut la Déclaration de foi
de 1872, dont son auteur, Charles Bois, ne cachait pas le caractére
conciliateur. Telle est la Déclaration de foi de 1936.

Nous allons maintenant en entreprendre Iétude, en la divisant
pour plus de commodité par paragraphes, comme sur le tableau
synoptique dressé plus haut. Il est bien évident que les remarques
qui suivent n’engagent que ma propre responsabilité et non les
Commissions synodales qui ont préparé ces textes.

1° Son début proclame la souveraineté de Dieun, la grande doc-
trine calviniste. Nous aurions personnellement aimé que ffit dés ces
premiers mots inscrite 1’affirmation trinitaire, par la mention de la
foi au Saint-Esprit créateur de vie, a c6té de la foi au Dieu souverain
et au Christ sauveur.

Suit le rappel des principes de foi et de liberté, qui montrent dans
quel esprit Padhésion a cette Déclaration sera demandée, comme
nous le verrons plus loin.

2° La mention de ’Eglise universelle marque ici ’influence pro-
fonde des grands mouvements cecuméniques. L’horizon s’est élargi.
La participation des délégués francais aux conférences de Stockholm
et de Lausanne a ouvert devant nos Eglises les perspectives de
Punion des confessions chrétiennes et a fait constater leur parenté
profonde. La Confession de La Rochelle (article 5) avouait les trois
Symboles, a savoir des Apdtres, de Nicée et d’Athanase, parce qu’ils
sont conformes a la Parole de Dieu. Ces symboles sont ici rappelés
comme des expressions successives de la foi chrétienne. On a trouvé a



196 YEAN CADIER

ces mots: « perpétuité de la foi chrétienne a travers ses expressions
successives » un relent de fidéisme. C’est plutét le rappel du carac-
tére historique de ces différents symboles.

Je ne puis pas dire que la citation de Jean 111, 16 me paraisse a sa
place dans une déclaration de foi, non plus que toute autre citation
biblique, car une déclaration de foi me parait plutét étre la maniére
dont une Eglise affirme, en ce qui la concerne et suivant la vocation
qui lui a été adressée, la Révélation biblique. Une déclaration de foi
qui serait composée de textes bibliques paraitrait se dispenser de cette
tiche, se refuser a cette vocation personnelle.

3° Le paragraphe relatif a I’autorité des Ecritures Saintes est celui
qui a suscité le plus de controverses. On a vu plus haut la critique
adressée a I’expression : « autorité souveraine des Saintes Ecritures
en matiere de foi ». Qu’est-ce qu’une souveraineté dont immédiatement
on fixe les limites, et quelles sont les limites exactes de ce « en matiére
de foi» ®W? Lanouvelle Déclaration a préféré affirmer sans réserves
Pautorité souveraine des Saintes Ecritures. Elle a seulement précisé
la mani¢re dont cette autorité s’exerce et le domaine dans lequel
elle s’exerce.

Comment s’exerce 'autorité souveraine des Saintes Ecritures ? Par
le témoignage intérieur du Saint-Esprit. Nous retrouvons ici une des
doctrines fondamentales du calvinisme. L’autorité de PEcriture est
garantie dans le systéme romain par Pautorité de I’Eglise. Mais c’est
Pappuyer sur une autorité humaine. Calvin écrit alors :

Or si nous voulons bien pourvoir aux consciences, & ce qu’elles ne soient
point tracassées sans cesse de doutes et légéretés, qu’elles ne chancellent point

() Colani disait au synode de 1872 : « Vous reconnaissez 4 la Bible une autorité
illimitée, dans certaines limites ! Un pouvoir n’est souverain qu’a la condition de
n’étre borné par aucun autre et de décider lui-méme ou s’arréte son action. « En
matiére de foi.» C’est vous, bien évidemment, et non la Bible qui allez nous dire
ce qui est de foi et ce qui n’en est pas. Ou placerez-vous la limite ? Pour le vieux
croyant, et peut-étre y en a-t-il encore un, la Bible tout entiére est matiére de foi,
chaque mot étant inspiré de Dieu, de sorte qu’on ne peut sans impiété en retrancher
la moindre syllabe. Au fond, vous voulez faire une part 4 la Bible et une part 4 la
critique, une part a 'esprit de vos péres et une part a l'esprit moderne, et ce par-
tage, vous le cachez sous cette formule aussi sonore que vague. Sachez-le, cette
formule est tellement élastique qu’elle nous abriterait, nous aussi bien que vous, si
nous voulions 'accepter. Celles de nos hardiesses qui vous irritent le plus seraient
toutes justifiées par cette réserve : en matiére de foi, car jamais aucun de nous n’a
porté atteinte a ce qu’il considére comme l'objet de la foi. Si donc nous n’acceptons
pas votre formule, ¢’est que nous avons horreur de I'équivoque ». E. BERs1ER, His-
toire du Synode de 1872, 1, 264.



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 197

et n’hésitent point a tous scrupules, il est requis que la persuasion, que nous
avons dite, soit prise plus haut que de raisons humaines, ou jugements ou
conjectures, & savoir du témoignage secret du Saint-Esprit... Bien que Dieu
seul soit témoin suffisant de soi en sa Parole, toutefois cette parole n’obtiendra
point foi au cceur des hommes si elle n’y est scellée par le témoignage inté-
rieur de PEsprit. Par quoi, il est nécessaire que le méme Esprit qui a parlé
par la bouche des prophétes entre en nos cceurs et les touche au vif pour les
persuader que les prophétes ont fidélement mis en avant ce qui leur était
commandé d’en haut (Inst. Chr. 1, vii).

La pensée de Calvin est claire. La Bible n’atteint I’Ame et ne «la
touche au vif » que par une action intérieure du Saint-Esprit. La foi
est ’ceuvre du Saint-Esprit en nous. Ce n’est que par cette action de
PEsprit divin qu’une certitude est créée, qu'une promesse de I'Ecri-
ture prend pour nous un sens personnel, en un mot que, par la Bible,
la Parole de Dieu nous est directement adressée et nous prend a
partie. L’autorité de la Bible, son droit de commander a notre vie et
de nous conduire dans la vérité, est un résultat de ’ceuvre du Saint-
Esprit en nous. Cela ne veut pas dire que la Bible en tant qu’écrit
ne contienne pas la vérité. Mais ce n’est pas sur le terrain intellectuel,
extérieur et en quelque sorte historique que Calvin se place. Il parle
seulement de 1’autorité de la Bible pour nous apporter le salut, pour
nous donner la révélation de la grice de Dieu pour nous. Voild
Pautorité dont Calvin parle, autorité religieuse et vivante. Nous
pouvons constater que la Bible est vraie, par son accord avec les
écrivains antiques, avec les inscriptions, avec les données de I’his-
toire. Mais cette véracité sera pour nous sans utilité, cette véracité
ne nous sauvera pas, si le Saint-Esprit, se servant de la Bible comme
d’un instrument pour nous faire entendre la parole de la grice, ne
vient nous convaincre non pas de la véracité de ce livre, mais de
son pouvoir pour diriger notre vie et pour nous assurer des pro-
messes de Dieu. La Bible sans le témoignage du Saint-Esprit est un
livre vrai. La Bible avec le témoignage du Saint-Esprit est un livre
puissant et contraignant, le livre de la Révélation de Dieu. La men-
tion du témoignage du Saint-Esprit ne livre donc pas lautorité de
la Bible au subjectivisme des opinions ou des impressions humaines.
Elle rappelle que cette autorité est dans la main de Dieu, le seul qui
puisse conférer une autorité. Car la Réforme a osé ce risque de n’avoir
dans I’Eglise aucun appui visible, aucune certitude assurée par des
édits et des décisions de corps constitués, mais seulement ’appui



198 YEAN CADIER

caché et intérieur du Saint-Esprit. C’est son risque, c’est aussi sa
grandeur.

Le domaine dans lequel s’exerce une autorité, que fonde seulement
le témoignage du Saint-Esprit, c’est celui de la foi et de la vie. Nous
avons repris le mot des anciennes confessions de foi, « régle de foi»
regula fidei. Car, selon P’article de la Confession de foi de La Rochelle,
déja cité, « toutes choses doivent étre examindes, réglées et réformées
par la Parole de Dieu » (art. §).

4° Du second grand principe de la Réforme, qui est ensuite énoncé
par la Déclaration de 1936, nous ne dirons que peu de chose, bien
qu’il en soit comme I’affirmation centrale, celle par laquelle elle est
un témoignage chrétien : « Elle proclame, devant la déchéance de
Phomme, le salut par grace, par le moyen de la foi en Jésus-Christ,
Fils unique de Dieu, qui a été livré pour nos offenses et qui est ressus-
cité pour notre justification ». Nous remarquerons seulement que cette
rédaction marque un progrés certain sur le texte de 1872 par ’ad-
jonction de ces deux doctrines trés calvinistes: «la déchéance de
Phomme » et «la grice ». Déchéance marque mieux encore que chute
la corruption radicale de ’homme par le péché.

5° Nous trouvons ensuite ’affirmation que ’Eglise Réformée met
a la base de son enseignement et de son culte « les grands faits chré-
tiens ». Nous avons déja eu l'occasion de regretter que la nouvelle
déclaration de foi n’ait pas pu abandonner certaines expressions deve-
nues, par les discussions qu’elles ont suscitées dans le passé, tabou
pour les uns et pénibles pour les autres. Parmi ces expressions, celle-ci :
«les grands faits chrétiens» m’apparait personnellement comme
facheuse a cause de son imprécision méme. Certes, nous comprenonsv
bien son sens profond. C’est I’afirmation que I’Eglise chrétienne est
fondée sur des faits, historiques, constatés et dont les apotres sont
les témoins. « Ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de
nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché
concernant la Parole de vie, nous vous I’annongons » (I Jean 1, 1).
« Il faut que parmi les hommes qui nous ont accompagnés pendant
tout le temps que le Seigneur Jésus a vécu avec nous, depuis le bap-
téme de Jean jusqu’au jour ou il a été enlevé du milieu de nous, il y
en ait un qui soit avec nous témoin de sa résurrection » (Actes 1, 21).
C’est une barriere contre le gnosticisme, toujours renaissant dans
PEglise. A la base de ’enseignement de ’Eglise il n’y a pas une idée,
un mythe, une illusion. Il y a un fait, il y a des faits, il y a une réalité



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 199

historique, ’apparition, dans la personne humaine de Jésus-Christ,
du Fils de Dieu, mort et ressuscité.

Ce n’est donc certes pas ’affirmation que des faits historiques sont a
la base du christianisme que je trouve regrettable dans la Déclaration
de foi de 1872, puis dans celle de 1936, mais bien le vague de cette
expression : «les grands faits chrétiens». Car ces grands faits ne sont
pas explicitement énumérés et définis. La Déclaration de 1872 disait
que ces faits fondamentaux sont ceux qui sont « représentés dans ses
sacrements, célébrés dans ses solennités religieuses, et exprimés dans
ses liturgies, notamment dans la confession des péchés, dans le sym-
bole des apdtres et dans la liturgie de la sainte Céne ». Sous son appa-
rente précision, la formule reste incertaine. Je sais bien que la sainte
Cene commémore le fait de la mort de Jésus-Christ sur la Croix;
mais quel fait chrétien commémore le baptéme ? Veut-on dire que,
d’aprés le chap. vi des Romains, il rappelle 1a mort et la résurrection
du Sauveur? Les solennités religieuses désignent les grandes fétes chré-
tiennes et les événements quelles célebrent : Nogl, la naissance du
Fils de Dieu. Vendredi-saint, la mort de Jésus au Calvaire. Piques,
la résurrection du Seigneur. Ascension, I’élévation du Christ dans la
gloire. Pentecote, le don du Saint-Esprit. Il nous semble que c’est
assez clair. Mais pourquoi tour a tour le Synode de 1872, le Synode
d’Anduze en 1902, la Déclaration de 1936 n’ont-ils pas donné cette
liste d’une fagon nette ? Il vaut autant reconnaitre tout de suite que
c’est parce qu’ils n’ont pas pu donner cette précision et que, pour
rallier un certain nombre d’hésitants, ils ont reculé devant une énu-
mération précise.

Du moins, nous dira-t-on, la précision cherchée se trouve a la fin
de la phrase, dans la mention du Symbole des apotres. La se trouve
une liste précise des faits chrétiens: « Je crois en Jésus-Christ, son
Fils unique, notre Seigneur, qui a été congu du Saint-Esprit et qui
est né de la Vierge Marie. Il a souffert sous Ponce Pilate, il a été cru-
cifié. Il est mort, il a été enseveli, il est descendu aux enfers. Le
troisieme jour, il est ressuscité des morts, il est monté au ciel, il s’est
assis 4 la droite de Dieu, le Pére tout-puissant. De 13, il viendra
pour juger les vivants et les morts ». Si ¢’était vraiment la référence
au Symbole des apdtres qui était la définition essentielle, capitale,
des grands faits chrétiens, pourquoi la Déclaration de 1872 le nom-
mait-elle comme en passant, dans une suite de liturgies, entre la
Confession des péchés, qui ne contient pas 'annonce d’un fait chré-



200 FEAN CADIER

tien, et la liturgie de la sainte Céne qui fait plus que de rappeler le
fait de la mort de Jésus-Christ et proclame surtout le sens de cette
mort et sa valeur expiatoire. Nous aurions compris que la Déclaration
de 1872 dise simplement : «les grands faits chrétiens énumérés dans
le Symbole des apétres ». Cela suffisait. Mais pourquoi se référer seule-
ment au Symbole des apdtres ! Ne vaut-il pas mieux aller directe-
tement a la source, a la Révélation elle-méme, a ’Evangile ? Aussi
la Déclaration de 1936, qui avait déja parlé du Symbole des apotres
dans ses premiéres lignes, 4 c6té des Symboles cecuméniques et de la
Confession de foi de La Rochelle, a préféré dire : «les grands faits
chrétiens affirmés dans ’Evangile ». C’est plus net. C’est plus réformé.
Il nous semble en tout cas que, par cette derni¢re formule, la Décla-
ration de foi de 1936 va plus loin dans la précision que celle de 1872.

On nous dira : Puisque vous avez eu la possibilité d’une rédaction
nouvelle, pourquoi avez-vous gardé I'expression : «les grands faits
chrétiens » et perpétué son imprécision ? Nous répondrons: parce
qu’il nous était difficile dans ce travail, qui devait unir des tendances
diverses, d’étre plus exigeants que ne I’avaient été jusqu’alors les Eglises
Réformées Evangéliques. Il y a eu un certain progres dansla précision,
nous venons de le dire, mais nous ne pouvions réclamer des pasteurs
Padhésion a une déclaration plus étroite que celle qui avait servide base
a la fraction qui se considérait comme la plus fidele a Porthodoxie.

6° Un dernier paragraphe contient une affirmation enti¢érement
nouvelle et qui comble une évidente lacune de la Déclaration de 1872.
On y voit apparaitre un oublié, un délaissé, le Saint-Esprit. Nous
aurions aimé le voir associé au Pere et au Fils dans la phrase liminaire
de la Déclaration de foi. Mais, au moins, il est nommé ici, en relation
avec la fol et les tiches de I’Eglise. Il est rappelé que ’Eglise a une
vocation, qui est d’annoncer ’Evangile. Les grandes réalités de la
vie chrétienne : repentance, certitude du pardon, nouvelle naissance,
sainteté sont ici évoquées. Puis, les grandes tiches de I’Eglise, le
réveil, la marche vers Punité de ’Eglise, I’évangélisation, la mission.
Enfin, la grande espérance chrétienne, le Royaume de Dieu, le triom-
phe de Jésus-Christ, la venue glorieuse du Fils de Dieu. Si discrete
que soit cette déclaration eschatologique, elle est du moins affirmée,
comme le but vers lequel au milieu des travaux et des luttes s’avance
PEglise, tendue vers cet accomplissement des promesses divines.



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 201

Arrivés au terme de cette analyse, nous pouvons nous demander :
la Déclaration de foi de 1936 correspond-elle a la définition que nous
avons donnée en premier lieu ? Est-elle un témoignage de I'Eglise
qui confesse sa foi ?

Nous croyons pouvoir répondre : oui. Certes nous avons dit notre
regret que la Délégation mixte n’ait pas pu rédiger un texte nouveau,
portant en luile souffle dynamique que I’on sent dans la Confession de
foi de La Rochelle ou dans la Confession des synodes de Barmen. Mais
ces textes étalent de vraies confessions de foi de I’Eglise persécutée,
menacée, martyrisée. Ils marquaient le sursaut de la foi, défiant les
menaces des violents contre ’Esprit. Il n’a pas été donné a I’Eglise
Réformée de France de 1936 la grice de souffrir pour le nom de
Jésus-Christ. Mais une grice lui a été faite, celle de savoir que le
temps des séparations était révolu, celle de pouvoir a nouveau se
retrouver unie et forte dans ’amour pour Jésus-Christ et dans la
compréhension mutuelle. Or un texte qui sert de base a une rencontre,
a une refonte, ne peut que porter la trace de certaines traditions anté-
rieures, de certains termes conservés par déférence, de certains
accommodements. Nous sommes les premiers, comme membres de
la Délégation mixte, a sentir ces imperfections. Mais telle quelle, cette
Déclaration de foi a rendu l'unité possible, elle a rallié des éléments
disjoints du Corps de Christ, elle a été considérée comme trés calvi-
niste par les calvinistes et trés méthodiste par les méthodistes (0.
N’était-ce pas la tidche provisoire qu’elle avait a remplir, rassem-
bler en un seul corps les fils de la Réforme dispersés au pays de
France?

Il nous faut, en terminant, dire quelques mots sur Padhésion des
pasteurs a cette déclaration, qui exprime la foi de ’Eglise. En effet
la valeur d’une déclaration peut étre détruite si I’adhésion qui est
demandée n’engage pas vraiment celui qui la donne. Nous ne son-
geons pas a retracer ici les pourparlers longs et difficiles qui ont
préparé la rédaction définitive de la formule d’adhésion. Nous nous
bornerons a P’essentiel.

Les Eglises Réformées n’avaient pas a proprement parler d’adhé-
sion. Chaque candidat au saint Ministére exposait dans une lettre a

(1) Un des théologiens méthodistes les plus connus, le vénérable Dr Scott Lidget,
ayant longuement considéré la Confession de Foi de 1936, a conclu qu’elle donnait
toute satisfaction au point de vue méthodiste et que tout méthodiste pourrait la
signer. Le christianisme au XX¢ siécle, 6 juillet 1939, p. 314.



202 FEAN CADIER

la commission du corps pastoral comment il s’appropriait la déclara-
tion de principes.

Dans les Eglises Réformées Evangéliques, le candidat devait donner
devant la commission de consécration, puis devant ’Eglise assemblée
au moment de la cérémonie de consécration, son adhésion a la Décla-
ration de foi. La procédure était réglée par une décision du synode de
Montpellier (19o6) qui rappelait que «l’intention constante des
Synodes était d’éviter également soit une adhésion littérale et servile,
soit une adhésion qui légitimerait I'indifférence doctrinale et suppri-
merait ’affirmation des grands principes et des grands faits chrétiens
visés par la Déclaration de 1872 ».

Dans sa lettre du 16 octobre 1934, M. le pasteur A.-N. Bertrand
avait déclaré, au nom du comité général des Eglises Réformées, que
« la Déclaration de foi devait recevoir ’adhésion personnelle et réflé-
chie des pasteurs ». Quelque temps apres, les représentants des Eglises
Réformées firent part a la délégation mixte d’un scrupule et d’une
demande. Au moment de la consécration, I’Eglise assemblée qui
entend le oui du candidat sait-elle que ce ouz a déja été prononcé
devant la commission de consécration et que 1’adhésion donnée
devant cette commission a été parfois rendue possible parce que, sur
des points de détail, des difficultés a accepter telle affirmation tex-
tuelle de la Déclaration de foi ont été levées aprés entretien ! La
commission de consécration ne réclame pas une « adhésion littérale

et servile» et elle est juge de la portée des réserves que tel candidat

croirait devoir faire a telle formule de la déclaration. Cela, ’Eglise qui
entend le oui de la consécration ne le sait pas. Ne faudrait-il pas
gqu’au moment de la consécration, quelques phrases introduites dans
la liturgie rappellent a I’assemblée dans quelles conditions exactes
Padhésion a été demandée et donnée ? Tout en trouvant peut-étre ces
scrupules exagérés, les représentants des Eglises Réformées Evangé-
liques ne pouvaient refuser de rappeler au grand jour d’une cérémonie
publique aussi belle et aussi importante que la consécration la méthode
suivie dans le secret d’une séance de commission synodale. Il fut
donc décidé qu’un fragment de liturgie serait rédigé pour rappeler
publiguement les conditions de I’adhésion.

Cette rédaction s’avéra difficile. On ne rédige pas une phrase litur-
gique comme un paragraphe de statuts. Voici une premiére redac-
tion : « L’Eglise attend de ses pasteurs une adhésion qui sera d’autant
plus personnelle qu’elle ne s’adressera pas servilement a la lettre des



LA DECLARATION DE FOI DE 1936 203

formules, mais au message de salut qu’elles expriment ». Cela parut
un peu subtil pour une liturgie. De plus opposition entre la «lettre
des formules » et le «message de salut qu’elles expriment » sentait
assez son fidéisme. Pour éviter cette antithése, nous avions person-
nellement proposé de dire : « L’Eglise n’entend pas vous imposer un
conformisme doctrinal ». Ce fut un beau tapage et on trouva bien des
raisons littéraires et dogmatiques pour éviter ce fameux « non-confor-
misme », sans que nous ayions a regretter ce néologisme liturgique.
On est arrivé enfin a cette rédaction, qui porte la trace des retouches
incessantes et des modifications successives :

Avant de recevoir les engagements par lesquels vous allez affirmer votre
consécration au service de Dieu et de Jésus-Christ, ’Eglise vous invite a
donner publiquement votre adhésion a sa déclaration de foi.

Celle-ci vous rappelle, en méme temps que les principes permanents de la
Réforme, les faits et les vérités sur lesquels est fondée ’Eglise de Dieu.

Vous lui donnerez votre adhésion joyeusement, comme une libre et per-
sonnelle affirmation de votre foi. Sans vous attacher A la lettre de ses for-
mules, vous proclamerez le message de salut qu’elles expriment. Ainsi sera
maintenue la prédication fidéle de PEvangile, selon le témoignage aposto-
lique et conformément a la tradition de foi et de vie chrétienne que nous
avons recue de nos Péres.

Le «sans vous attacher a la lettre de ses formules» marque la
crainte que le littéralisme ne soit imposé aux candidats. Le danger me
semble assez problématique et la crainte illusoire. Il serait beaucoup
plus grave que, par une formule comme celle-13, s’introduisit un cer-
tain latitudinarisme a 1’égard des affirmations de la Déclaration de
foi. Mais les chemins par lesquels Dieu nous conduit et le magnifique
renouveau théologique de notre époque nous montrent aussi que ce
danger n’est pas a craindre. Nous pouvons souhaiter que cette pré-
caution liturgique, malgré tout assez peu a sa place au cours de la
cérémonie de la consécration ou tout porte a Pacceptation sans
réserves des exigences totales de Dieu et des affirmations de la foi de
PEglise, tombe en désuétude.

En 1934, 1936, 1938, Laffirmation de 'unité était un acte de foi.
En 1939, cette unité réformée s’est montrée d’emblée si nettement
et si fortement restaurée que nous avons eu l'impression en écrivant
ces lignes et en retragant cette histoire de parler de choses trés an-
ciennes. C’est une des plus grandes marques de la puissance de



204 FEAN CADIER

I’Esprit de Dieu a notre époque dans notre pays, une grace qui remplit
nos cceurs de joie. Une seule ombre vient la ternir, 4 la pensée des
quelques Eglises qui ont craint pour la sauvegarde des vérités évan-
géliques d’accepter les modifications proposées et ne se sont pas jointes
aux cinq cents Eglises regroupées dans 'unité. Nous pensons a elles
avec affection, sans comprendre leur crainte, et nous souhaitons de
les voir bient6t se joindre a cet ensemble magnifique qui de trois
Unions d’Eglises séparées au cours du XIXe siecle, la Réformée, la
Réformée Evangélique, la Méthodiste, en a fait une seule, sous le
nom glorieux que nous ont laissé nos péres et nos martyrs : L’Eglise
Réformée de France.

Montpellier.
Jean CADIER.



	La déclaration de foi de 1936, fondement de l'unité réformée

