
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 112

Artikel: L'unité de l'Église réformée de France

Autor: Bertrand, A.-N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE

Le protestantisme réformé de France a fait, au cours des cinq
dernières années, un effort considérable en vue de réaliser son unité
d'action et d'unifier son organisation ecclésiastique, en rompant avec
des divisions qui ne paraissaient plus répondre aux réalités spirituelles
de l'heure présente.

Les hommes auxquels les Eglises avaient remis la direction de leur

vie, tant administrative que religieuse, avaient en effet l'impression,
de jour en jour plus nette, que les différentes tendances du protestantisme

réformé ne demeuraient constituées en Eglises distinctes qu'en
raison de malentendus perpétués par le maintien d'attitudes
conventionnelles. Non que la constitution de ces groupements divers n'eût
à l'origine une raison d'être et que l'esprit qui les animait ne fût
différent de l'un à l'autre ; mais ces diversités portaient, en général,

sur des questions secondaires ou dont l'intérêt, pour la majeure partie
des fidèles et même des pasteurs, était aujourd'hui périmé.

De là, l'idée que nos divisions étaient des survivances que rien ne

légitimait ; de là, l'effort pour les faire disparaître. Un effort dont le

résultat constitue un événement considérable, peut-être décisif, dans

l'histoire contemporaine du protestantisme français.
Il est vrai que cet événement intéresse seulement la fraction

réformée du protestantisme, c'est-à-dire celle qui est d'origine et de

tradition calviniste, à l'exclusion des Eglises issues de la Réforme

N. B. — Conférence donnée à Neuchâtel, Lausanne et Genève, les 6, 7 et 8

février 1939, sous les auspices des Amis de la Pensée protestante.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. — N. 8., t. XXVII (n° 112, 1939). II



162 A.-N. BERTRAND

luthérienne. Mais le protestantisme réformé est celui qui s'est trouvé
le plus intimement lié à l'histoire de la France, et c'est d'après lui

que l'opinion non-protestante forge son idée, souvent assez inexacte

d'ailleurs, de notre foi, de notre culte et de notre organisation. On

peut donc dire qu'avec ce remembrement de l'Eglise Réformée, nous
assistons à une position nouvelle du problème protestant en France.

Associé depuis seize années à la vie ecclésiastique française comme
président de l'Union Nationale des Eglises Réformées, associé plus
étroitement encore au mouvement d'unification, puisque la fraction

que je représentais était celle qui avait toujours le plus ardemment
défendu la cause de l'unité protestante, j'ai ressenti comme un grand
honneur l'appel qui me venait de Suisse romande pour vous
documenter sur cet important mouvement de pensée et d'action. Ainsi les

« Amis de la Pensée Protestante » ont estimé que, malgré la part
que j'avais prise personnellement à cette œuvre, je saurais vous en

parler de façon impersonnelle, objective et dépouillée des préjugés et
des préventions de parti. Je m'efforcerai de ne pas les décevoir, non
plus que vous tous, Mesdames et Messieurs, qui avez le légitime désir
d'être impartialement informés. Cependant je ne promets pas de

m'abstenir de tout commentaire, de ne pas vous indiquer, chemin

faisant, par quels principes j'ai été guidé dans ces délicates négociations,

et comment m'apparaît la situation du protestantisme dans

ma patrie, après la solution que nous avons cru devoir donner au

problème de son unité.
Je commencerai donc par exposer les origines de nos divisions

aujourd'hui abolies, et la situation qui était celle du protestantisme
français à la veille des conversations en vue de l'unité ; j'exposerai
ensuite comment celles-ci ont été conduites et à quels résultats elles

ont abouti ; et je me permettrai alors d'esquisser ce que j'appellerais,
si le mot n'était par trop ambitieux, ma philosophie de cette brève
histoire ou, pour parler plus modestement, mon point de vue sur les

rapports de la diversité et de l'unité dans les Eglises de la Réforme

et sur les solutions que ce problème comporte à notre époque. Enfin
je voudrais terminer en indiquant les perspectives d'avenir qui
s'ouvrent devant nos Eglises, dans une France qui a plus que jamais
besoin de toutes ses forces spirituelles pour sauvegarder sa personnalité

morale, parfois plus menacée encore que ses frontières

géographiques.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 163

Sans remonter jusqu'à la Réforme et au Synode général de 1559, il
faut esquisser ici l'histoire de nos Eglises depuis leur éveil à la liberté
civile avec la Révolution française. Le protestantisme était alors
affaibli dans son corps et dans son âme. Non seulement il n'était plus
qu'une poussière de petits groupes sans organisation véritable, mais

il avait singulièrement perdu de sa force spirituelle, sous l'influence
de la philosophie du XVIIIe siècle et de l'optimisme qui était de

mode à l'époque de la Révolution. La « philosophie des Lumières »

n'avait pas été sans l'influencer, et s'il ne sombrait pas, comme le

catholicisme, dans la mièvrerie grandiloquente d'un Chateaubriand,
du moins était-il entièrement pénétré d'une philosophie naturiste et
d'un sentimentalisme romantique terriblement superficiel.

C'est dans ce milieu d'une fade médiocrité qu'éclata entre 1820 et

1830 le Réveil, écho de la prédication de Wesley. Ce fut comme un

coup de foudre : l'âpre senteur d'un christianisme authentique passa
sur l'Europe, les exigences de la conversion furent remises sous les

yeux du pécheur, la puissance de la grâce de Dieu réintégrée dans

ses droits, et le drame chrétien, le drame de la perdition ou du salut,
de la mort ou de la vie, redevint réellement un drame, notre drame

personnel, celui que chacun de nous devait vivre s'il voulait connaître
le Royaume de Dieu.

Je dois à la vérité d'avouer que le mouvement wesleyen fut aussi

mal reçu par l'orthodoxie que par le rationalisme, par le rationalisme

que par l'orthodoxie. Les Méthodistes furent dénoncés du haut des

chaires officielles. Seul un homme dont je m'honore d'être le disciple,
Samuel Vincent, l'un des pères du protestantisme libéral en France,

plaida la cause des intrus. Il supplia l'Eglise établie de ne pas rejeter
des hommes qui pouvaient renouveler en elle la sève chrétienne, et de

ne pas laisser le Réveil se faire en dehors de l'Eglise et contre l'Eglise,
faute d'avoir pu se faire dans l'Eglise. Peine perdue Samuel Vincent
ne fut pas écouté, et l'Eglise Méthodiste de France s'organisa à côté
de l'Eglise Réformée. Ce fut la première scission au sein du
protestantisme français.

Un quart de siècle plus tard, dans la ferveur à la fois sociale et

religieuse suscitée par la révolution de 1848, des hommes tels que
Agénor de Gasparin, Frédéric Monod, Henri Hollard, Edmond de

Pressensé s'élevèrent, comme Vinet l'avait fait chez vous, contre
l'union de l'Eglise et de l'Etat. A la fois chrétiens et démocrates, ils
formulaient leur principe : « L'Eglise libre dans l'Etat libre » ; ils



164 A.-N. BERTRAND

s'indignaient de voir l'Etat inscrire n'importe qui sur la liste des

électeurs et, par conséquent, des dirigeants de l'Eglise, et réclamaient de

tous ceux qui devaient exercer dans le sein de celle-ci une responsabilité

quelconque, ce qu'ils appelaient « la profession individuelle de la
foi ». Un Synode convoqué en 1848 à l'Oratoire n'ayant pas voulu les

suivre, ils se séparèrent à leur tour et fondèrent l'Union des Eglises
Evangéliques Libres de France. Ce fut la deuxième scission.

Cependant, en face de l'Eglise Méthodiste et des Eglises Libres,
l'Eglise Réformée de France, unie à l'Etat par le lien des « articles

organiques» de 1802, retenait encore dans ses cadres la très grande
majorité du protestantisme français. Mais cette Eglise elle-même, si

elle était maintenue dans son unité extérieure par la tutelle de l'Etat,
était traversée par des courants divergents1 qui avaient gravement
compromis son unité morale ; peut-être même la sécession des Eglises
Libres ne se serait-elle pas produite, si la plupart des doctrines
traditionnelles ne s'étaient trouvées contestées au sein de l'Eglise par
tout un groupe de chrétiens et de pasteurs. Je veux parler des tenants
du protestantisme libéral, dont l'influence s'exerça sur nos Eglises
dans la seconde moitié du siècle dernier.

Il est extrêmement difficile de définir le mouvement du protestantisme

libéral, d'abord parce qu'il a revêtu des formes multiples et

diverses, ensuite parce qu'il a soulevé des passions qui sont loin d'être

apaisées ; ainsi, suivant qu'on le définit par l'un ou l'autre de ses

aspects, on est accusé par les uns de le calomnier, par les autres d'en

offrir une image trop favorable. Parfois il s'est présenté comme un
rationalisme dressé contre l'idée de révélation et contre la prédominance

des considérations mystiques ou sentimentales, parfois au

contraire il est apparu comme une réaction du sentiment chrétien

contre le doctrinarisme, l'intellectualisme de l'orthodoxie ; tantôt il
s'est présenté comme une revendication de vérité contre les doctrines

traditionnelles, considérées comme inassimilables à des esprits modernes,

et tantôt comme une sorte d'indifférentisme doctrinal, déclarant

que seule l'attitude du cœur importe et que le développement du

dogme a été néfaste à la vie chrétienne. Peut-être serait-il plus facile

qu'il ne semble de réduire à l'unité ces attitudes en apparence
contradictoires, car ce qu'il y a eu de permanent dans le mouvement du

protestantisme libéral, c'est une revendication d'indépendance à

l'égard des doctrines et des formes religieuses du christianisme
traditionnel, c'est une tendance à considérer le protestantisme comme se



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 165

définissant essentiellement par le libre examen et comme devant être

par conséquent une forme mobile, progressive et donc variable du

christianisme. C'est dans tous les cas par là qu'il a le plus nettement
heurté l'immobilisme et le conservatisme des milieux dits orthodoxes.

(J'emploie le vocabulaire de 1850.)

Après le Synode de 1872 qui avait essayé, sans y réussir, de rétablir
l'unité, on vit se constituer officieusement, dans le sein de l'Eglise
concordataire, deux groupements répondant — au moins en théorie

— aux principes de l'orthodoxie et du libéralisme ; et lorsqu'en 1906

la séparation des Eglises et de l'Etat vint rendre au protestantisme
sa liberté d'organisation, le premier usage qu'il fit de cette liberté
toute neuve, ce fut de se diviser en trois Eglises distinctes, — disons

même : rivales. Autour de la Déclaration de Foi votée par le Synode
de 1872 et repoussée par les libéraux, l'Union Nationale des Eglises
Réformées Evangéliques s'organisa comme l'héritière de la majorité
synodale ; mais, comme on le voit, elle revendiquait au lieu de son

titre traditionnel d'« orthodoxe », celui d'« évangélique ». Elle groupait

environ les deux tiers des Eglises. Les héritiers de la minorité se

groupèrent aussi, mais — décision bien symptomatique d'une double
évolution —¦ eux non plus ne reprirent pas leur titre traditionnel de

« libéraux » : ils se constituèrent d'une façon qu'ils voulaient provisoire,

sous le titre d'Eglises Réformées Unies, espérant toujours que
l'unité de la Réforme française pourrait être bientôt restaurée. Mais

voici que, pour compliquer encore une situation déjà confuse, une
forte minorité de l'Union évangélique, devant l'intransigeance dont
faisait preuve ce groupement, décida d'en sortir et se constitua en

une Union des Eglises Réformées, qui, par son titre même, affichait
l'intention de servir de lieu de rencontre à toutes les Eglises de la
Réforme française. En fait, les Eglises Unies organisées par le groupe
libéral se fondirent dans l'Union Réformée en 1912, et l'on arriva ainsi
à la situation sur laquelle nous avons vécu pendant vingt-cinq ans :

L'Union des Eglises Réformées Evangéliques représentant la
tendance conservatrice, avec quelque 350 paroisses, l'Union des Eglises
Réformées, surtout caractérisée par sa volonté d'union, avec 160

paroisses, les Eglises Libres et l'Eglise Méthodiste restant sur leurs

positions d'origine. En fait quatre Eglises se réclamaient de la Réforme
calviniste et groupaient à peine dans l'ensemble 600 communautés.



166 A.-N. BERTRAND

Les positions étant ainsi prises et les frontières des groupes ainsi
délimitées, comment a-t-on pu entreprendre de faire aboutir des

pourparlers en vue de l'unification — C'est que la situation était
beaucoup moins nette en fait qu'elle n'apparaît dans un bref exposé,
nécessairement schématique, comme le nôtre. Il faut compter partout

avec l'usure du temps ; mais surtout dans un milieu aussi
restreint et, malgré les apparences, aussi homogène que celui du
protestantisme français. Il arrivait souvent, en effet, que des pasteurs
passaient d'une Eglise dans l'autre, et les étudiants en théologie, au
sortir des Facultés, se renseignaient généralement sur les postes
vacants dans l'une et l'autre des Unions Nationales, en sorte que
beaucoup de pasteurs auraient dû, de par leurs principes, exercer leur
ministère dans l'Union qui n'était pas la leur. Cela n'impliquait de

leur part ni duplicité ni scepticisme, car les positions prises par les

deux Unions n'étaient pas exactement antithétiques. Rien d'impossible,

par exemple, à ce qu'un pasteur partageât les convictions de

l'Union Réformée sur l'unité protestante, tout en professant les
doctrines chères à l'Union Evangélique. Il résultait de cette perpétuelle
osmose un certain malaise devant des divisions qui apparaissaient
comme des survivances. Certes, les deux Unions n'étaient pas
interchangeables ; mais on ne voyait pas pourquoi elles ne seraient pas
conciliables, puisque beaucoup conciliaient en fait leurs principes.
Depuis 1906 le temps avait marché, il avait même marché à pas de

géant ; certains principes affirmés avec force il y a trente ans se

trouvèrent remis en question après la tourmente de la grande guerre, et
les positions prises par les uns et par les autres devaient sans cesse

être révisées. Pourquoi, dès lors, ne pas étudier les possibilités actuelles
d'une collaboration, sous prétexte que celle-ci était impossible il y a

trente ans
Divers événements avaient d'ailleurs donné une importance

inattendue à certaines tendances naturelles de l'esprit français, désireux
de clarté dans les situations et habitué à la majestueuse unité catholique.

L'idéal œcuménique, concrétisé par les conférences de Stockholm

et de Lausanne, n'avait pas laissé de marquer fortement la
pensée de nos Eglises, ou tout au moins de leurs dirigeants, de ceux
en particulier qui avaient assisté à ces grandes assises de la chrétienté
non romaine. A ceux-là il était devenu impossible de penser en termes
de partis, ils ne pouvaient plus penser qu'en termes d'Eglises. Deux
choses leur avaient laissé une impression inoubliable : d'abord la



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 167

communion spirituelle qui s'établissait spontanément sur le terrain de

la foi et de la vie chrétienne, dans le sens le plus intime de ce mot,
avec des frères qui étaient cent fois plus loin de tous les Réformés

que ceux-ci ne pouvaient être les uns des autres ; ensuite l'inestimable
trésor commun à tous les fils de la Réforme, et particulièrement de

la Réforme calviniste. On comprend l'importance de ce qui nous unit,
lorsqu'on voit comment les principes d'un Orthodoxe, d'un Anglican
ou même d'un Quaker peuvent dresser entre eux et nous des barrières

intellectuelles ou spirituelles qui ne se retrouvent pas entre fils de la
Réforme française.

Enfin, le relief pris dans ces dernières années par l'idée d'Eglise, à

la faveur de conceptions théologiques qui ne sont, par elles-mêmes,
rien moins que favorables aux rapprochements envisagés, a exercé

dans l'évolution de la situation française une influence décisive.

Ajoutez à tout cela le trouble de l'heure présente, l'incertitude du

lendemain : agitation des Sans-Dieu en Russie, persécution des Eglises

en Allemagne, sombres menaces pesant sur la vie chrétienne dans le

monde entier, en sorte que chaque Eglise pouvait se demander quand
ce serait son tour d'être persécutée et par qui ; et vous comprendrez

que le protestantisme français n'ait pas voulu prendre plus longtemps
la responsabilité de sa propre désunion et des faiblesses qu'elle
entraîne, et que les propositions aient été écoutées en 1933 qui
n'avaient pas été entendues jusque là.

Car ce n'est pas manquer à l'objectivité de l'historien de constater

que depuis l'origine de l'Union Réformée, et notamment depuis la

guerre, ce groupement avait multiplié les tentatives de rapprochement.

Mais aussitôt que l'on voulait tirer sur le plan ecclésiastique les

conséquences des rapprochements spirituels déjà réalisés, on se heurtait

à un refus courtois. L'Union des Eglises Réformées ayant mis
dans son programme la réalisation de l'unité, il semblait qu'en
réalisant cette unité on lui donnât raison, on assurât sa victoire et, par
conséquent, la défaite de l'Union Evangélique et de ses principes. Or,
celle-ci déclarait qu'elle se sentait solidaire des autres Eglises «

évangéliques » (c'est-à-dire non suspectes de « modernisme »), même alors

qu'elles n'étaient pas réformées, plutôt que d'Eglises réformées qui
n'étaient pas évangéliques. En effet, chaque fois que nous lui proposions

de collaborer, elle finissait par accepter, mais en ayant soin d'enclore

dans notre collaboration d'autre éléments, des Luthériens par
exemple. On ne voulait pas du tête-à-tête. Il fallait donc patienter, et



168 A.-N. BERTRAND

lorsque, devant les rapprochements toujours plus nombreux, des

amis nous demandaient : « Qu'est-ce que vous attendez pour poser la

question de l'Unité », je répondais : « Nous attendons qu'elle se pose
d'elle-même et dans des conditions telles qu'on puisse espérer une
solution unanime ».

Ces conditions ont paru réalisées au printemps de 1933.

Dans leur session d'avril 1933, les deux synodes régionaux de la

Drôme, l'évangélique et le réformé, votèrent en effet des ordres du

jour à peu près identiques, demandant aux deux Unions Nationales
« d'examiner ensemble les vraies conditions de l'Unité de l'Eglise
Réformée ». Le synode évangélique de la Drôme n'était pas suspect
de modernisme : il était dominé par le groupement bien connu sous
le nom de Brigade de la Drôme, représentant d'un calvinisme strict
et héritier de l'esprit revivaliste le plus authentique ; et c'était lui qui
demandait cette étude, en spécifiant que l'idée d'unité était inséparable

de l'idée d'Eglise et que, dans sa région tout au moins, étaient
surmontées les diversités dogmatiques qui avaient mis en cause les

fondements mêmes de l'Eglise. L'ordre du jour des Réformés s'exprimait

à peu près dans les mêmes termes, rappelant ce qu'il y avait de

factice dans les divisions actuelles.

Lorsque ces deux ordres du jour parvinrent entre nos mains, nous

pensâmes aussitôt : « Voilà le moment » Comme tous les ans, les

synodes nationaux des deux Unions devaient se réunir en juin, et
précisément l'un et l'autre à Paris, celui des Réformés à l'Oratoire,
celui des Evangéliques quelques jours plus tard à Auteuil. Une
consultation par correspondance, suivie d'une séance du Comité Directeur

des Eglises Réformées, permit la mise au point d'un texte
soigneusement étudié, proposant aux Evangéliques de répondre
favorablement aux vœux des régions du sud-est, et de confier aux deux
Comités Directeurs l'étude des vraies conditions de l'Unité Réformée.
Nous avions soin, dans cette invitation, de faire remarquer combien

ce que nous demandions aujourd'hui différait de ce que nous avions
demandé pendant trente ans : il ne s'agissait plus de la fusion de

deux organismes actuellement constitués, mais d'une étude en vue de

reconstruire l'Eglise Réformée de France sur les bases qui doivent
être les siennes.

Cette proposition, votée à l'unanimité par le synode de l'Oratoire



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 169

dans la prière et dans la joie, fut reçue par le synode d'Auteuil dans

les mêmes sentiments et acceptée à l'unanimité, les plus opposés à

un rapprochement ayant déclaré qu'ils ne pouvaient tout de même

pas, malgré leurs appréhensions, se refuser à une «étude» delà question.

Ainsi, à la rentrée des vacances de 1933, les deux Comités Directeurs

se trouvèrent en face l'un de l'autie, à la table des négociations. Mais

combien celles-ci s'avéraient délicates et difficiles S'il était visible en
effet que la plupart des membres, dans les deux Comités, étaient
favorables à une reconstruction de l'Eglise Réformée de France, il
était visible également qu'ils la désiraient pour des raisons très

différentes, et qu'ils y mettaient des conditions souvent opposées.
Chez les Réformés régnait toujours l'idée d'un rapprochement

possible entre hommes de même piété professant des doctrines
différentes ; c'est au nom de ce principe que depuis trente ans ils demandaient

la reprise de la vie commune. Mais il était clair que s'ils
s'établissaient sur ce terrain et demandaient à leurs interlocuteurs d'y
descendre, ils allaient au-devant d'un refus. Chez les Evangéliques,
nous avons déjà noté qu'une conception assez dogmatique de l'Eglise
orientait les esprits vers l'unité comme vers une exigence de Dieu

plutôt que comme un aspect de la fraternité chrétienne ou une condition

pratique de l'action évangélique. Enfin, de part et d'autre, régnait
l'impression, d'ailleurs justifiée, que les oppositions doctrinales qui
avaient amené la rupture s'étaient beaucoup atténuées, et que nous
ne nous heurterions pas aux mêmes incompréhensions réciproques
qu'en 1872 ; mais cette conviction s'exprimait parfois de façon
dangereuse. Chez les Evangéliques elle prenait volontiers la forme
suivante : « Il n'y a plus de protestantisme libéral ». Affirmation vraie ou
fausse selon l'angle où on la considère ; car il est bien vrai que les

thèses soutenues dans la Revue de Strasbourg par les Colani, les Steeg

ou les Pécaut ne trouvent plus de défenseurs ; mais il n'en reste pas
moins que la revendication d'un christianisme plus préoccupé de

communion avec Jésus-Christ que de conformisme théologique est

toujours vivace, et elle est l'essence même du mouvement libéral.
De même, il était à la fois vrai et faux que la position doctrinale des

Evangéliques se fût modifiée, car le point de vue d'où ils envisageaient
en 1933 les mêmes doctrines qu'en 1872 était sensiblement différent.

On voit qu'il y avait matière à de multiples malentendus, et que
de longues explications, souvent difficiles à préciser et d'apparence



I70 A.-N. BERTRAND

parfois subtile, étaient nécessaires pour éliminer dans la mesure du

possible les équivoques et les confusions. La conversation devait
durer cinq années ; c'est peu, si l'on songe qu'en Ecosse l'Eglise
d'Etat et l'Eglise Libre, entre lesquelles il n'y avait pas de divergences
doctrinales, mais seulement des diversités d'organisation, ont mis

quatorze ans à conclure leur charte d'unité.
On commença par essayer de déterminer la position doctrinale des

deux groupements. La conférence de Lausanne en 1927 avait
renvoyé à l'étude des Eglises un certain nombre de questions relatives au
ministère, aux Symboles, à la nature de l'Eglise, des sacrements, etc.
On compara minutieusement les réponses données par les deux

Synodes, réformé et évangélique ; et on constata un accord général des

plus frappants ; mais il ne fallait pas s'attendre à ce que cette voie pût
mener très loin, car on constatait également, il va sans dire, des

différences, — différences surtout de tonalité. Aussitôt les Réformés
déclarèrent, conformément à leur optique, qu'elles étaient sans importance,

et la plupart des Evangéliques étaient du même avis ; mais

une minorité déclarait avec force que l'on saisissait sur le vif l'existence

de deux mentalités absolument divergentes. On comprend par
cet exemple combien il devait être difficile de déterminer les méthodes
de travail les plus efficaces.

Disons seulement que, après maint tâtonnement, on demanda aux
Réformés d'adopter purement et simplement la Déclaration de 1872

et les formulaires d'adhésion en usage dans l'Union Evangélique. Ils
refusèrent tout net, estimant que semblable procédure équivaudrait
à une annexion de leur Union à l'Union Evangélique et ne répondrait

pas à la question posée d'un commun accord : déterminer les

vraies conditions de l'unité réformée.
Sur quoi, l'Union Evangélique leur posa les trois questions

suivantes : Estimez-vous que l'Eglise doit avoir à sa base une Déclaration
de foi —- Cette Déclaration devra-t-elle recevoir l'adhésion des futurs

pasteurs —¦ Pourquoi ne voulez-vous pas de celle de 1872 l — Cette

triple question, posée dans la séance du 22 février 1934, ne devait
recevoir sa réponse que par une lettre du 16 octobre, tant nous éprouvions

de répugnance à prendre devant la Déclaration de foi qui était
celle de nos frères une attitude critique, peut-être négative et en

quelque mesure polémique : nous étions là pour élaborer les documents
de l'avenir, non pour discuter ceux du passé.

Cependant il apparut bien vite que, puisque nous ne voulions pas



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 171

accepter le document établi par la majorité du dernier Synode National

tenu par l'Eglise encore non divisée, nous ne pouvions nous refuser
à donner les raisons de notre attitude. Et dès lors il devenait évident

que tout l'avenir des conversations —- et donc de l'Eglise —¦ dépendait

de notre réponse. Heure émouvante, heure écrasante aussi, qu'il
fallait vivre dans le frémissant amour de l'Eglise et dans l'obéissance
enthousiaste aux desseins de Dieu, mais qu'il fallait aussi s'efforcer

d'envisager avec tout le sang-froid, toute la méthode et toute la lucidité

possible. Aussi les précautions les plus minutieuses furent-elles

prises pour assurer le caractère collectif des responsabilités à assumer,
et pour que la réponse exprimât non la pensée d'un homme, mais celle

du Comité auquel les Eglises avaient remis la charge de leur destinée.

A la première question, l'Union Réformée répondit oui sans réserve ;

à la seconde, oui également, avec une observation sur l'esprit dans

lequel l'adhésion devait être demandée ; enfin contre la Déclaration
de 1872, elle invoqua le fait que depuis soixante ans celle-ci avait été,
à tort ou à raison, une pomme de discorde, la forme équivoque ou
incertaine de certaines affirmations, enfin son caractère exclusivement

dogmatique qui faisait apparaître le christianisme comme une doctrine
à professer plutôt que comme une vie à réaliser.

Cette réponse causa autant de surprise que de joie à ceux des

Evangéliques qui étaient partisans de notre collaboration dans l'Eglise
Réformée reconstituée ; chez les autres, elle fit surgir quelques doutes

sur la sincérité de notre attitude — n'insistons pas. Ce qui frappait
en effet dans notre lettre — et nous savions bien qu'il en serait

ainsi, — c'est que nous n'élevions d'objection dirimante contre
aucune des doctrines essentielles formulées dans la Déclaration de

1872. Et l'idée naquit aussitôt que l'on pourrait se mettre d'accord sur

un texte remanié de manière à tenir compte de nos scrupules. C'est ce

qui fut fait — non sans peine —et ainsi naquit la Déclaration de 1936.

Disons franchement que nous, Réformés, nous aurions mieux aimé

une déclaration entièrement nouvelle, d'un accent plus populaire et
moins théologique, disons, si vous voulez, moins « technique », évitant
toutes les expressions sur lesquelles on s'était heurté jadis et toutes
celles qui ne sont pas accessibles au « protestant moyen ». Mais nous
étions conscients de la confusion théologique actuelle, des courants de

pensée très nettement définis et souvent contradictoires qui se

manifestent et, par conséquent, de l'extrême difficulté qu'il y aurait à

élaborer un symbole nouveau. Ces difficultés, nous les avons vu surgir,



172 A.-N. BERTRAND

par exemple, chaque fois qu'il a fallu définir avec quelque précision
le sens du mot « Eglise ». Nous pensâmes donc que le résumé un peu
pâle de 1872 pourrait être utilement adapté à une situation nouvelle ;

et je persiste à croire que nous avons agi sagement en acceptant une

procédure que nous n'aurions évidemment pas choisie. Nous reviendrons

tout à l'heure sur le contenu de la Déclaration de 1936.

Avec le vote de la Déclaration de foi, nous n'étions pas au bout de

nos peines, car il restait à préciser l'esprit dans lequel l'adhésion des

futurs pasteurs devait être sollicitée par l'Eglise. L'Union Réformée

avait fait de l'établissement d'un texte excluant tout littéralisme
théologique une condition sine qua non de son accord. Au fond nous
étions d'accord pour exclure ce que l'Union Evangélique elle-même

appelait « une adhésion servile et littérale » ; mais quelques-uns de

nos frères n'aimaient pas notre façon d'opposer ni peut-être même de

distinguer la lettre et l'esprit ; ils craignaient qu'en proclamant la

liberté à l'égard de l'une on ne fît tort à la fidélité qui est due à l'autre ;

et, de notre côté, nous ne pouvions pas laisser dire que l'affranchissement

à l'égard de la lettre mît en péril l'esprit, alors que la sauvegarde
de celui-ci était conditionnée, à nos yeux, par cet affranchissement
même.

La situation était donc fort délicate, voire même tendue, et peut-
être aurions-nous échoué au port, si Dieu n'avait voulu que les Eglises
Libres et l'Eglise Méthodiste de France, voyant que, contrairement à

bien des pronostics, nous avions abouti à une commune Déclaration
de foi, expriment le désir de participer désormais aux conversations.

Il est quelquefois plus facile de causer à quatre qu'à deux —on a tout
au moins quelqu'un pour vous départager, — et les nouveaux venus,
étrangers aux discussions engagées et mal engagées entre nous, ont
contribué puissamment à nous sortir de nos impasses. Ces hommes,

qui n'étaient pas suspects d'hétérodoxie, appuyèrent plus d'une fois
les thèses réformées, et ce fait, bien loin de froisser nos frères évangéliques,

contribua à les rassurer. Preuve évidente, s'il en était besoin,

que, dans ce débat parfois tragique, les hommes ne cherchaient pas
leur prestige ou la victoire de leur parti, mais la volonté de Dieu à

l'égard de son Eglise de France.

Au printemps de 1938 put se réunir à Lyon l'Assemblée Constituante

de l'Eglise Réformée de France restaurée dans son unité.
Cette assemblée prit acte des décisions déjà entérinées par les diverses



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 173

Unions Nationales ; elle élabora dans tout ce qui est nécessaire pour
une marche régulière de l'Eglise les statuts et règlements préparés par
les quatre Comités Directeurs, et déclara constituée l'Eglise Réformée
de France. Vous comprenez quelles prières, quels cantiques montèrent
vers Dieu qui faisait à son Eglise la grâce de retrouver son unité,
comme dit la Déclaration, « dans une foi commune au Dieu souverain
et au Christ sauveur ».

Peut-être pensera-t-on qu'il est bien tôt pour juger ces événements

et que nous n'avons pas pour cela le recul nécessaire ; juger est, en

effet, un bien grand mot, et il est difficile de porter sur les événements

un jugement qui n'atteigne pas les hommes. Or ce jugement-là
nous est interdit. Je pense cependant qu'il sera permis à l'un de ceux

qui ont vécu cette histoire de vous dire comment elle lui apparaît, vue
du dedans.

Doit-on dire d'abord que l'unification de l'Eglise Réformée, sous

la forme où elle s'est réalisée, marque le triomphe exclusif d'une
tendance — On n'a pas manqué de le dire. A cet égard cependant, la
diversité des reproches serait plutôt de nature à nous rassurer. Pour
les uns, le protestantisme libéral a capitulé sur toute la ligne en

acceptant que la Déclaration de foi fût soumise à l'adhésion des

pasteurs ; pour les autres, grâce à la liturgie autorisant le candidat à « ne

pas s'attacher à la lettre des formules », le libéralisme s'installe en

maître au cœur même de l'Eglise. La réalité est probablement moins

simple que ne le disent ces critiques impitoyables, et, si nous voulons

comprendre quelque chose à l'événement considérable qui vient de

se produire dans l'histoire du protestantisme français, il faut le juger
en lui-même et non par référence aux étiquettes et aux partis,.car la
réalité est ailleurs.

Au fond, lorsque nous nous sommes trouvés en présence les uns des

autres, nous avons vu se former nettement deux groupes, dont les

frontières ne coïncidaient d'ailleurs qu'approximativement avec celles

des deux Unions d'Eglises. Les uns, du côté évangélique, attachaient
une importance quasi exclusive à la doctrine ; pour eux, le christianisme

était solidaire, non seulement de certaines affirmations doctrinales,

mais du système tout entier qui s'était cristallisé autour de ces

affirmations au cours de la tradition ecclésiastique ; en même temps
ils donnaient l'impression que, pour eux, les formules dans lesquelles



174 A.-N. BERTRAND

s'exprimait cette doctrine ou cette théologie correspondaient assez

exactement aux objets religieux, voire aux réalités métaphysiques
qu'elles devaient traduire. Il leur paraissait possible et même
relativement facile de trouver dans l'Ecriture sainte, par exemple sur la

personne du Christ, des vérités révélées, qui exprimaient la réalité
telle que Dieu la voit. Les autres ne pouvaient pas oublier ce qu'ils ont
appris de la critique, non seulement de la critique historique, mais de

la critique de l'esprit humain, la critique de notre faculté de connaître.
Pour eux, la vérité religieuse est d'un autre ordre que la vérité
philosophique ou métaphysique ; elle déborde les cadres de l'intelligence
humaine ; pour eux, Dieu ne révèle pas des vérités, il révèle des

réalités ; il révèle sa souveraineté, sa sainteté, son amour, il ne révèle

pas des considérations sur son amour ou une formule de sa sainteté.
En Jésus-Christ, Il révèle la puissance de salut qui est dans son amour
rédempteur, mais II ne révèle pas des considérations sur la rédemption,
ou des vues sur la façon dont l'amour du Christ manifesté dans son
sacrifice opère notre réconciliation avec Lui. Nous étions parfois
tentés de reprocher à nos frères quelque chose de raide dans leur
pensée, et ils nous auraient volontiers reproché notre souplesse, un je
ne sais quoi de fuyant, de trop nuancé dans notre pensée, et ce mot
même de « réalités chrétiennes », pour nous si riche de sens, leur
paraissait ne recouvrir rien de substantiel.

Mais alors, dira-t-on, si vous êtes si différents, comment avez-vous

pu vous déclarer « un » — Il s'agit de savoir en quoi nous différons,
et aussi en quoi — ou en Qui — nous sommes un. Cette question, il
m'est arrivé un jour de la poser devant les Comités Directeurs réunis,
sous cette forme concrète : des hommes qui ont mis leur foi en Jésus-
Christ doivent-ils se séparer parce qu'ils n'ont pas la même théorie de

la connaissance — Nous avions trop prié ensemble, trop cherché

ensemble, trop souffert ensemble, pour répondre : oui. Seulement nous
avions de la peine à aller jusqu'au fond de nos pensées respectives.

Si nous cherchons maintenant à définir les attitudes de l'une et
l'autre Union, dans l'élaboration de la Déclaration de foi, vous ne

vous étonnerez pas que je vous parle surtout de l'Union Réformée.

Je n'ai pas qualité pour dire les principes généraux et encore moins les

intentions particulières qui ont guidé l'Union Evangélique. Je constate

seulement le résultat actuel, qui est une belle attitude de

compréhension, un effort de collaboration dans lequel les étiquettes
anciennes paraissent avoir déjà perdu leur signification. Je sais aussi



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 175

les difficultés particulières d'un groupement dans lequel une importante

minorité était dressée contre toute conception de l'unité qui
ouvrirait l'Eglise aux hommes que nous étions ; et naturellement
l'Union Evangélique était préoccupée de ne pas payer l'union générale
d'une rupture au sein de son cadre particulier. Cette rupture, elle a

pu la limiter, elle n'a pu l'éviter, bien qu'elle ait fait l'impossible pour
cela et que nous l'y ayons aidée nous-mêmes d'un cœur fervent ; car
nous ne voulions à aucun prix d'un simple déplacement de majorité,
nous voulions une unité qui pût embrasser tout le protestantisme
réformé, et c'est pour nous une amère déception de ne pas l'avoir
complètement obtenue.

La seule chose que nous puissions faire, en ce qui concerne l'attitude

des Evangéliques, c'est donc de fixer quelques points de fait.
En 1906, on nous avait dit : la Déclaration de 1872 est intangible; en

1935, nos frères eux-mêmes ont proposé de la revoir un mot après

l'autre, d'en discuter tous les termes, d'en modifier plusieurs, de rectifier,

de compléter. En 1906, on nous avait dit : pas de formule d'introduction

; en 1935, on a accepté de définir l'esprit dans lequel l'adhésion
est demandée. Enfin, ce qui est moins visible, mais va infiniment plus
loin, en 1906 on avait choisi, sans accepter de causer avec nous, des

formules que nous avions repoussées d'avance ; en 1935, on a cherché

avec nous, fraternellement, des formules que nous puissions accepter
les uns et les autres sans manquer à nos convictions ni à nos principes.
Le fait nouveau du côté évangélique, c'est cela.

Le fait nouveau du côté réformé, c'est l'acceptation d'une Déclaration

de foi qui doit recevoir l'adhésion des futurs pasteurs, bien plus,
d'une Déclaration de foi qui se place d'emblée dans l'axe de la tradition

chrétienne. « L'Eglise affirme la perpétuité de la foi chrétienne, à

travers ses expressions successives, dans le Symbole des Apôtres, les

Symboles œcuméniques et les Confessions de foi de la Réforme. » On
s'est demandé comment des chrétiens qui, dans l'ensemble, attachent

une haute valeur à la liberté évangélique dans l'Eglise, et dont

quelques-uns venaient du protestantisme libéral, ont pu contresigner
pareille conception et, je le notais tout à l'heure, l'accepter d'emblée,
sans discussion.

Pour ce qui est de l'accepter d'emblée, au lieu de nous laisser

arracher cette « concession » après une honorable résistance, je dirai
tout de suite que nous avons eu une autre conception de la dignité
chrétienne. Au début des conversations, le Comité Général a fixé son



176 A.-N. BERTRAND

attitude et, ayant déterminé jusqu'où il voulait aller, il y a été tout
de suite, sans rien qui ressemblât à un marchandage. Seules les questions

de formule ou de méthode ont fait traîner la discussion, ainsi que
les contre-propositions faites par nos amis ; mais notre attitude n'a

pas été déterminée par une certaine lassitude, le désir d'aboutir ou

autres mobiles d'ailleurs honorables, elle a été déterminée par des

considérations de principe sur la réalité de l'Eglise et sur la situation
du christianisme et spécialement du protestantisme dans le monde à

l'heure présente.
Personne n'a plus de respect que moi pour les tenants du protestantisme

libéral : le protestantisme libéral, c'est ma maison paternelle ;

c'est là que j'ai appris à connaître et à aimer mon Dieu et Jésus-Christ,
mon Sauveur ; c'est là que Dieu est venu me prendre pour faire de

moi un chrétien d'abord, un pasteur ensuite. Je ne saurais oublier ce

qui est, à vrai dire, ma personne même. Mais je ne pense pas que ce

respect doive lier personne à des attitudes ecclésiastiques qui ont été

légitimes, nécessaires peut-être, mais qui ne paraissent pas répondre
aux nécessités de l'heure et de la situation.

Car il ne s'agissait pas pour nous d'exposer les principes sur
lesquels s'accorde un certain groupe de croyants ou de penseurs religieux,
de faire prédominer les attitudes d'un parti, disons, si vous préférez,
d'une tendance, sur celles d'une autre ; il s'agissait de déterminer les

fondements sur lesquels se constitue une Eglise, l'Eglise Réformée de

France. Il est loisible à un groupe de chercheurs chrétiens de

s'installer en dehors de la tradition théologique et de se faire gloire de son
hérésie. J'entends encore le professeur Pfleiderer s'écrier en 1910, au

Congrès du Christianisme progressif dans l'Aula de l'Université de

Genève : « Wir sind ein Ketzerconzil ». Mais une Eglise ne peut pas se

séparer ainsi de tout le corps de la chrétienté ; elle n'a certes pas à

épouser les anathèmes qui ont pu accompagner les Symboles ; elle n'a

pas à accepter sans inventaire le contenu doctrinal de ces documents ;

mais elle doit affirmer que la foi qui vit en elle, et par laquelle Dieu

sauve aujourd'hui ses membres, est la même foi qui a toujours été

vivante dans l'Eglise, celle qui a conféré le privilège d'enfants de

Dieu à saint Augustin, à Luther, à Calvin, à Pascal, à Zinzendorf, à

Alexandre Vinet. Et quand on pense à la théologie qui est celle de

quelques-uns de nos interlocuteurs, on apprécie à sa juste valeur le

fait qu'au seuil même de la Déclaration de foi s'inscrit la distinction
très nette entre la foi et son expression, les Symboles étant considérés



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 177

comme des étapes successives d'une pensée qui cherche pour la foi
toujours fidèlement perpétuée, une expression plus complète ou plus
satisfaisante. Les tenants du dogmatisme intégral ne s'y sont pas
trompés, qui ont vu là un recul de leur point de vue ; pour eux,
l'Eglise Réformée de France a abandonné la foi, parce qu'ils se refusent

à distinguer entre la foi et son expression : en changeant l'une, on
a nécessairement changé l'autre.

Un mouvement au sein d'une Eglise, comme le mouvement du
Réveil ou le mouvement libéral, peut se définir par son attachement
à l'un des éléments de la vie chrétienne sur lequel il veut mettre
l'accent parce qu'il le trouve trop négligé — la conversion, par
exemple, ou la liberté —, mais une Eglise ne peut se définir que par
sa foi. Et, à l'heure présente, elle doit se définir.

Je dis « à l'heure présente », car les circonstances dans lesquelles
elle se développe imposent à ce que j'appellerai la tactique chrétienne
des initiatives différentes suivant les moments. Il y a bientôt un
siècle, lorsque commença de s'affirmer le protestantisme libéral,
l'Eglise était entièrement coupée du monde moderne ; dans un milieu
entièrement rationalisé, elle était sans contact avec la pensée de

l'époque pour qui le mot de christianisme évoquait l'idée d'une
mystique ou d'une scolastique vaine et sans rapport avec les préoccupations

du siècle. Il s'agissait alors de tirer le christianisme de son
isolement, de le révéler comme une pensée vivante, capable de s'imposer
aux esprits. Il fallait pour cela jeter des ponts, relever tous les points
de contact entre la philosophie moderne et la pensée chrétienne, imposer

celle-ci en montrant qu'elle n'était pas étrangère aux problèmes
du jour, mais leur apportait au contraire une solution. Il fallait
réhabiliter la mystique aux yeux d'une époque rationaliste, montrer que
la raison trouve son accomplissement précisément dans la mesure où
elle sait se dépasser elle-même.

Aujourd'hui la situation est exactement inverse. La mystique
chrétienne, pour employer le jargon à la mode, n'est plus seule à solliciter
les esprits, loin de là ; elle est menacée d'envahissement par des

mystiques qui lui sont étrangères et tâchent de s'annexer quelques
provinces de son domaine, qui tâchent surtout de la compromettre en
s'identifiant avec elle. Le christianisme est en butte à la fois à une

guerre brutale et à une guerre sournoise de la part de ceux qui veulent
le détruire et de ceux qui cherchent à l'utiliser en le détournant de ses

fins. Jadis le fait d'être une mystique, disons, si vous voulez, une

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVII (n° 112, I939V 12



178 A.-N. BERTRAND

religion, suffisait à le définir, car il n'en était point d'autre dans notre
monde occidental ; si donc un mouvement comme le christianisme
libéral risquait, chez quelques-uns de ses représentants, de glisser vers
une religion de la conscience et du progrès moral, ou vers une mystique
de la liberté de l'esprit, on ne voyait pas que son caractère

spécifiquement chrétien fût compromis pour cela. Le christianisme étant
seul à représenter l'effort religieux, d'instinct il s'annexait, comme
des sympathisants et presque comme des prosélytes, tous ceux qui
protestaient contre le matérialisme de la vie et la brutalité d'une

pensée sans au-delà. Aujourd'hui, mille religions naissent autour de

lui, religion de la race, de la nation, de l'organisation sociale, toutes
religions qui ne cherchent pas seulement à le concurrencer, mais à le

compromettre et à se confondre avec lui afin de l'utiliser. Comment,
dans ces conditions, sauvera-t-il son âme, s'il ne se définit pas, s'il ne

met pas en avant ses caractères distinctifs, de telle sorte que l'Evangile

de Jésus-Christ ne puisse être confondu avec un quelconque Evangile

du progrès humain et de l'optimisme historique
Une Eglise doit se définir en tant que protestante, par les deux

principes originaux de la Réforme : le salut par la foi et l'autorité des

Ecritures ; en tant que chrétienne, elle doit proclamer sans équivoque

que le christianisme est et reste une religion de salut et de rédemption,
c'est-à-dire une religion qui prend l'homme dans son péché pour
l'amener à Dieu par la puissance d'un amour qui n'est pas simple
bienveillance naturelle à l'homme, mais incarnation de l'amour de Dieu,
agissant par la souffrance et par la mort. Entre notre péché et la mort
du Christ, entre notre vie nouvelle et sa résurrection il y a un lien

que l'Eglise doit affirmer, tout en laissant aux théologiens le soin d'en
définir la nature. Enfin, il faut que le christianisme se révèle comme
une vie, que l'Eglise « montre sa foi par ses œuvres », et qu'elle exprime
dans l'exposé même de sa foi — ce que ne faisait pas la Déclaration
de 1872 — sa décision de tirer les conséquences pratiques qu'elle
comporte dans l'ordre de la vie individuelle et de la vie sociale.

Dans les circonstances actuelles, le premier devoir d'une Eglise me

paraît être d'assurer l'intégrité de l'Evangile par un contact constant
avec les Ecritures et par une exacte mise en valeur des caractères

spécifiques de la vie et de la pensée chrétiennes.
C'est ce qu'a essayé de faire la Déclaration de foi de 1936.
Une Déclaration de foi ainsi conçue porte-t-elle atteinte à la liberté

de la conscience chrétienne Nous ne le pensons pas. Peut-être, en



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 179

effet, est-ce avoir une notion un peu superficielle de la liberté
religieuse que de considérer le chrétien comme libre dans une Eglise
sans Déclaration de foi, et comme privé de sa liberté dans une Eglise
où une semblable Déclaration est en vigueur La question est moins

simple, et je ne crains pas de dire que ce qui nous a le plus manqué

dans nos conversations, c'est une notion nette et cohérente de

la liberté chrétienne.
Avec quel trouble profond les hommes qui ont lutté toute leur vie

pour la liberté religieuse ont pu constater qu'en Allemagne, depuis

que l'on a voulu mettre l'Eglise au pas, la Bekenntniskirche, c'est-à-
dire l'Eglise fidèle à la confession de foi, est la seule où subsistent quelques

vestiges de liberté religieuse. C'est que la première liberté dont
le chrétien a besoin, c'est la liberté d'être chrétien et de n'appartenir
qu'à son Maître. La recherche du chrétien ne se déroule pas sur le
même plan que celle du penseur, du philosophe ou même du théologien

; sa liberté n'est pas indétermination constante de la pensée,
décision de considérer toute affirmation comme révisible et, en

somme, provisoire. Selon la belle expression de saint Augustin, le

chrétien cherche comme devant trouver, il trouve comme devant
chercher encore ; car, avant tout, le chrétien est un homme qui a

trouvé ; bien plus, c'est un homme qui a été trouvé par Dieu. Du côté
des sagesses humaines, il doit être libre ; mais vis-à-vis de Dieu et de

son Christ, il n'est pas libre ; il est l'esclave du Seigneur, il a été vaincu
et saisi par Dieu ; et quand Dieu a saisi une âme, il ne la laisse plus
aller qu'il ne l'ait bénie et introduite dans son salut. Dans le domaine
des affirmations intellectuelles et des formules, le chrétien reste libre ;

mais dans le domaine de l'appartenance à Celui qui nous a aimés, il
n'a qu'un droit à revendiquer, c'est celui de n'être à personne si ce

n'est au Maître par lequel il a été éveillé à la vie.
Que peuvent peser les traditions particulières, si respectables

soient-elles, et les intérêts des groupes, si chers soient-ils, lorsque se

trouve mise en jeu la réalité même de l'Eglise et la fidélité due à son
Chef Une première fois, parce qu'elle avait perdu le contact avec
les Ecritures et subi l'influence de philosophies profanes, l'Eglise a

laissé pervertir le christianisme au point qu'il n'a fallu rien de moins

qu'une Réforme pour lui rendre sa pureté primitive. Toutes les

précautions avaient été prises pour maintenir la pérennité d'une théologie
donnée ; rien n'avait été fait pour sauvegarder les caractères spécifiques

de la vie et de la pensée chrétiennes. Que l'Eglise d'aujourd'hui



i8o A.-N. BERTRAND

se souvienne de l'inutilité, de l'impuissance des autoritarismes
théologiques, et de la nécessité des affirmations spirituelles précises sur
la nature même de la révélation chrétienne

Sans doute, il y a là une délicate question de mesure ; il n'est pas
facile de fixer la frontière entre la foi et la doctrine, entre la doctrine
et la théologie ; mais, pratiquement, dans une Eglise où l'on aime, où

l'on croit et où l'on vit, il doit être possible de faire des textes spirituels

un usage spirituel.
* *

Et ceci nous amène à dire en terminant quelques mots des perspectives

qui s'ouvrent devant l'Eglise Réformée de France restaurée
dans son unité. Disons d'abord un mot de son état numérique. Elle

groupe à l'heure actuelle (janvier 1939) 579 Associations Cultuelles
formant 459 paroisses, avec 516 pasteurs ; en dehors d'elle se trouvent
les Eglises d'Alsace, l'Eglise Luthérienne, et une cinquantaine de

paroisses, provenant soit de l'Union Evangélique soit des Eglises
Libres, qui n'ont pas accepté la collaboration avec les autres fractions

protestantes. Enfin l'Eglise Méthodiste de France a ajourné sa décision

à l'automne de 1939, mais compte bien amener la tonalité de ses

paroisses à l'Eglise Réformée de France.
A ce groupe compact d'Eglises, il faut ajouter les quelque cinquante

postes de la Société Centrale Evangélique, laquelle fonctionnera dès

le Ier janvier 1940 comme Commission d'Evangélisation de l'Eglise
Réformée de France. Et ceci m'amène au premier point de notre

programme : le remembrement du protestantisme réformé doit avoir

pour résultat premier un effort d'évangélisation. Au soir du premier
Synode National, le mot d'ordre donné du haut de la chaire de l'Oratoire

était : « evangelisation d'abord ».

Dans le sein même des Eglises, l'unité enfin réalisée permettra de

faire disparaître bien des doubles emplois, des déperditions de force

facilement évitables, et surtout de concentrer sur une plus active
culture de la vie chrétienne et de l'activité ecclésiastique les énergies

qui se dépensaient, sinon en luttes à peu près apaisées aujourd'hui,
du moins en efforts pour maintenir en face l'un de l'autre des

organismes religieux qui ne demeuraient distincts que par la tendance de

tout être à persévérer dans son être.
Enfin il est permis de penser que dans un pays où les protestants

eux-mêmes sont dominés par l'amour de l'unité religieuse et où la
diversité non des opinions, mais des organismes ecclésiastiques, est



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DE FRANCE 181

considérée comme une marque d'erreur, la joie de l'unité retrouvée

permettra de donner au protestantisme un élan nouveau, quelque
chose de plus joyeux, de plus jeune et de plus ardent. Devant les

effroyables difficultés financières qui nous attendent et devant les

problèmes de pensée et de vie sans cesse renaissants dans une France

qui se cherche elle-même, ce serait pour le Protestantisme une force

et un gage de fécond travail que d'être, parmi les différents milieux
de la nation française, un de ceux qui sont les plus sûrs de leur cohésion,

les plus conscients de leur but et les plus joyeux dans le travail

pour les hommes, puisqu'il est un travail pour Dieu.

Peut-être demanderez-vous si l'unité ne se révélera pas factice et

trompeuse dans une Eglise où se fondent tant de diversités, et aux
côtés de laquelle s'installe une dissidence pleine d'amertume à la

suite de sa sécession et persuadée d'ailleurs qu'elle est moralement et

légalement la seule héritière de l'Eglise Réformée de France, puisqu'elle
a conservé la Déclaration de foi du dernier Synode National officiel.

Pour ce qui concerne la dissidence, il ne semble pas qu'elle puisse

exercer une action durable sur les destinées de l'Eglise Réformée de

France, si celle-ci sait conserver envers elle une attitude de fermeté et
de charité. Les Eglises qui se sont refusées à l'union sont toutes groupées

dans une seule région, au sud d'une ligne qui couperait
horizontalement la France à la hauteur de Bordeaux et d'Avignon. Beaucoup
de ces communautés sont inconsistantes, peu nombreuses, et la faible

majorité qui a décidé de leur sécession a souvent été obtenue de

façon assez artificielle. Il semble que, pratiquement, ce groupe doive

rester sans grande influence.

Quant aux diversités de tendance qui subsisteront naturellement
dans l'Eglise commune, il se produit à leur sujet un phénomène
analogue à celui qui a marqué l'attitude des différentes Eglises de la
chrétienté à la suite de la conférence de Lausanne (1927). En même

temps que ces Eglises se réjouissaient des contacts établis et des

collaborations ébauchées, chacune d'elles, en se trouvant confrontée à

des milieux différents, prenait plus nettement conscience de ses

caractères propres, de ses tâches particulières et de ses privilèges. Les

Réformés se sentaient plus spécifiquement Réformés, les Luthériens

plus Luthériens, etc. De même, en confrontant leur point de vue, les

diverses tendances du Protestantisme français ont pris mieux
conscience de leurs raisons d'être respectives, comme aussi de ce qu'il



182 A.-N. BERTRAND

pouvait y avoir de périmé dans leurs attitudes. Il ne faut donc pas
s'étonner ni s'émouvoir si, dans le reclassement qui s'opère, quelques
voix divergentes s'élèvent ; car l'événement a prouvé que, par-dessus
la diversité des opinions et des tendances, régnait une commune
volonté de collaboration et d'union, qui a permis un regroupement
que beaucoup, au premier jour des négociations, croyaient irréalisable
et qui nous est apparu à tous comme une belle victoire de l'Esprit.

L'avenir est à Dieu — et c'est bien ce qui nous rassure —, il ne

repose pas entre nos mains ; mais, pour autant que nous pouvons
porter nos regards sur des lendemains dont le secret ne nous est pas
livré, il semble que les Eglises du Christ soient placées par les événements

d'aujourd'hui et de demain devant des tâches telles qu'il serait
criminel pour elles de perdre en disputes et discussions des heures dont
chacune peut être décisive pour le salut du monde. En France, en

particulier, où il faut savoir « vivre dangereusement », l'Eglise aura
mieux à faire que de dresser les unes contre les autres des thèses
doctrinales ou des attitudes ecclésiastiques. Dieu a permis dans son amour

que nous brisions enfin le cercle infernal dans lequel semblait enfermée

son Eglise de France : depuis un siècle, différents mouvements avaient

surgi qui avaient voulu réveiller sa piété, redresser son organisation,
régénérer sa pensée, et chacun de ces efforts pour la rénover n'avait
abouti qu'à la scinder.

Enfin un jour s'est levé où Dieu nous a courbés devant ce qui nous
est apparu à tous comme l'obéissance à sa volonté. Si nous nous
sommes trompés, nous lui demandons humblement de ne pas faire
retomber sur son Eglise une faute qui est celle de quelques hommes ;

mais si nous avons vu juste, si c'est bien Lui qui nous a appelés à unir
nos mains et nos cœurs et à préférer la vie de son Eglise à nos pensées

particulières et à nos objectifs spéciaux, qu'il veuille conduire son

Eglise plus loin que nous n'avons su la mener, sur des routes où nos

cœurs trop timides n'auraient pas osé l'engager, mais où son amour
lui fera trouver, avec les forces promises à la foi, la joie qu'engendre
l'espérance et les victoires qui appartiennent à la charité.

Quels que doivent être les lendemains, tragiques ou paisibles, des

années que la France vient de vivre, c'est un réconfort pour ses enfants
de la Religion Réformée de penser qu'ils les affronteront ensemble, la
main dans la main, pour servir Dieu plus efficacement dans la patrie
qu'il leur a donnée.

A.-N. Bertrand.


	L'unité de l'Église réformée de France

