Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 111

Artikel: Etudes critiques : les grands mystiques chrétiens [Henri Delacroix]
Autor: Burnier, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

Henri DeLAcrOIX, Les grands Mystiques chrétiens. Paris, Alcan, 1938. — x1x-
470 p. gr.-in 8°.

Bien qu’il ne s’agisse ici que de la réédition d’une ceuvre déja ancienne ()
il nous a paru intéressant de la présenter pour deux raisons. Tout d’abord,
elle touche a I'un des problémes centraux de la psychologie religicuse, celui
de la nature et des lois de Pexpérience mystique et, méme quand P’auteur se
défend d’étre autre chose qu’un psychologue et un historien, son étude I’oblige
a dépasser le cadre de la pure description et a poser le probléme de la con-
naissance et de la vérité religieuses. Ensuite, les études de mystique faites
par des penseurs non catholiques et non théologiens sont assez rares en
langue frangaise — je n’oublie pas M. Leuba — pour qu’on les examine malgré
leur date déja ancienne. Ajoutons a cela que la personnalité philosophique et
morale de H. Delacroix confére a son ceuvre une autorité particuliére. H. De-
lacroix a un double mérite, scientifique et philosophique, qui est aussi celui
de son ceuvre : c’est un psychologue de métier — et il faut 1’étre pour aborder
ces sujets de mystique qui touchent a des formes de la vie mentale souvent
déconcertantes et toujours délicates a observer, quand elles ne présentent
pas des caractéres pathologiques.

Quant au mérite philosophique de Pauteur, nous ne le définissons, pour
Pinstant, que par la négative. H. Delacroix a réagi contre deux tendances
doctrinales de la psychologie religieuse : la tendance sociologique, représentée
par Emile Durkheim entre autres, dans ses Formes élémentaires de la vie reli-
gieuse, et la tendance pragmatique de William James dans son Expérience
religieuse. Nous le verrons, ce qui détermine cette double réaction marquée

(1) Parue en 1908 sous le titre Etudes d’bistoire et de psychologie du Mysticisme.
Les grands Mystiques chrétiens. On se souviendra donc, en consultant la bibliogra-
phie de cet ouvrage qu’elle date, elle aussi, de quelque trente ans. Quand I'auteur
parle d’essais parus ces derniéres années (p. 2), il s’agit de 1905.



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 115

dans les travaux psychologiques de H. Delacroix, c’est une attitude philoso-
phique trés nette. A la pression sociale de Durkheim et a P’exigence de I’action
de James, il oppose une philosophie de lintelligence. Aucun phénoméne
conscient — qu’il s’agisse de la pensée, de I’art ou de I’extase — n’est réduc-
tible 4 un processus mécanique extérieur ou intérieur au sujet pensant. Ce
qui est caractéristique de ces manifestations, c’est 1’état de conscience. Or
«la conscience n’est pas un reflet ; elle marque un niveau supérieur d’activité
— elle est de ordre de la création, de P'invention et de la vie. Elle est une
floraison merveilleuse, un aspect inédit de la vie de I’Univers. Il en est de la
conscience a P’égard de ses conditions comme de la vérité a I’égard de la
réalité, La vérité est une position fonctionnelle de la pensée vis-a-vis de la
réalité qu’elle s’assimile peu a peu... La conscience est le degré supérieur de la
réalisation de soi, 4 tous ses degrés et 4 tous ses étages» (). Terminons ces
quelques mots de présentation en rappelant que, psychologue, H. Delacroix
a porté son attention sur deux autres grands sujets, le langage et I’art, qui
montrent chez Pauteur le méme intérét pour P’activité créatrice de la cons-
cience. Les positions esthétiques qu’il défend sont bien solidaires de celles
que nous allons étudier de plus prés au sujet de la mystique catholique.
«L’art », écrit en effet H. Delacroix, « n’est pas imitation des choses, il est
actualisation d’esprit, »

* *

L’ouvrage que nous avons a présenter maintenant se préte assez mal a
P’analyse dans sa premiére partie. Celle-ci est formée d’études historiques sur
des figures mystiques de premier plan : Suso, sainte Thérése, saint Jean de la
Croix (@), saint Francois de Sales et Madame Guyon. Ces études, si elles sont
conduites toutes selon la méme méthode psychologique, sont poussées a des
profondeurs trés différentes. Ce sont les figures de sainte Thérése et de Ma-
dame Guyon qui ont retenu ’auteur le plus longtemps, peut-étre a cause des
conditions historiques particuliérement favorables qui les rendent accessi-
bles. Nous nous arréterons a ces monographies, non pour les résumer, ce
serait aussi délicat qu’inutile, mais pour analyser quelques points de méthode.
On sait P'importance qu’elle a dans I’étude de faits aussi complexes et com-
ment, a la lumiére d’une observation, un relief peut apparaitre et méme une
structure qu’un autre éclairage avait laissés dans I’ombre. Nous nous arré-
terons plus longuement sur la seconde partie de cette étude qui, ramassant
ces observations historiques et psychologiques, tente de définir ’expérience
mystique et donne le schéma auquel, selon notre auteur, elle peut se ramener.
Cette expérience, on le verra, est essentiellement une intustion intellectuelle et
permet a H. Delacroix de dégager et de maintenir irréductible la notion de

(1) Cité par C. BouGLE, Les Maitres de la pbilosophic universitaire en France, p.
111 et 112, — (2) On regrette que, au moins a propos de saint Jean de la Croix,
la magistrale étude de M. Jean Baruzi, parue en 1924, ne soit ni citée, ni dis-
cutée, dans cette réédition.



116 EDOUARD BURNIER

génie religieux, contre le matérialisme philosophique ou psychologique d’une
part, et contre le rationalisme dogmatique, d’autre part. Il y a donc, dans ces
conclusions, matiére a une discussion proprement philosophique. Nous laisse-
rons de c6té la note sur le quiétisme frangais du XVIIe siécle qui termine ce
recueil d’études.

La méthode historico-psychologique de H. Delacroix. Dans sa préface déja,
Pauteur fait remarquer qu’une étude d’ensemble sur le mysticisme n’est
possible que sur la base de nombreuses monographies qui restent encore a
faire. « Il ne s’agit plus de rapprocher sans une critique préalable des phéno-
ménes peut-étre assez divers dans leur forme, leur signification et leur fonc-
tion... il faut avant tout étudier les faits dans ’ensemble de leurs conditions
et ne comparer que progressivement, a mesure que les ressemblances s’im-
posent d’elles-mémes. » Etant donné la longueur et la minutie de ce travail,
le choix des sujets a étudier est de toute importance. Aussi ’auteur s’est-il
adressé aux grands mystiques chrétiens, laissant volontairement de c6té les
formes médiocres ou inférieures de cette manifestation du génie religieux.
On ne saurait lui donner tort, puisqu’il faut bien choisir. Mais on peut se
demander si ce choix n’a pas quelque chose d’arbitraire et si ’auteur n’est pas
conduit instinctivement vers certaines formes trés évoluées et qui présentent
ce caractére d’intuitionnisme intellectuel déterminant non pas tout état mys-
tique ni méme tout degré supérieur de cet état, mais seculement le type intel-
lectuel de certains sujets. Visiblement P’auteur est porté vers les mystiques
spéculatifs. Ceux-la ne sont-ils d’ailleurs pas les sujets qui s’imposent a
Ihistorien soucieux d’observation directe, puisqu’ils sont seuls a laisser une
ceuvre écrite, souvent considérable (celle de Madame Guyon comporte
40 volumes) ? Cela n’infirme sans doute pas les conclusions de ’auteur qui a
bien soin de marquer, dans son rapprochement final, qu’il s’agit de traits
communs a une méme famille spirituelle. Mais il faudrait insister sur le fait
qu’il s’agit aussi d’une famille intellectuelle. Or ’auteur jette la suspicion sur
d’autres états mystiques, d’expression moins spéculative, en les traitant
d’inférieurs. Nous relevons ici un premier trait d’un intellectualisme qui n’est
pas celui des mystiques en question seulement, mais celui de leur historien.

N’est-ce pas aussi la méthode méme de H. Delacroix qui ’améne a cette
conclusion, fort importante pour saisir la nature méme de I’expérience mysti-
que : il y a une histoire du mysticisme qui montre non seulement une perma-
nence de ses manifestations a travers ’expérience catholique (c’est de celle-la
seulement que H. Delacroix s’occupe), mais une progression. « Le mysticisme
chrétien est parvenu lentement a son plein épanouissement (). » Et M. Dela-
croix s’autorise de ce fait pour justifier son choix : « Il y a avantage & prendre
le mysticisme achevé plutdt que dans ses ébauches historiques » (2). Il fau-

(1) P. 111, — (2) 1bid.



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 117

drait précisément avoir écrit Phistoire du mysticisme pour affirmer absolu-
ment ce fait et nous ne saurions pas davantage le contester. Mais on peut, ici
encore, se demander si’auteur n’appelle pas « achevées » les formes de ’expé-
rience mystique parvenues a un certain degré d’évolution intellectuelle. Il
semble bien que ce soit le cas, puisqu’il précise lui-méme sa pensée en ces
termes : « Ce n’est guére que dans Pécole allemande et flamande du XIITe et
XIVe siécle, en France chez les Victorins et dans le quiétisme que les ten-
dances dominantes du mysticisme arrivent a s’amalyser complétement. En
méme temps, chez certains individus d’élite, elles atteignent une ampleur de
développement et une complication de détail qui les rendent particuliérement
intéressantes » (1). On le voit, c’est la faculté d’analyse qui parait caractériser
Pétat le plus achevé de Pexpérience mystique. Sans contester que les figures
étudiées par H. Delacroix soient d’authentiques mystiques et des plus grands,
on peut se demander si leurs traits communs, qui sont évidents, sont bien
représentatifs de toute Pexpérience mystique chrétienne. H. Delacroix
établit que les cas étudiés par lui sont historiquement indépendants les uns
des autres. Mais n’appartiennent-ils pas tous a un certain type intellectuel,
ce qui expliquerait leur parenté a travers ’histoire et les rendrait d’autant
plus intéressants, sans qu’on puisse négliger pour cela les manifestations d’une
mystique a la fols moins spéculative et moins portée a I’analyse ?

Un troisiéme point de méthode nous parait devoir étre soulevé, a la lecture
de ces monographies, celui de I’homogénéité et de la pureté de la méthode
psychologique de I’auteur. Voici comment il résume sa méthode : « Exposer,
aussi historiquement que possible, ces successives observations individuelles,
rattachées a leur milieu historique et a leurs conditions particuliéres ; les
analyser pour en dégager les moments principaux, la formule et la loi d’évo-
lution ; rapprocher ces formules, comparer les résultats de ces analyses et
tirer de cette comparaison les éléments communs a tous les cas étudiés ; enfin,
analyser cette formule typique, dégager ses éléments, les expliquer en les
rattachant d’une part 3 certaines dispositions de la nature humaine, d’autre
part a certaines exigences doctrinales et a certaines régles d’action emprun-
tées au christianisme » @), Et H. Delacroix de conclure : « Quant a Pinter-
prétation, les théologiens ne s’étonneront pas de nous trouver en désaccord
avec eux. Ils voient les choses du point de vue surnaturel ; nous les voyons
du point de vue de la nature. Nous croyons que les états les plus sublimes du
mysticisme n’excédent point la puissance de la nature... Sila méthode psycho-
logique réussit, toute discussion dogmatique est vaine. » 3) Il nous semble
que dans sa simplicité et sa rigueur apparentes, cette méthode renferme une
contradiction : ou bien I’on fera de la psychologie purement descriptive et ’on
renoncera alors a toute explication recourant « aux exigences doctrinales et
aux régles d’action du christianisme ». Ou bien — et nous trouvons l’entre-
prise aussi intéressante et légitime que si un théologien la tentait — on

(1) P. 111, —(2) P. vi. —(3) P. xix.



118 EDOUARD BURNIER

essaiera une explication ; mais alors pourquoi admettre les exigences doctri-
nales et refuser toute discussion dogmatique ? N’y a-t-il pas un certain dog-
matisme 4 élever une méthode — fit-elle aussi riche en résultats que celle
de la psychologie — a la hauteur d’une explication ? Que ’on repousse le
« surnaturel » quand il s’agit d’expliquer le naturel, cela est de bonne méthode,
Mais cela n’a rien a voir avec une discussion dogmatique qui porte non plus
sur ’enchainement des phénoménes, mais sur leur nature et sur les relations
qu’ils entretiennent avec ’ensemble des manifestations de la conscience du
sujet. Une méthode dogmatique peut étre rejetée sans que I’on soit réduit
pour cela a la seule investigation psychologique.

Il resterait a expliquer le terme de « génie religieux » auquel ’auteur recourt
non pas comme a un simple donné psychologique, a un simple fait naturel,
mais bien comme & un principe d’explication. Qu’on le veuille ou non, il faut
bien se prononcer, sil’on entend dépasser la simple description psychologique,
sur la nature de cet objet religieux, qui a la singuliére faculté, chezles mysti-
ques, d’absorber le sujet qui le pense. Autrement dit, ’explication du génie
religieux ignore et tranche implicitement un probléme de philosophie reli-
gieuse. Que dirait-on d’une étude sur Descartes qui aboutirait & conclure au
« génie intellectuel » en prétendant donner a cette constatation une valeur
d’explication ? Ce serait 1 une affirmation aussi légitime qu’insuffisante. Le
génie n’explique rien a lui seul. Il est une capacité, une disposition dont il faut
montrer la fonction sous peine, sans cela, de confondre René Descartes et le
cartésianisme, /e mystique et lz mystique. De deux choses ['une : ou bien le
« génie religieux » est une expression commode et adéquate pour désigner I’en-
semble des phénoménes mystiques et leur spécificité psychologique ; il reste
alors a qualifier cette activité par rapport aux autres manifestations de la vie
intellectuelle. Ou bien, par génie religieux, on entend expliquer quelque chose
de plus et I’on donne a cette expression une valeur noétique qu’il faut bien
discuter. Sans doute la méthode dogmatique est a récuser. Elle est parfaite-
men't étrangére A cette discussion. Mais la méthode psychologique nous
parait insuffisante. La meilleure preuve que nous pourrons en donner, c’est de
montrer que H. Delacroix lui-méme I’a constamment dépassée, et qu’il a eu
bien raison. Il y a une philosophie de I’esprit chez notre auteur et qui contribue
tout naturellement a soutenir et 4 achever son ceuvre de psychologue, puisque
Pesprit lui apparait comme «’achévement de la nature» Et, parce que,
comme le dit H. Delacroix, « Phomme dépasse le monde et y ajoute », il faut
bien que le philosophe relaie le psychologue. Nous verrons ce qu’il a ajouté
a ces mystiques chrétiens de philosophie idéaliste.

* *

Nous bornons a ces quelques points de méthode les réflexions que nous
suggére la lecture de la préface et de la partie monographique de ’ouvrage de
H. Delacroix. Cette lecture est pleine d’intérét, mais on comprendra que le



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 119

résumé n’en aurait guére. Nous avons lu avec un profit particulier les
chapitres consacrés & Mme Guyon dans lesquels ’abondance de la documen-
tation historique et un travail critique serré soutiennent une construction
psychologique sobre et vigoureuse. L’auteur posséde ce don indispensable
pour animer un portrait et le rendre attachant qu’est la sympathie intellec-
tuelle. Il a, d’autre part, une longue accoutumance de son sujet puisque,
avant d’écrire cette étude, il en a consacré une autre au mysticisme spécu-
latif en Allemagne et qu’il connait ainsi les principales écoles mystiques du
catholicisme occidental. On ne saurait trop souligner I'intérét de ces études
historiques, hors desquelles ’approche méme des figures mystiques est sou-
vent fort difficile : éditions rares d’ceuyres considérables dans lesquelles, faute
de connaissances historiques et psychologiques spéciales, le lecteur se per-
drait souvent sans un guide expérimenté. Et puis, il est bon que, méme si
leur méthode n’arrive pas a saisir complétement un objet aussi ondoyant et
divers que lexpérience mystique, des observateurs nous la présentent a
Pécart des luttes théologiques. Et I'on sait que certains docteurs ont mis
beaucoup de passion a condamner chez les mystiques tels écarts de doctrine
sans aller assez loin, ni par 'information historique, ni par la sympathie, dans
’analyse psychologique de leurs ceuvres. Non pas que cette « orthodoxie plus
ou moins hétérodoxe » des mystiques, comme s’amuse 4 la qualifier H. Dela-
croix, ne souléve d’intéressants et de légitimes problémes théologiques.
Encore faut-il, puisqu’on s’accorde a parler de Pexpérience mystique, en
décrire sine ira et studio les manifestations et en établir la doctrine avant de
mesurer ses écarts,

Les relations de Pexpérience et de la doctrine. Cest a distinguer les deux élé-
ments constitutifs du mysticisme, ’expérience et la doctrine, que s’emploie
ensuite Delacroix. Nous suivrons donc ’ordre de son étude, bien qu’on puisse
trouver plus logique de décrire d’abord cette expérience avant de parler de
la relation qu’elle soutient avec la doctrine. Mais ’auteur défendrait peut-
étre ordonnance de son exposé en faisant remarquer que chez les mystiques
P’expérience et la doctrine ne se laissent pas dissocier ; on doit reconnaitre en
effet qu’elles soutiennent des relations trés complexes ; et ce n’est pas une
complexité de détails, dont on pourrait faire abstraction provisoirement : il
s’agit bien plutdt de relations essentielles et qui touchent a la constitution
méme de D’expérience. En effet, d’une part Pexpérience mystique apparait
systématisée, d’autre part elle est inexplicable si on lui retire la qualité qui
parait la plus opposée 4 la systématisation : I'invention, I’intuition immédiate
en dega de toute réflexion sur l'objet de I’expérience et sur la succession de
ses états. Précisons ces deux aspects.

Ce qui frappe le psychologue, c’est Iordre rigoureux, la progression régu-
liére des états mystiques : inquiétude, béatitude, dépression, théopathie (ou



120 EDOUARD BURNIER

expansion) active. Tout se passe comme si Pon avait affaire a une activité
logique, soutenue ; Pexpérience parait véritablement systématisée, par quoi
P’auteur entend « une expérience ou, avec la logique, s’introduit la symétrie et
Iartifice, caractéres de l'intelligence logique, pour faire de I’ensemble une
suite raisonnablement organisée ..ol le présent éclaire le passé, ou les diffi-
rents états sont jugés et appréciés a la lumiére de ce qui les entoure et de ce
qui les suit » (0, Bien plus, le systéme n’ordonne et ne dirige pas seulement
Pexpérience : il donne une valeur ontologique, garantie de réalité, & tous ces
faits ; il les place dans une doctrine, les rapporte a des principes métaphysi-
ques, qui sont les principes mémes de I’étre et de la connaissance.

Bref, Pexpérience mystique parait n’étre pas ce que croient les auteurs
mystiques eux-mémes dans leurs autobiographies quand ils prétendent
expérimenter la matiére méme de leur systéme. Clest une expérience déja
interprétée et pénétrée de doctrine. H. Delacroix le montre en faisant remar-
quer que les écrits autobiographiques ont le caractére de mémoires et de
souvenirs, non de journal intime ou de carnet de route. Les écrits cherchent
a justifier, a édifier et a enseigner, beaucoup plus qu’a décrire. Ils sont rédigés
a4 un moment ou leurs auteurs ont nécessairement acquis Iidée que leur
expérience comporte une succession d’états formant une suite et méme une
progression.

D’autre part, on constate que les écrits doctrinaux apparaissent souvent
en méme temps que les écrits historiques dans ’ceuvre des mystiques. De
sorte que les dates montrent « une pénétration naturelle, une action récipro-
que de la doctrine et de I’expérience ». Enfin, la tendance intellectualiste —
notons, en passant, le mot qui peut paraitre trancher d’un coup la question
que se pose ’auteur — des mystiques n’est-elle pas fortement soulignée dans
un texte comme celui-ci (il est de sainte Thérése) et qui contient une affirma-
tion fréquemment reprise par d’autres mystiques : « C’est une grice de pou-
voir expliguer le don regu par Dieu et en donner Pintelligence. Si ’Ame veut
marcher sans trouble, sans crainte, avec courage dans le chemin du ciel... il
Iui sera d’un trés grand avantage de comprendre la nature des dons célestes »2).

H. Delacroix affirme en conclusion que ce caractére logique de ’expérience
mystique s’accentue a mesure qu’elle se développe. « Le mystique », écrit-il,
« a trouvé la formule de sa vie... En ajoutant a ses états ’idée d’une loi qui
les unit, d’un progrés qui les pose I'un aprés ’autre pour atteindre un absolu,
il obtient enfin une expérience pleinement cohérente, qui se déroule a la
maniére d’un systéme, du réel qui est devenu du rationnel. »

Mais est-ce a dire que P’expérience elle-méme soit le produit d’un ajuste-
ment aprés coup, autrement dit que nous avons affaire a une prétendue expé-
rience ? Delacroix s’interdit de tirer cette conclusion. Tout en affirmant que
le systéme est engagé dans D’expérience, il refuse de retirer a celleci son
caractére propre, qui est d’étre un donné psychologique, constatable histo-

(1) P. 3¢7. — (2) P. 357.



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 121

riquement et que ’on peut méme tenter de dissocier de sa représentation
intellectuelle. Il serait également faux d’affirmer que le systéme précéde
Pexpérience et la constitue comme telle.

La doctrine n’est donc ni la seule matiére de ’expérience des mystiques
ni le seul cadre dans lequel elle se déroule. Nous avouons d’ailleurs avoir en
quelque peine 3 saisir sur ce point la pensée exacte de H. Delacroix ou plutét
a la débarrasser d’une contradiction qui la menace constamment ; si celle-ci
n’éclate pas plus ouvertement, c’est que I’historien se contente souvent sage-
ment de dégager des tendances — tendance doctrinale et tendance intuitive
— sans dire exactement quelle importance elles ont I'une par rapport a I'au-
tre. Car il est bien certain que sil’on devait les pousser a I’absolu, elles se contre
diraient logiquement 1’une l’autre. La confusion qui nous parait subsister
malgré tout dans ce chapitre, le plus intéressant de ouvrage, se produit sur
deux points. Le premier, c’est qu’aprés avoir parlé de Pexpérience mystique
racontée, Pauteur ne parle plus que de I’expérience vécue. Il est bien com-
préhensible que le réle de la doctrine ne soit pas le méme dans la premiére
et dans la seconde. Et ’on peut dire que le récit de expérience est condi-
tionné par la doctrine sans que ’expérience elle-méme Dait été, Il y a bien
d’autres exemples de cette systématisation-la dans la littérature chrétienne
qui sont toujours présents a Pesprit : celui des Evangiles et celui des Confes-
sions de saint Augustin, pour ne citer que ceux-la. Mais H. Delacroix va plus
loin. Il parle d’une activité de Pesprit accompagnant ’expérience. Et c’est
sur la nature de cette activité que ’on voudrait une précision. Le psycho-
logue, doublé du philosophe, qui analyse la doctrine des mystiques ne dis-
tingue pas assez nettement, nous semble-t-il, entre les deux activités de la
raison, celle qui ordonne ’expérience et celle qui la constitue. C’est 14, croyons-
nous, que git la principale difficulté quand il s’agit de déterminer la portée
exacte d’une affirmation comme celle-ci : « L’intelligence contréle expérience
mystique ; elle en rattache les états successifs a4 un vaste systéme religieux
qui Paccompagne et la garantit » @), De quelle garantie s’agit-il exactement ?
Est-ce d’une garantie interne et qui est donnée a ’expérience elle-méme ?
Mais alors Pexpérience mystique prend un caractére intellectualiste que
Delacroix refuse par ailleurs de lui donner. Ou bien, est-ce une garantie
externe et qui porte sur le récit de P’expérience ? Mais alors le danger est
grand de donner dans la pensée mystique exprimée aprés coup la primauté a
la doctrine sur le fait vécu et de faire ainsi des mystiques des rationalistes
dogmatiques. A vrai dire, il y a dans le vocabulaire méme de Delacroix une
variété de termes assez déroutante pour désigner cette activité intellectuelle :
tantdt elle regoit la qualification toute formelle de logique, tantét celle de
systéme, tantdt celle de doctrine ou méme de tradition, tantét enfin celle
d’intellect, de travail intellectuel. Il y a derriére tous ces termes, et dans leur
équivalence méme, un intellectualisme qui est peut-étre celui de notre auteur

(1) P. 352.



122 EDOUARD BURNIER

plutét que des mystiques qu’il nous présente sous ce jour. Incontestablement,
les mystiques sont des doctrinaires. Mais que faut-il entendre par 13 ? Ce ne
sont ni des dogmatiques, ni des rationalistes, ni des intellectualistes, en ce
sens qu’ils n’ont aucune métaphysique, aucune ontologie systématisée, ce
que Delacroix leur confére en méme temps qu’une doctrine. Cette doctrine
des mystiques nous parait, telle qu’elle ressort des portraits psychologiques
si vigoureusement tracés par I’historien, d’une tout autre nature: elle est
essentiellement pratique. Elle est une discipline et non pas une théorie. Elle
n’est pas destinée a garantir ni a contrdler expérience qui reste souveraine,
mais a entretenir, a Pentrainer. Elle fait partie, si on veut, de la méthode
mystique et non de sa vérité (@), Nous nous demanderons en terminant si la
notion méme d’expérience mystique, au sens ol ’entend H. Delacroix, rend
bien compte du fait mystique, si le mysticisme est essentiellement une expé-
rience du divin. Et c’est précisément la maniére d’envisager la doctrine mys-
tique qui nous oblige 4 nous poser la question. En constatant dés maintenant
que cette doctrine mystique a une portée beaucoup moins intellectuelle que
pratique, nous sommes amenés a nous demander si la notion méme de expé-
rience mystique, telle que ’entend H. Delacroix, n’est pas, elle aussi, beaucoup
trop intellectuelle ; toute la description de H. Delacroix et son explication
tendent a montrer que le mystique veut connaitre. D’ou 'importance et la
signification méme données a 1’élément doctrinal, systématique, logique. La
nature méme de cette doctrine nous parait au contraire montrer qu’elle n’est
pas au service d’une connaissance, mais de la pratique d’une présence. L’in-
tuition des mystiques ne doit pas faire illusion. Ce ne sont pas des « intuition-
nistes », pas plus que le terme d’expérience ne fait de leurs oratoires des labo-
ratoires. Il semble bien sur ce point que H. Delacroix ait été induit en erreur
par sa méthode méme et qu’il ait fait de ses mystiques des psychologues de la
religion. N’est-ce pas son propre intellectualisme qu’il projette ainsi dans
I’expérience mystique, et ne lui arrive-t-il pas ce qu’il constate précisément
dans les écrits qu’il analyse, de nous présenter une expérience raisonnée et
systématisée ? Mais nous reviendrons sur cette question de Iexpérience
aprés en avoir trés briévement donné les caractéristiques.

L’expérience mystiqgue. Les mystiques reconnaissent la qualité divine de
leurs états a trois caractéres : 1° Pextériorité par rapport au moi. Cette divi-
sion d’avec la conscience ordinaire, caractére tout formel, indique pour les
mystiques Porigine surnaturelle de leurs états. 20 La nature méme de ces
états et 'impuissance de la conscience ordinaire 4 constituer des états sem-
blables. 3° Leur caractére actif, constructeur. Ces états sont impératifs et
s’emparent de la conscience. Ces trois caractéres se retrouvent dans 1’état

(1) Nous ne voulons pas dire par 12 que les mystiques aient résolu de fagon satis-
faisante le probléme de la doctrine chrétienne, mais préciser simplement le sens et
la portée de cet élément doctrinal.



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 123

d’oraison qui «réalise ’essentiel du divin» (selon la formule curieuse de
H. Delacroix). Mais il faut rappeler tout de suite que ces réalisations du
divin comportent des degrés et que 'on voit les mystiques critiquer succes-
sivement leurs états d’oraison. Dans D’extase, par exemple, qui est un des
états d’oraison, ils trouvent encore trop de précision et trop de rapport a la
conscience personnelle. « Le caractére essentiel du divin c’est donc, pour le
mystique, cette puissance d’organiser Dieu en lui-méme — elle décrit un
cercle d’évolution jusqu’a ce qu’elle se soit trouvée comme esprit et comme
vouloir absolus, jusqu’a ce qu’elle ait uni dans un état définitif ’aperception
de ’étre par soi-méme et Pactivité créatrice » @,

Le mystique substitue progressivement l’oraison passive a la méditation
active et 4 l’oraison affective qui mettent en jeu des idées, des images, des
émotions précises et sont, au moins partiellement, sous la dépendance de la
volonté. Mais, ce faisant, il prétend identifier la confusion de ses intuitions
avec les notions chrétiennes explicitées dans le dogme. Dans ces états, c’est
le Dieu de PEglise qu’il croit expérimenter. H. Delacroix analyse longuement
le mécanisme psychologique de cette identification. Nous retrouvons ici des
considérations qui auraient trouvé leur place logique, semble-t-il, dans le
chapitre précédent, puisqu’il s’agit de la relation entre la doctrine chrétienne
et Pexpérience mystique. Notons seulement que H. Delacroix pose la ques-
tion en termes bien absolus et singuliérement simplifiés. Le Dieu chrétien
n’est-il vraiment aux yeux des croyants qu’une doctrine et non une per-
sonne, et lintuition mystique ne se sert-elle vraiment que d’images inter-
mittentes, entre deux états d’oraison confuse, de représentations du Dieu
chrétien? Si commode que soit ce schéma pour ’analyse, il nous semble qu’il
méconnait deux faits essentiels : le Dieu chrétien est un Dieu mystique,
c’est-a-dire une personne ou un esprit qui veut s’unir 4 d’autres esprits ou a
d’autres personnes. Ensuite, 'intuition des mystiques chrétiens n’est pas
une intuition idéaliste. Et c’est ici que la philosophie idéaliste de H. Dela-
croix parait intervenir quelque peu dogmatiquement. Nous ne cherchons
pas a Pauteur une querelle de théologien et ce n’est pas cette philosophie que
nous critiquons ici. Ce qui nous arréte, c’est que la philosophie religieuse de
H. Delacroix (qui doit étre assez voisine de celle de M. Brunschvicg) déforme,
involontairement, l’expérience chrétienne traditionnelle et I’expérience
mystique. De 'une il fait un systéme doctrinal a base mythologique, de
lautre il fait un intuitionnisme intellectuel qui suppose une métaphysique
idéaliste. Dans ’'un et Pautre cas, la réalité de Dieu est supprimée. On n’a
plus affaire qu’a deux processus, 'un dogmatique et statique, ’autre contem-
platif et dynamique. La relation entre P’intuition mystique et ’expérience
chrétienne dite traditionnelle est ainsi ramenée a la relation entre la cons-
cience religieuse et la doctrine. Dans 'un et Pautre cas, Dieu cesse d’étre le
véritable objet de lexpérience. Tout se passe, dirait-on, comme si Iexpé-

(1) P. 368.



124 EDOUARD BURNIER

rience chrétienne avait pour but de substituer a son objet soit une représen-
tation correcte (le traditionalisme doctrinal) soit un état de conscience dont
il semble bien que Pachévement soit de se produire lui-méme. Ainsi le mys-
tique finirait par absorber son Dieu et I’état théopathique se prolongerait et
disparaitrait dans une activité de la conscience devenant son propre objet.
On est frappé de voir combien les théses de I'idéalisme contemporain trou-
vent leur exacte application dans ce processus mystique tel que le décrit
H. Delacroix. « Vérité est intelligibilité » dit M. Brunschvicg. Et H. Delacroix
montre précisément que la vérité des mystiques est une prise de conscience
progressive qui assimile peu a peu son objet. Et non seulement elle I’assimile,
mais elle le crée. Le divin, au sens d’un certain état de conscience créateur,
remplace Dieu. Sans doute s’agit-il d’une tout autre intelligibilité que celle
dont parle M. Brunschvicg; nous n’allons pas, 4 la faveur de ce rapprochement,
classer le maitre de I'idéalisme contemporain au nombre des mystiques occi-
dentaux. Mais lui-méme peut-étre ne tient pas non plus a voir déboucher &
Phorizon de son idéalisme ces mystiques, dont la seule orthodoxie métaphysi-
que ou théologique est de se refuser a tout jamais a I'identification de 1’étre
a Pétre connu, de Dieu au Dieu connu.

L’intuition et le discours. Le mysticisme spéculatif s’efforce de maintenir
trois affirmations : 1° la réalité sous sa forme la plus haute n’est pas acces-
sible a Pintelligence. 20 Il y a un mode de connaissance supérieur a l'intel-
ligence. 3° Il y a pourtant quelque adéquation entre le réel et Pintelligible.
H. Delacroix rappelle, a ce propos, les origines néo-platoniciennes de toute
spéculation mystique. Ainsi Plotin admet au-dessus de l’intelligence 1'Un
qui ne se fragmente pas en conscience de soi. « Puisque la forme et Dintelli-
gence sont incapables de fixer ’'Un et de Patteindre, la compréhension de "Un
ne peut étre quune présence. Une union qui est un contact, un contact intel-
lectuel » ), D’ou la distinction fondamentale, dans la théorie comme dans
les pratiques mystiques, entre 1’oraison extraordinaire et ’oraison ordinaire,
entre la contemplation et la méditation. « Toute la critique mystique de I’in-
telligibilité », dit H. Delacroix, « est condensée dans cette distinction. » )

Cependant, si les mystiques sont portés d’instinct 4 donner a Pexpérience
intérieure une valeur absolue, ils savent aussi fort bien que sans P’intelligence
Pintuition est aveugle ; elle ne se reconnait pas elle-méme. Il faut donc une
infrastructure intellectuelle. C’est le systéme chrétien qui fournit les condi-
tions d’intelligibilité et d’action. Ce qui améne H. Delacroix a dire que, pour
les mystiques chrétiens, le Dieu ineffable est au Dieu de ’Eglise ce que I’in-
tuition est au discours. Il le dépasse, mais il se précise et s’explicite en lui :
Pintelligibilité est une expression du réel et 'intuition n’est valable que dans
un ensemble avec lequel elle s’accorde.

Quant a la nature méme de Pintuition mystique, H. Delacroix en explique

(9) P. 377. — (2) P. 378.



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 1235

autrement que M. Leuba (dont il résume briévement 1’analyse) le caractére
inconscient. Pour M. Leuba, dans les états extatiques la pensée est d’abord
limitée, puis affaiblie et enfin disparait dans ’inconscience. Cet état d’incons-
cience étant ce qui se rapproche le plus de la notion confuse d’un Dieu mys-
térieux et infini, I'inconscience méme finit par étre identifiée avec ce Dieu.
Ce vide de conscience devient objet de pensée pour la conscience revenue,
prend existence et devient «le rien qui est ». Mais, demande H. Delacroix,
est-il vrai que le mysticisme se perde dans I'inconscience et que celle-ci soit
la fin de Pintuition mystique ? On voit toute I'importance de la question. Il
faut remarquer, tout d’abord, que ce mot d’intuition s’applique en réalité a
plusieurs états assez différents. Or, si ’on classe ces états, on constate que le
dernier terme, celui de la théopathie active, est un état permanent de cons-
cience et d’organisation de la vie. Il peut, en outre, y avoir abrogation de la
conscience intellectuelle sans que la conscience psychologique disparaisse.
H. Delacroix pense que le vocabulaire des mystiques a parfois induit en
erreur les psychologues, en leur laissant croire que la suppression de la cons-
cience réfléchie excluait nécessairement toute autre forme de conscience.
Une autre erreur serait de considérer les intuitions des mystiques spéculatifs
comme des phénoménes absolument isolables et sans analogue. Elles se placent
dans une longue série qui part d’excitations frustes, parfois produites ou
favorisées par toute espéce d’artifices, et qui s’éléve jusqu’a la notion d’en-
semble de I'univers que se donnent les sages et les poétes. Cette intuition
mystique de ’étre du monde, cette identification avec le principe des choses,
liée 2 un sentiment de souveraineté, est décrit aussi par beaucoup de sages
et beaucoup d’artistes.

Et H. Delacroix pousse le rapprochement assez loin (1),

Nous terminerons sur ces mots I’analyse de cette derniére partie en souli-
gnant simplement combien est délicate la définition de la spécificité de I’ex-
périence mystique. Voila une expérience qui ne se laisse caractériser ni par
une méthode absolument originale, ni par un objet propre, ni par des condi-
tions qu’elle serait seule 4 réunir, ni par un résultat absolument constant. Et,
nous ’avons vu, chaque fois que le psychologue veut donner de la mystique
une définition arrétée, il en arréte du méme coup le déroulement et la fixe
arbitrairement en une doctrine ou bien, la maintenant créatrice et mouvante,
il lui retire toute lontologie qui la soutient et la laisse livrée a elle-méme
comme une pure activité de la conscience.

Aussi sans nous permettre encore de rien affirmer contre une autorité aussi

(1) «L’artiste ou le contemplateur de la vie n’est peut-étre empéché d’expérimenter
I’absolu que par des réserves théoriques et un contrdle logique qui fonctionne encore,
et qu’une exaltation supérieure ou une foi plus aveugle abolirait. Si cette restriction
mentale s’efface, s'il se laisse aller sans retenue & I'état qui I'envahit, il y goiite,
co mme le mystique, le sentiment d’étre élevé au-dessus de soi-méme et d’étre affranchi
du monde, de s’apercevoir plus riche qu'un monde et capable de tous les mondes
dans un moment éternel» (p. 389).



126 EDOUARD BURNIER

compétente que celle de H. Delacroix, dont la méthode est si scrupuleuse et
sl respectueuse des faits, continuerons-nous désormais notre lecture avec,
dans D’esprit, une question centrale : dans quel sens et jusqu’a quel point
peut-on parler d’une expérience mystique indépendamment de toute affir-
mation ontologique { Le mot mystique, pas plus que celui de chrétien, n’est
une épithéte qui qualifie une expérience se donnant librement un objet;
peut-étre un seul mot mérite-t-il de recevoir cette qualification, celui de
vie, au sens ou Pascal, parlant de la vie chrétienne, disait : « Il s’agit de nous
et de notre tout » '

En terminant, nous voudrions poser aux théologiens une question. N’y
a-t-il pas, dans ’expérience mystique, un champ d’observation trop long-
temps négligé, actuellement méme mis a ban, et pourtant d’une grande
richesse d’enseignements ? Une étude comme celle de H. Delacroix rend
I'immense service de préparer des matériaux et d’ouvrir des perspectives. Il
faudrait pousser plus loin. La théologie mystique nous parait avoir deux
grands avantages pour la théologie dite dogmatique a laquelle on veut
Popposer aujourd’hui. D’abord, elle est assurée d’une base historique et
psychologique. Et cela a une grande importance pour une religion comme le
christianisme, dite historique. En restaurant la notion d’expérience religieuse
on s’assure de la source méme de la vie et de la pensée chrétiennes. A condi-
tion, bien entendu — et nous voudrions avoir le temps de souligner cette
réserve — que I’on ne s’en tienne pas a une théologie de ’expérience ; celle-ci
sera toujours insuffisante et confond une matiére ou une méthode avec une
science. Nous voulons dire simplement qu’en conservant la notion d’expé-
rience religieuse, la théologie se garde mieux — parce qu’elle oppose une
affirmation constructive — du danger qui la menace a droite, le dogmatisme,
et de celui qui vient de gauche, le symbolisme. L’autre avantage de la théo-
logie mystique, c’est que non seulement elle restaure la notion d’expérience
religieuse, mais elle s’adresse a la forme la plus caractéristique de cette expé-
rience : celle qui considére Dieu non comme une cause métaphysique ou
comme ’aboutissement d’une succession d’états de conscience, mais comme
une Présence. La théologie mystique est celle qui respecte le mieux les deux
conditions de toute pensée religieuse : la transcendance de Dieu par rapport
a la conscience et la révélation de Dieu a la conscience. La notion expéri-
mentale de la présence divine, P’affirmation premiére sur Dieu qui consiste a
reconnaitre en lui «celui qui est la» dépasse de beaucoup en possibilités
pour la psychologie et pour’ontologie religieuses celles qu’offrent le conceptua-
lisme dogmatique et I’idéalisme symboliste. La présence n’est ni un attribut
ni une modalité de ’existence. Elle en est Paffirmation primordiale, sous le
double aspect de Pextériorité et de la relation vis-a-vis d’une conscience
donnée. Mais, ici aussi, il faut faire une réserve et distinguer entre le spécifique



LES GRANDS MYSTIQUES CHRETIENS 127

et le particulier en matiére d’expérience dite mystique. L’étude de H. Dela-
croix nous fait penser que les cas qu’il juge spécifiques sont néanmoins des
cas particuliers et que la spécificité mystique s’étend beaucoup plus loin
qu’il ne I’a montré. L’expérience chrétienne tout entiére, quand elle est vrai-
ment une expérience, c’est-a-dire une relation vécue entre une conscience
particuliére et un objet qui lui est plus présent qu’elle-méme, l’expérience
chrétienne tout entiére est une expérience mystique. Derriére le symbole, le
mythe ou Phistoire de la Révélation « par Jésus-Christ », il y a d’abord et il
y a enfin ’affirmation une et infiniment diverse de la présence de Dieu. On
montrerait ce contenu mystique dans ’expérience des Evangiles primitifs,
dans celle de Jean, dans celle de Paul ; on la montrerait dénoncée comme une
hérésie, parce que excessivement intellectualisée, chez les gnostiques, mais
aussi chez saint Augustin. Et I’on sait assez que toute la doctrine de la Révé-
lation scripturaire chez les théologiens réformés s’effondre si on lui soustrait
Paffirmation, qui la constitue et la garantit a la fois, de la présence du témoi-
gnage du Saint-Esprit.

II faudrait conclure en montrant comment cette théologie mystique peut
aboutir a une tout autre philosophie de ’esprit que lidéalisme latent de
H. Delacroix. En considérant Iexpérience comme une fonction irréductible
a toute vérité positive, en faisant donc de P’intuition mystique non plus un
mode de connaissance absolu et privilégié, mais une activité de la conscience
provoquée et soutenue par un donné extérieur a elle, la théologie mystique
connait, entre autres grices, celle de ne jamais se mettre en contradiction
avec une philosophie religieuse ou méme une métaphysique fonctionalistes.
Car elle reconnait ces trois facteurs constitutifs de la manifestation de ’étre
(je reprends les termes d’une étude parue ici-méme) (@) : le réalisme métaphy-
sique, la créativité — et D’activité de la conscience. Aussi ces mots nous
paraissent-ils unir dans un effort convergent l’activité du mystique et la
réflexion du philosophe : « Sans que ’homme ait a courir la dangereuse aven-
ture de s’identifier & Dieu, il ne peut renoncer a son effort et a son activité
d’homme sans compromettre 'ceuvre de Dieu elle-méme dans laquelle par
sa destination propre il est engagé ».

Mars 1939. Edouard BURNIER.

(1) André BurNiER, Les conditions métaphysiques du fonctionalisme. Rev. de Théol.
et de Phil.,, No 103, 1937, p. 128.



	Études critiques : les grands mystiques chrétiens [Henri Delacroix]

