
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1939)

Heft: 110

Artikel: L'apocalypse paulinienne

Autor: Goguel, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOCALYPSE PAULINIENNE

On pourrait, sans paradoxe, soutenir que toute la théologie
paulinienne n'est pas autre chose qu'une apocalyptique. Cela ne résulte

pas seulement du fait que, dans les deux épîtres aux Thessaloniciens

(I, iv, 13-18. II, u, 1-12) et dans la première aux Corinthiens (xv, 23-
28, 51-57), on trouve des tableaux de ce qui se passera à la fin des

temps et que ces tableaux se situent exactement dans la ligne de

l'apocalyptique juive ; cela résulte aussi — et je dirais volontiers :

plus encore — de ce que toute la pensée paulinienne se présente
comme l'exposé et l'explication d'un vaste drame qui s'est ouvert

par la révolte de Satan et par la chute et qui se terminera par le

rétablissement de la pleine souveraineté de Dieu et par l'avènement
d'un monde céleste et spirituel et non plus terrestre et charnel.

L'apocalyptique paulinienne est cependant tout autre chose qu'un
prolongement de l'apocalyptique juive. Nous aurons l'occasion de

le constater ; pour le moment je me contente de relever un point. La
préoccupation du drame final occupe certainement dans la pensée
de l'apôtre une place moins importante que dans celle des apocalyp-
ticiens juifs, puisque ce n'est jamais par un mouvement spontané
de sa pensée que Paul évoque le drame final, mais toujours lorsque
cela est rendu nécessaire par une déviation ou par des erreurs qui se

sont produites à son sujet dans la pensée de ceux auxquels il s'adresse.

Réi. — Nous sommes heureux d'offrir aux lecteurs de la Revue l'exposé fait, le

31 janvier 1939, par M. le professeur Maurice Goguel, doyen de la Faculté libre de

théologie protestante de Paris, aux professeurs et aux étudiants des deux Facultés
de théologie de Lausanne. Sur notre demande expresse, M. Goguel a consenti à

publier le texte de sa leçon, bien qu'il ne lui ait pas été possible de l'accompagner

de notes et de discussions critiques.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVII (n° I IO, I939). 3



34 MAURICE GOGUEL

L'un des traits caractéristiques de la pensée apocalyptique est la
liaison qu'elle établit entre la réalisation du salut et une transformation

cosmique. De même que le péché de l'homme a eu pour corollaire

une corruption de la création, son salut aura pour conséquence
une glorification du « cosmos ». Cette idée, nous la rencontrons, très

nettement exprimée chez Paul, au chapitre 8 de l'épître aux Romains,
là où il parle du soupir de la création qui aspire à « la glorieuse liberté
des enfants de Dieu » (vin, 18 ss).

Il y a, par ailleurs, chez Paul, des textes où l'achèvement du salut
individuel paraît détaché de toute transformation cosmique. C'est

Phil. i, 2is. où il y a une véritable aspiration à la mort conçue comme

un gain parce que mourir, ce sera 0"ùv XpiffTiî) eîvcu, c'est-à-dire
la réalisation d'un état dans lequel la vie dans la chair n'imposera
plus à la communion avec le Christ les limitations auxquelles elle se

heurte dans la vie èv XpiCTruj. C'est aussi le développement de

II Cor. iv, 16 à v, io, où la croissance de l'homme intérieur est
présentée comme étant fonction de la destruction progressive de l'homme
extérieur, ce qui autorise à penser que la mort de l'homme extérieur,
la mort physique, libérera l'homme intérieur et lui permettra
d'atteindre son plein épanouissement. Cela, d'ailleurs, Paul le dit expressément

: « En habitant dans notre corps, nous sommes éloignés du

Seigneur. Nous préférons quitter notre corps pour habiter avec le

Seigneur » (v, 6-8).

Il y a donc une dualité de l'eschatologie paulinienne. Dans les

épîtres on trouve juxtaposées deux conceptions contradictoires de

l'achèvement du salut : l'une collective, à la fin des temps, l'autre
individuelle, au passage de chaque croyant dans l'au-delà. Certains

interprètes, comme, autrefois, Sabatier et, tout récemment, M. Jean

Héring, ont expliqué ce fait par une transformation de la pensée de

Paul, grâce à laquelle, à la suite du mystérieux événement auquel il
est fait allusion dans // Cor. i, 8-11, Paul, ayant vu la mort de près,
aurait compris que sa communion avec le Christ ne pouvait pas être,
même provisoirement, interrompue entre le moment de sa propre
mort et celui du retour du Seigneur et de la résurrection. Le
dynamisme de la foi paulinienne aurait fait ainsi éclater le cadre

apocalyptique dans lequel la pensée de l'apôtre s'était formée et l'en
aurait libérée.

Cette explication est, incontestablement, très séduisante. Je ne
crois pourtant pas qu'elle puisse être retenue. Aussi bien dans l'épître



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 35

aux Philippiens que dans la seconde aux Corinthiens, on trouve
l'idée de la réalisation collective du salut à côté de celle de sa

réalisation individuelle. Dans l'épître aux Philippiens, Paul déclare :

« C'est du ciel que nous attendons le Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ

qui transformera notre corps humilié, pour le rendre semblable
à son corps glorieux » (m, 10-21) et, dans la seconde aux Corinthiens,
le développement sur l'homme intérieur et l'homme extérieur se

termine par l'affirmation catégorique du jugement dernier qui est un
élément essentiel de la conception apocalyptique traditionnelle.

Faut-il, au moins, de l'interprétation de Sabatier retenir l'idée
d'une certaine contradiction entre l'expérience spécifiquement
chrétienne de Paul et une conception apocalyptique dans le cadre de

laquelle il l'aurait exprimée parce qu'il n'était pas arrivé à s'en

complètement libérer Je n'aurais a priori aucune répugnance à

admettre une semblable explication, car, plus j'étudie le paulinisme,
plus je me persuade qu'on a très généralement exagéré la cohérence

logique qu'il présente. Le paulinisme m'apparaît, de moins en moins,

comme un système que l'on pourrait reconstruire en juxtaposant et

en reliant entre elles des données que l'apôtre n'a eu ni le temps, ni
l'occasion de présenter autrement que sporadiquement et qui n'ont

pas reçu de lui une forme cohérente et organique. Il m'apparaît
comme un effort pour exprimer et pour expliquer une expérience
religieuse, effort sans cesse repris et qui aboutit à une série de formules

qu'il est impossible d'harmoniser entre elles par des processus
dialectiques. Ce n'est pas, pour autant, une pensée incohérente, elle a, au

contraire, une merveilleuse unité, mais c'est une unité d'inspiration
non d'expression, elle a sa source dans un dynamisme spirituel, dans

la continuité de la vie religieuse qu'elle traduit et commente.
Pour comprendre le véritable caractère de l'apocalyptique de Paul

et son attitude à l'égard de la tradition sur ce point, il ne suffit pas
d'examiner de quelle manière on peut concevoir le rapport qu'il peut
y avoir entre les diverses formules qui concernent l'achèvement du

salut, il faut chercher si les unes et les autres, malgré leurs contradictions

apparentes, ne sont pas de nature à nous éclairer — et peut-
être par leur contradiction même — sur le caractère propre de l'expérience

chrétienne de Paul.
La pensée paulinienne sur le salut se meut dans un double cadre.

Il y a, d'une part, celui qui est déterminé par l'idée d'une création

en deux étapes et, de l'autre, celui qui résulte du fait de la chute.



36 MAURICE GOGUEL

Dans I Cor. xv, 44-50, Paul expose l'idée de deux créations successives

symbolisées dans la personne des deux Adams. Le premier
a été terrestre et charnel, la chair dans l'état de création n'étant
ni siège, ni cause du péché, étant neutre à son égard, susceptible de

pécher, mais non pas condamnée à nécessairement pécher. Ce premier
Adam était yuxn Z<x)Ga, ce qui signifie, je crois, qu'il n'avait la vie

que comme un dépôt reçu de Dieu, mais qui pouvait lui être retiré.
Il était susceptible de mourir, ce qui ne veut pas dire qu'il serait
nécessairement mort, même si le péché n'était pas intervenu. Ce

premier Adam n'était pas seulement un individu, il était encore le

prototype d'une humanité qui devait « porter son image », c'est-à-dire
lui être semblable. Après ce premier Adam devait en venir (même si

le péché n'était pas intervenu) un second non plus terrestre, charnel

et psychique, mais céleste et spirituel, TtveOua Éuuorroioûv, c'est-à-dire

ne possédant pas seulement la vie en lui-même, mais capable de la
donner. Ce second Adam est, lui aussi, le prototype d'une humanité

qui portera son image, c'est-à-dire qui, comme lui, sera spirituelle et
céleste. Sa venue devait donc avoir pour effet de faire passer l'humanité

— et, sans doute, avec elle aussi le « cosmos » tout entier — du

plan de la terre et de la chair à celui du ciel et de l'esprit.
La réalisation de ce plan initial de Dieu a été entravée par le péché.

Il est arrivé, en effet, que Satan s'est révolté contre Dieu et a entraîné
dans sa révolte non seulement une partie des êtres de la hiérarchie

céleste, mais, en Adam, l'humanité terrestre. Au début de l'épître
aux Romains, Paul expose très clairement que le péché initial et
fondamental, c'est l'idolâtrie. Or qu'est-ce que l'idolâtrie pour Paul
Ce n'est pas un culte rendu à des êtres créés par l'imagination déréglée

des hommes. C'est un culte rendu aux démons, c'est-à-dire
précisément aux êtres célestes révoltés contre Dieu. Le péché appelle la

colère de Dieu. Elle aurait dû, semble-t-il, se manifester par
l'anéantissement immédiat des rebelles. Mais Dieu, à la fois à cause de sa

miséricorde et parce que la création devait servir à sa gloire, ne s'est

pas résigné à détruire son œuvre. Il a conçu un plan de rédemption,
et de cette rédemption c'est le Christ qui est l'agent, tout comme il
devait être l'agent de l'achèvement de la création par la réalisation
d'une humanité spirituelle. L'envoi du Christ dans le monde répond
ainsi à un double objet. Il doit d'abord abolir le péché et ses

conséquences et, de l'autre, faire passer l'humanité de l'état charnel à

l'état spirituel. La rédemption, telle que Paul la conçoit, n'est pas



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 37

uniquement négative ; elle n'est pas seulement la destruction du

péché et le rétablissement de l'humanité dans son état d'intégrité ;

elle est aussi positive, elle est une glorification et une spiritualisation
de l'homme. Or, quel que soit celui de ces deux aspects de la rédemption

que l'on considère, Dieu, à qui en appartient toute l'initiative et
dont elle réalise la volonté, y apparaît comme essentiellement actif.

Il y a des conceptions de Dieu qui sont statiques. Elles s'efforcent
de saisir ce que Dieu est dans sa transcendance et dans l'immutabilité

de son être. Elles donnent naissance à des religions dans lesquelles
c'est de ce que Dieu est que l'on déduit l'orientation que l'homme doit
donner à sa vie pour parvenir au salut. Dans un autre type de

religions, Dieu est considéré principalement, non pas dans ce qu'il est,
mais dans ce qu'il fait. Ce n'est pas un Dieu qui, du haut de sa

transcendance, gouverne le monde suivant des lois immuables. C'est un
Dieu auquel, sans doute, on reconnaît certains attributs abstraits
tels que la toute-puissance, mais c'est surtout un Dieu qui, tout en

restant distinct du monde, y est essentiellement actif. Cette conception

dynamique de Dieu n'est pas celle de toute la tradition israélite,
ce n'est pas celle dont s'inspire l'idée d'un Dieu qui, après avoir créé

le monde, se repose de son œuvre. Mais c'est essentiellement le Dieu
des apocalypses, ce Dieu qui est engagé dans une grande lutte qui a

commencé à la chute et même plus haut, puisque, comme l'a montré
Hermann Gunkel, la création, elle-même, a été primitivement conçue
comme une victoire que les Puissances d'en haut, qui sont les

Puissances de l'ordre, ont remportée sur les Puissances d'en bas, qui sont
celles du chaos. La domination sur le « cosmos » et tout spécialement
sur les hommes est l'enjeu de cette lutte qui doit se poursuivre jusqu'à
la fin des temps, jusqu'au rétablissement de la souveraineté absolue
de Dieu par la soumission ou par l'anéantissement des Puissances

hostiles.
C'est également ce caractère dynamique qui caractérise le Dieu

paulinien qui ne se résigne pas à l'échec de l'œuvre qu'il a entreprise,
mais agit pour la mener à bien malgré les Puissances révoltées. Le
tableau de cette longue lutte ne constitue pas, sans doute, toute la

pensée paulinienne, mais il est au moins le cadre dans lequel cette
pensée se développe. Dans tout ce qui constitue la sotériologie objective,

c'est-à-dire dans tout ce qui rend un salut possible, c'est Dieu

qui est actif: c'est lui qui a conçu le plan de rédemption et a pris
l'initiative de son exécution, c'est lui qui a envoyé son Fils, c'est lui



38 MAURICE GOGUEL

qui, dans sa chair, a condamné le péché, c'est lui qui l'a ressuscité et

glorifié et lui a donné le nom (celui de KÛpioç) qui est au-dessus de

tous les autres et devant lequel tous les êtres célestes, terrestres et
infernaux doivent fléchir le genou et rendre un hommage d'adoration.
C'est encore de Dieu, par un charisme, un don de sa grâce, que vient
la foi par laquelle le croyant, étant uni au Christ, peut participer au
salut, recevoir l'Esprit, qui est à la fois la cause et la marque de son

intégration dans le corps du Christ, dans le Royaume de Dieu.
C'est surtout par cette conception essentiellement dynamique de

Dieu que s'établit le lien entre le paulinisme et l'apocalyptique juive.
Qu'il me soit permis d'indiquer, en passant, l'importance qu'a eue,

pour la formation de la doctrine chrétienne, le fait de l'implantation
dans un milieu grec, dominé par une conception statique de Dieu,
d'une foi qui, dans sa forme première, a été nettement dominée par
une conception dynamique. La pensée du christianisme hellénique a

été un effort pour exprimer une théologie dynamique à l'aide de termes
et de notions élaborées dans le cadre d'une théologie statique.

L'hellénisation du christianisme a eu encore un autre aspect, plus
directement intéressant pour la question qui nous occupe. Comme

toutes les formes de la pensée juive et comme les formes les plus
anciennes de la pensée chrétienne, la pensée apocalyptique a été

dominée par un dualisme temporel, par l'opposition del'aîùuv OOTOç,

du monde présent qui est mauvais parce que Dieu n'y règne pas ou
du moins parce que sa volonté s'y heurte à des obstacles, aussi bien
dans les hommes que dans les choses, et d'un autre monde, du monde

futur, de l'cùiuv ó uéXXwv, dans lequel Dieu régnera pleinement parce
que tout ce qui s'opposait à lui aura été soumis ou détruit. La pensée

grecque est dominée par un dualisme d'un caractère différent. Il est

quasi-spatial et oppose le monde d'en bas au monde d'en haut, la

terre au ciel. Cette opposition se combine à une autre, celle du corps
et de l'âme, de la matière et de l'esprit. L'hellénisation de la pensée
chrétienne — je précise que je n'entends pas l'intégration dans la

pensée chrétienne d'éléments venant de la pensée grecque, mais

l'expression de la pensée chrétienne à l'aide de mots et de notions
élaborés par l'esprit grec et assimilables pour lui — a eu pour
conséquence la substitution d'un type de dualisme à un autre, ou au moins
la combinaison de deux types différents de dualisme, substitution et
combinaison qui ont dû se faire par glissement et d'une manière

tout inconsciente.



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 39

Le phénomène que nous signalons est d'ailleurs extrêmement

complexe. L'apparition avec Paul d'une eschatologie individuelle,

que l'on pourrait aussi appeler une eschatologie spirituelle, puisqu'elle
est dégagée de tout le scénario matériel des tableaux apocalyptiques,
semblerait, au premier abord, pouvoir être expliquée par des influences

helléniques, et l'on pourrait par là être amené à se demander si

ce n'est pas sa combinaison avec l'hellénisme qui a permis au
christianisme, non pas sans doute de s'affranchir de la pensée apocalyptique,

mais au moins de reléguer à sa périphérie les éléments qu'il
en retenait, ce qui a rendu possible que, dans certains cas au moins,
ils puissent ne garder qu'une valeur toute théorique. L'opposition
entre l'homme intérieur et l'homme extérieur, le sentiment que la
véritable vie de l'homme ne peut pas s'épanouir complètement aussi

longtemps qu'il reste lié à un corps, l'aspiration au délogement sont
bien des idées et des sentiments helléniques. Il est bien possible, en

effet, que ce soit dans un sens hellénique que les textes pauliniens
auxquels nous faisons allusion aient été compris dans la suite et que
des influences helléniques aient joué un rôle pour déterminer la position

définitive du christianisme à l'égard de l'apocalyptique.
Néanmoins, je crois qu'il faut complètement écarter l'idée que la position

que nous rencontrons dans la seconde épître aux Corinthiens et dans

l'épître aux Philippiens puisse être expliquée par des influences

helléniques. D'abord, dans le chapitre xv de la première épître aux
Corinthiens, on voit, de la manière la plus précise, que Paul est resté

complètement imperméable au dualisme anthropologique grec et qu'il a

été incapable de comprendre que la négation de la résurrection des

corps n'était pas nécessairement celle de toute vie d'outre-tombe.
Au reste, dans II Cor. v, 4, Paul le dit expressément, ce qu'il
souhaite, ce n'est pas d'être dépouillé de tout corps, c'est d'en recevoir

un nouveau dans lequel, comme il le dit, ce qui est mortel aura été

noyépar la vie. L'àTroXÛTpuJO"iç TOÛ 0"u)u.cxtoç, après laquelle il soupire
(Rom. vm, 23) n'est pas un état dans lequel son âme serait délivrée
de tout lien avec un corps, mais un état dans lequel son corps sera
affranchi de la puissance de la mort, ou bien, comme le montre

/ Cor. xv, 42-44, un état dans lequel son corps ne sera plus èv

çOopct, èv dxiLua, èv ào"0eveîqi, en un mot njuX'KÓv, mais où il
sera TrveuuctTiKÓv, c'est-à-dire èv àcpGapffia, èv òóErj, èv buvciuei.

J'ajouterai encore deux observations pour montrer que l'eschatologie

collective ne peut pas être comprise comme une simple survi-



40 MAURICE GOGUEL

vance d'une tradition à laquelle Paul serait devenu spirituellement
étranger. La première porte sur la place qu'occupe dans la persée
de l'apôtre l'idée d'Eglise. On n'insistera jamais assez, à mon sens,

sur le réalisme de la conception paulinienne de l'Eglise. Quand

l'apôtre parle de l'Eglise corps du Christ, ce n'est à aucun degré une

image qu'il emploie. Si les nécessités pratiques de la prédication l'ont
amené, dans son enseignement, à insister surtout sur la réalisation
du salut individuel et sur ses conditions, cela n'empêche pas que
l'Eglise soit, pour lui, tout autre chose que la réunion d'un certain
nombre d'individus sauvés. Elle est une réalité transcendante, et
c'est pour la constituer que Dieu a entrepris l'œuvre de la rédemption.
L'Eglise empirique, terrestre n'est que la préfiguration prophétique
de l'Eglise dont l'édification sera achevée à la parousie et qui, alors,

sera pour le Christ irveOua le cfûjua sans lequel un esprit ne peut pas
avoir sa pleine réalité. L'achèvement de l'œuvre de la rédemption,
ce n'est pas seulement le passage au plan de l'Esprit, les uns après
les autres, d'individus qui, vivant sur le plan de la chair, ne
pouvaient avoir, même unis au Christ, que les gages ou les prémices de

l'Esprit, c'est l'achèvement de l'édification du corps du Christ, un
état collectif dans lequel le lien qui existera entre l'individu sauvé

et le Seigneur ne sera pas seulement le lien extérieur qui est

exprimé par le terme de « être avec le Christ », o"ùv XpiCPriì) eïvcu

(Phil. i, 23), mais un état dans lequel ce lien sera d'une autre nature,
plus intérieur, puisqu'il sera une pleine intégration dans le corps du

Christ, une participation intime à sa vie. L'importance capitale qu'a
pour Paul la notion d'Eglise a pour conséquence qu'il n'a jamais

pu se désintéresser de l'achèvement collectif du salut et que, par
conséquent, l'eschatologie collective, qui lui vient de la tradition
apocalyptique, a dû garder pour lui une importance centrale.

La seconde observation portera sur le cadre cosmologique de la

pensée paulinienne. C'est surtout dans les épîtres aux Colossiens et
aux Ephésiens qu'il apparaît nettement. Dans les épîtres antérieures,
l'élément cosmologique de la pensée de l'apôtre est plus sous-entendu

qu'exprimé. C'est qu'il avait moins le souci d'expliquer à ses lecteurs

l'énigme du monde que celui de les amener à prendre, à l'égard du

Christ, la position qui leur permettra d'être sauvés par lui. La situation

avait changé à l'époque de la rédaction de l'épître aux Colossiens

et de ce que l'on peut tenir pour authentique dans l'épître aux Ephésiens.

Paul doit combattre l'influence exercée sur l'esprit de certains



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 41

chrétiens asiates par une gnose judéo-hellénique qui, spéculant sur les

anges, aboutissait à leur rendre un culte qui comportait notamment
certaines pratiques ascétiques. Pour neutraliser cette influence, Paul
est amené à insister sur le rôle cosmologique du Christ et sur sa
supériorité par rapport à toutes les Puissances spirituelles. Celles qui se

sont révoltées, bien qu'elles aient été vaincues et dépouillées par la

croix (Col. 11, 15), ne semblent pas reconnaître et accepter pleinement

cette supériorité, elles seront contraintes de le faire au dernier

jour. Dans cet ordre d'idées le drame apocalyptique prend une importance

primordiale puisque ce sera par lui que le Christ deviendra en

fait, comme il l'est déjà en droit, la tête du corps cosmique.
Puisque la conception apocalyptique est ainsi en relation organique

avec des notions qui jouent un rôle essentiel dans la pensée
paulinienne, il est évident qu'elle ne peut pas être comprise comme n'étant
plus chez Paul qu'un résidu de traditions antérieures qui ne seraient

plus en harmonie avec son expérience religieuse nouvelle.

Si l'apocalyptique traditionnelle du judaïsme a gardé une place
centrale dans la pensée paulinienne, il n'est pourtant pas possible

qu'elle n'ait pas été affectée de quelque manière par la foi chrétienne
de l'apôtre. Mais ici nous rencontrons une question qui nous oblige
à reprendre les choses d'un peu plus haut et à regarder au dehors

du paulinisme.
Pour saisir tout d'abord quelle a été la position de Jésus, il est nécessaire

de faire une distinction entre l'eschatologie et l'apocalyptique.
L'eschatologie, dans le sens où les exégètes emploient ce mot, est
l'idée que l'économie présente doit être remplacée par une autre dans

laquelle la souveraineté de Dieu, actuellement limitée et combattue,
s'exercera sans obstacles. A cela s'ajoute que l'apparition du monde

nouveau aura lieu dans un avenir très proche. L'apocalyptique
suppose cette conception, mais elle ajoute que l'apparition du monde

nouveau se fera à une date très proche, que l'on peut calculer à

l'avance, comme aussi on peut décrire à l'avance les phases successives

du drame cosmique par lequel le monde nouveau sera substitué
à l'ancien.

La pensée de Jésus a eu un caractère eschatologique très marqué,
mais elle n'a pas été apocalyptique. En enseignant que le Royaume



42 MAURICE GOGUEL

de Dieu ne viendrait pas ueTÙ irapaTriprjcTeujc, c'est-à-dire avec des

signes précurseurs susceptibles d'être observés et suivis (Luc xvn, 20),

en disant que seul le Père connaissait le jour et l'heure de la parousie
{Marc xm, 32 ; Mat. xxiv, 36), Jésus a pris une position nettement
anti-apocalyptique. Mais, sans doute à la suite de la conversion de

nombreux Juifs, l'apocalyptique s'est de bonne heure réintroduite
dans l'Eglise et elle s'y est si bien enracinée qu'on a fini par mettre
dans la bouche de Jésus tout un discours apocalyptique, celui de

Marc xm et parallèles, qui est, en réalité, une petite apocalypse
rédigée dans la période qui a immédiatement précédé le siège de

Jérusalem.
Nous ne possédons aucun renseignement qui nous permette de

nous faire une idée de la forme que les idées apocalyptiques ont pu
prendre d'abord sur le terrain du christianisme palestinien. Mais, si

nous considérons l'apocalyptique paulinienne — et la même
observation pourrait être faite à propos de l'apocalyptique johannique —
nous constatons que, sur un point d'une importance capitale, elle se

différencie nettement de l'apocalyptique juive. Dans celle-ci, l'acte
décisif duquel est attendu le rétablissement de la souveraineté absolue
de Dieu, la restauration de l'ordre dans le « cosmos » ou un monde

nouveau et en même temps le salut des Elus, est un acte qui se situe
dans l'avenir. Ce sera l'intervention souveraine du Messie dans le

drame final et la victoire qu'il remportera alors sur les Puissances

hostiles à Dieu et en révolte contre sa souveraineté. Ce que
l'apocalyptique paulinienne fait dépendre non de la venue, mais du retour
du Christ, c'est seulement un achèvement et une manifestation. Mais
le salut, l'avènement du monde nouveau, la défaite des Puissances

hostiles ont pour cause essentielle, non pas ce que le Christ fera au
dernier jour, mais ce qui a été réalisé par le drame de sa mort et de

sa résurrection. Le centre de gravité du drame rédempteur est donc

déplacé, il n'est plus dans l'avenir, il est dans le passé, dans la mort
et dans la résurrection du Christ.

Ceci est commun à l'apocalyptique paulinienne et à l'apocalyptique
johannique, mais il y a quelque chose qui est particulier à Paul ou qui,
du moins, ne se retrouve pas aussi nettement dans l'apocalyptique
johannique, c'est que ce qui est acquis et non pas seulement espéré,

— tout en restant encore, dans une certaine mesure, futur — ce n'est

pas seulement l'acte rédempteur, ce sont encore ses effets. L'opposition

du monde présent et du monde futur reste bien le schéma fon-



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 43

damental dans lequel s'exprime la pensée paulinienne, mais il n'y a

plus la conception simple de l'apocalyptique juive sur la succession
de ces deux mondes, le remplacement immédiat de l'un par l'autre.
Il n'y a plus, chez Paul, coïncidence entre la disparition du monde
ancien et l'apparition du monde nouveau. Il n'y a pas pourtant
l'idée d'une transformation progressive du monde ancien dont sortirait

ainsi peu à peu le monde nouveau. Ils restent bien deux réalités

sans rapport l'une avec l'autre. Mais, entre les deux règnes, il y a une

période intérimaire pendant laquelle les deux mondes coexistent. Le
monde ancien survit, mais à la manière d'un condamné qui a obtenu

un sursis et qui attend le moment d'une exécution que rien n'empêchera

; le monde nouveau existe depuis la résurrection du Christ,

conçue par Paul comme la première des résurrections, c'est-à-dire

comme inaugurant une économie nouvelle, comme marquant
l'avènement du règne de l'Esprit. Ce monde nouveau n'existe pas seulement

pour le Christ qui a été l'objet de la résurrection, il existe aussi

pour tous ceux qui ont été unis à lui par la foi et par les sacrements
et qui, notamment par la participation au repas du Seigneur, à

l'eucharistie, ont été intégrés dans son corps. La preuve, en quelque sorte
matérielle, de cette appartenance des croyants au monde nouveau,
est fournie par le gage de l'Esprit qu'ils ont reçu. Je n'ai besoin que
de rappeler, sans qu'il soit nécessaire de citer ici des textes, l'insistance

avec laquelle Paul, dans tant de ses instructions, revient sur
cette idée que le croyant est devenu une nouvelle créature, qu'il est

mort au péché, au monde et à la chair.
D'un point de vue purement dialectique, on pourrait considérer

que cette transformation que Paul a fait subir à l'apocalyptique juive
traditionnelle résulte du besoin éprouvé par lui d'assurer l'équilibre
logique de sa pensée. L'idée du chevauchement des deux économies

l'une sur l'autre pourrait être comprise comme une conséquence du

fait que l'acte messianique qui devait assurer l'avènement du monde

nouveau est, dans l'apocalyptique chrétienne, décomposé en deux

moments dont l'un se place à la passion et à la résurrection du

Seigneur et l'autre à sa parousie. Il est superflu de souligner le lien très

étroit qu'il y a entre parousie et résurrection. Il y a, dans une
certaine mesure, chez Paul une dualité d'intérêt qui dérive de la dualité
des moments du drame rédempteur. Tantôt Paul appelle l'attention
et la méditation de ses lecteurs sur le drame du Calvaire et tantôt sur
la parousie. Lorsque, dans la première épître aux Corinthiens (xvi, 22),



44 MAURICE GOGUEL

il reproduit la formule liturgique de l'Eglise palestinienne : Maran
Atha (« Le Seigneur vient » ou « Seigneur viens »), il ne fait pas que
répéter mécaniquement une formule traditionnelle qui n'aurait plus
de sens pour lui. L'aspiration au retour du Seigneur reste pour lui
un sentiment très vivant. Cependant, c'est plus encore sur la mort
du Christ (de laquelle naturellement la résurrection ne doit pas être

séparée) que la piété paulinienne est centrée. Il serait vain de prétendre

mesurer l'importance relative de ces deux sentiments par une

statistique comparée des passages dans lesquels Paul évoque l'idée
de la mort du Seigneur et de ceux dans lesquels il parle de son retour,
car une telle statistique ne serait pas réellement probante, mais ce

qui est significatif, c'est que Paul puisse résumer tout son Evangile
dans la formule : « Jésus-Christ crucifié ». Jamais il n'a dit et

jamais, je crois, il n'aurait pu dire qu'il ne voulait pas savoir autre
chose que Jésus-Christ revenant au dernier jour.

Je crois pourtant qu'en comprenant l'idée du chevauchement des

deux économies pendant la période intérimaire qui sépare la parousie
de la résurrection comme l'adaptation logique de la conception
apocalyptique traditionnelle à l'identification de Jésus de Nazareth mort
sur la croix avec le Messie attendu, on reste à la périphérie de la pensée

paulinienne et on n'en pénètre pas le véritable ressort. Si le paulinisme
a une structure logique qui ne doit pas être négligée, il est tout autre
chose qu'une théologie abstraite et on n'en saisit le véritable sens

que lorsqu'on découvre la relation de la formule théologique avec la
vie et l'expérience religieuses qu'elle exprime.

L'idée que l'acte essentiel et déterminant de la réalisation du salut
a été accompli par la mort et par la résurrection de Jésus-Christ ne
se présente pas chez Paul comme étant, d'abord, une idée abstraite et

théorique à laquelle il aurait été conduit par un travail de méditation
ou de spéculation. Elle est née d'une expérience. Pour Paul — et cela

est répété si nettement et si fréquemment dans les épîtres que je puis
me dispenser de citer des textes — le salut n'est pas seulement l'objet
d'une espérance et d'une certitude, si assurées qu'elles soient, il est

déjà une réalité et, comme telle, l'objet d'une expérience. Sans doute,
Paul écrit : « Nous ne sommes sauvés qu'en espérance » (Rom. vin, 24),
mais cela ne signifie pas que nous avons seulement l'espérance du salut.
Cela signifie que la justification qui, elle, est une réalité présente,
attestée au fidèle par le témoignage de l'Esprit qu'il a reçu, ne conduit

pas au salut définitif, à la rédemption, d'une manière automa-



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 45

tique, par un mécanisme qui jouerait quelles que soient les dispositions

spirituelles et morales du sujet. Dans le croyant justifié existent
déjà, mais encore d'une manière qui reste incomplète, les principaux
éléments de ce qui constituera le salut, mais aussi longtemps que
dure l'économie présente, ce ne sont pas encore des biens qui soient
inamissibles. Déjà le croyant est devenu une nouvelle créature, il
est uni au Christ, il a été justifié et pardonné, il a accès auprès de

Dieu, il a reçu l'Esprit, et cela il ne le sait pas seulement, il l'éprouve
et il le vit. Et c'est pour cela que l'affirmation que l'acte décisif
générateur du salut est accompli, n'est pas seulement un postulat logique,
c'est une affirmation et une expérience de la foi. Pourtant ces réalités
nouvelles ne sont pas encore les seules réalités de la vie du croyant.
Le vieil homme, la chair ne sont morts que virtuellement. L'homme
est affranchi du péché, mais non rendu incapable de pécher. Il n'est

plus l'esclave de Satan et des démons, mais il garde la possibilité de

retomber sous leur joug. Et c'est précisément pour cela que Paul dit
que nous ne sommes sauvés qu'en espérance. On est frappé, en lisant
les épîtres pauliniennes, du ton d'assurance avec lequel Paul parle
de l'espérance du salut. Mais, quand on analyse les raisons que,
d'après lui, le croyant peut avoir de douter de son salut et celles qui
lui permettent de l'espérer, on constate que, logiquement, les premières

l'emportent de beaucoup sur les secondes ; ce qui pourtant permet à

l'apôtre de proclamer triomphalement la certitude du salut, c'est un
acte de foi en l'amour et en la puissance de Dieu.

On pourrait résumer et caractériser la position paulinienne en
disant qu'on rencontre chez l'apôtre une véritable actualisation de

l'apocalyptique. Cette actualisation porte à la fois sur l'acce rédempteur

et sur son appropriation individuelle. Toutefois l'achèvement
de cette appropriation, comme aussi la transformation cosmique qui
est nécessaire pour que Dieu et le Christ régnent, exigent impérieusement

un nouvel acte rédempteur dont la portée sera essentiellement

cosmique.

Il est temps de conclure. Si nous considérons d'abord ce qui
concerne l'interprétation même du paulinisme, les observations que
nous avons été amené à faire ont montré, une fois de plus, que si on

veut véritablement comprendre la position de l'apôtre, il ne suffit

pas d'envisager sa pensée d'un point de vue purement idéologique,



46 MAURICE GOGUEL

mais qu'il est indispensable de chercher à saisir le rapport qu'il y a

entre son expérience religieuse et les formules théologiques qu'il
emploie. Et c'est précisément pour cela que le paulinisme a eu sur le

développement de la doctrine chrétienne une telle influence, alors

cependant que, de très bonne heure, et peut-être déjà de son vivant,
la théologie de l'apôtre a été très mal comprise et déformée.

Il serait intéressant, d'autre part, de se demander en quoi la position

prise par l'apôtre Paul à l'égard de l'apocalyptique a influencé
le développement du christianisme. Je ne puis naturellement que
signaler l'importance de cette question, en faisant à son sujet quelques
très brèves observations.

Le christianisme n'est pas seulement né dans un cadre eschatologique,

il est né comme une eschatologie et les premiers temps de son
histoire ont été marqués par un retour très sensible à l'apocalyptique.
Cependant, avant que le premier siècle de son existence ait été

achevé, il s'est, sans pourtant les désavouer théoriquement, dégagé
de l'eschatologie et de l'apocalyptique sans que cela ait provoqué
une crise, du moins au sein du christianisme hellénique, car nous ne
savons pas ce qui a pu se passer, à cet égard, sur le terrain du
christianisme palestinien. Il est vrai que le cadre eschatologique et
apocalyptique n'a pas été désavoué, mais seulement rejeté à l'arrière-plan.
Les idées apocalyptiques ont été, s'il est permis de s'exprimer ainsi,
comme mises en sommeil, mais le fait qu'elles sont toujours restées

latentes, et comme en réserve, les a rendues susceptibles de se réveiller,
et c'est pour cela qu'à travers toute l'histoire du christianisme on
assiste périodiquement à des poussées d'apocalyptique, comme avec

l'Apocalypse johannique il s'en est déjà produit une en Asie dès la

fin du premier siècle. N'est-ce pas l'apôtre Paul qui a contribué à

fixer ainsi l'élément apocalyptique au sein du christianisme et n'a-t-il
pas par là très efficacement contribué à y maintenir vivant le sens
de l'au-delà

Mais, d'autre part, malgré l'élément apocalyptique que l'apôtre
a contribué à fixer dans l'Eglise, le christianisme —¦ sauf exceptions

qui sont restées passagères et localisées — n'a pas abouti
à un délire apocalyptique. Pourquoi Ne serait-ce pas à cause de la
relation organique établie par l'apôtre Paul entre l'apocalyptique et

l'expérience chrétienne, relation dont est résultée cette spiritualisation

et cette actualisation de l'apocalyptique que nous avons eu
l'occasion de constater



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 47

Enfin, il est un dernier point que je voudrais indiquer. En prenant
la forme d'une apocalypse, le christianisme aurait pu être exposé à un
danger, celui d'un déplacement de son centre de gravité. En appelant

et en retenant l'attention sur l'élément cosmologique de la

rédemption, l'apocalyptique rendait possible une déviation par
laquelle le caractère spirituel de la rédemption aurait été sacrifié à son
caractère physique. Cette déviation s'est produite dans le gnosticisme.

Si, dans son ensemble, l'Eglise a su y résister, n'est-ce pas,
dans une large mesure, à la spiritualisation de l'apocalyptique juive
par l'apôtre Paul qu'elle l'a dû

Maurice GOGUEL.


	L'apocalypse paulinienne

