Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1939)

Heft: 110

Artikel: L'apocalypse paulinienne

Autor: Goguel, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’APOCALYPSE PAULINIENNE

On pourrait, sans paradoxe, soutenir que toute la théologie pauli-
nienne n’est pas autre chose qu’une apocalyptique. Cela ne résulte
pas seulement du fait que, dans les deux épitres aux Thessaloniciens
(I, 1v, 13-18. II, 11, 1-12) et dans la premiére aux Corinthiens (xv, 23-
28, 51-57), on trouve des tableaux de ce qui se passera a la fin des
temps et que ces tableaux se situent exactement dans la ligne de
Papocalyptique juive ; cela résulte aussi — et je dirais volontiers :
plus encore — de ce que toute la pensée paulinienne se présente
comme 'exposé et 'explication d’un vaste drame qui s’est ouvert
par la révolte de Satan et par la chute et qui se terminera par le
rétablissement de la pleine souveraineté de Dieu et par Paveénement
d’un monde céleste et spirituel et non plus terrestre et charnel.

L’apocalyptique paulinienne est cependant tout autre chose qu’un
prolongement de l’apocalyptique juive. Nous aurons l’occasion de
le constater ; pour le moment je me contente de relever un point. La
préoccupation du drame final occupe certainement dans la pensée
de Papétre une place moins importante que dans celle des apocalyp-
ticiens juifs, puisque ce n’est jamais par un mouvement spontané
de sa pensée que Paul évoque le drame final, mais toujours lorsque
cela est rendu nécessaire par une déviation ou par des erreurs qui se
sont produites a son sujet dans la pensée de ceux auxquels il s’adresse,

Réd. — Nous sommes heureux d’offrir aux lecteurs de la Revue 'exposé fait, le
31 janvier 1939, par M. le professeur Maurice Goguel, doyen de la Faculté libre de
théologie protestante de Paris, aux professeurs et aux étudiants des deux Facultés
de théologie de Lausanne. Sur notre demande expresse, M. Goguel a consenti 2
publier le texte de sa legon, bien qu’il ne lui ait pas été possible de ’accompa-
gner de notes et de discussions critiques.

REV, DE THEOL. ET PHIL. — N. S., t. XXvII (N 110, 1939). 3



34 MAURICE GOGUEL

L’un des traits caractéristiques de la pensée apocalyptique est la
haison qu’elle établit entre la réalisation du salut et une transfor-
mation cosmique. De méme que le péché de 'homme a eu pour corol-
laire une corruption de la création, son salut aura pour conséquence
une glorification du « cosmos ». Cette idée, nous la rencontrons, trés
nettement exprimée chez Paul, au chapitre 8 de 1’épitre aux Romains,
la ou 1l parle du soupir de la création qui aspire a « la glorieuse liberté
des enfants de Dieu» (v, 18 ss).

Il v a, par ailleurs, chez Paul, des textes ou ’achévement du salut
individuel parait détaché de toute transformation cosmique. C’est
Phil. 1, 21s. o 1l y a une véritable aspiration a la mort congue comme
un gain parce que mourir, ce sera UV XpioTd® €ivar, c’est-d-dire
la réalisation d’un état dans lequel la vie dans la chair n’imposera
plus a la communion avec le Christ les limitations auxquelles elle se
heurte dans la vie év Xpiot®. C’est aussi le développement de
11 Cor. 1v, 16 & v, 10, ou la croissance de I'homme intérieur est pré-
sentée comme érant fonction de la destruction progressive de ’homme
extérieur, ce qui autorise a penser que la mort de ’homme extérieur,
la mort physique, libérera ’homme intérieur et lui permettra d’at-
teindre son plein épanouissement. Cela, d’ailleurs, Paul le dit expres-
sément : « En habitant dans notre corps, nous sommes éloignés du
Seigneur. Nous préférons quitter notre corps pour habiter avec le
Seigneur » (v, 6-8).

Il y a donc une dualité de ’eschatologie paulinienne. Dans les
épiires on trouve juxtaposées deux conceptions contradictoires de
Pachévement du salut : Pune collective, a la fin des temps, I’autre
individuelle, au passage de chaque croyant dans 1’au-dela. Certains
interprétes, comme, autrefois, Sabatier et, tout récemment, M. Jean
Héring, ont expliqué ce fait par une transformation de la pensée de
Paul, grice a laquelle, a la suite du mystérieux événement auquel il
est fait allusion dans I Cor. 1, 8-11, Paul, ayant vu la mort de pres,
aurait compris que sa communion avec le Christ ne pouvait pas étre,
méme provisoirement, interrompue entre le moment de sa propre
mort et celul du retour du Seigneur et de la résurrection. Le dyna-
misme de la foi paulinienne aurait fait ainsi éclater le cadre apoca-
lyptique dans lequel la pensée de I'apbtre s’était formée et Ien
aurait libérée.

Cette explication est, incontestablement, trés séduisante. Je me
crois pourtant pas qu’elle puisse étre retenue. Aussi bien dans ’épitre



LAPOCALYPSE PAULINIENNE 38

aux Philippiens que dans la seconde aux Corinthiens, on trouve
I’idée de la réalisation collective du salut a c6té de celle de sa réali-
sation individuelle. Dans D’épitre aux Philippiens, Paul déclare :
« C’est du ciel que nous attendons le Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ
qui transformera notre corps humilié, pour le rendre semblable
a son corps glorieux » (111, 10-21) et, dans la seconde aux Corinthiens,
le développement sur ’homme intérieur et ’homme extérieur se ter-
mine par affirmation catégorique du jugement dernier qui est un
élément essentiel de la conception apocalyptique traditionnelle.

Faut-il, au moins, de linterprétation de Sabatier retenir 'idée
d’une certaine contradiction entre Pexpérience spécifiquement chré-
tienne de Paul et une conception apocalyptique dans le cadre de
laquelle il Paurait exprimée parce qu’il n’était pas arrivé a s’en
completement libérer ? Je n’aurais a prior: aucune répugnance a
admettre une semblable explication, car, plus j’étudie le paulinisme,
plus je me persuade qu’on a tres généralement exagéré la cohérence
logique qu’il présente. Le paulinisme m’apparait, de moins en moins,
comme un systéme que l’on pourrait reconstruire en juxtaposant et
en reliant entre elles des données que ’apotre n’a eu ni le temps, ni
Poccasion de présenter autrement que sporadiquement et qui n’ont
pas recu de lui une forme cohérente et organique. Il m’apparait
comme un effort pour exprimer et pour expliquer une expérience reli-
gieuse, effort sans cesse repris et qui aboutit a une série de formules
qu’il est impossible d’harmoniser entre elles par des processus dialec-
tiques. Ce n’est pas, pour autant, une pensée incohérente, elle a, au
contraire, une merveilleuse unité, mais c’est une unité d’inspiration
non d’expression, elle a sa source dans un dynamisme spirituel, dans
la continuité de la vie religieuse qu’elle traduit et commente.

Pour comprendre le véritable caractere de 'apocalyptique de Paul
et son attitude a ’égard de la tradition sur ce point, il ne suffit pas
d’examiner de quelle maniére on peut concevoir le rapport qu’il peut
y avoir entre les diverses formules qui concernent I'achévement du
salut, il faut chercher si les unes et les autres, malgré leurs contradic-
tions apparentes, ne sont pas de nature a nous éclairer — et peut-
étre par leur contradiction méme — sur le caractere propre de expé-
rience chrétienne de Paul.

La pensée paulinienne sur le salut se meut dans un double cadre.
Il y a, d’une part, celui qui est déterminé par I'idée d’une création
en deux étapes et, de Pautre, celui qui résulte du fait de la chute.



36 MAURICE GOGUEL

Dans I Cor. xv, 44-50, Paul expose I'idée de deux créations succes-
sives symbolisées dans la personne des deux Adams. Le premier
a été terrestre et charnel, la chair dans I’état de création n’étant
ni si¢ge, ni cause du péché, étant neutre a son égard, susceptible de
pécher, mais non pas condamnée a nécessairement pécher. Ce premier
Adam était yuyn Z0ow, ce qui signifie, je crois, qu’il n’avait la vie
que comme un dépot regu de Dieu, mais qui pouvait lui étre retiré,
Il était susceptible de mourir, ce qui ne veut pas dire qu’il serait
nécessairement mort, méme si le péché n’était pas intervenu. Ce pre-
mier Adam n’était pas seulement un individu, il était encore le pro-
totype d’une humanité qui devait « porter son image », c’est-a-dire
lui étre semblable. Apres ce premier Adam devait en venir (méme si
le péché n’était pas intervenu) un second non plus terrestre, charnel
et psychique, mais céleste et spirituel, mveOpa Zwomolodv, c’est-a-dire
ne possédant pas seulement la vie en lui-méme, mais capable de la
donner. Ce second Adam est, lui aussi, le prototype d’une humanité
qui portera son image, c’est-a-dire qui, comme lui, sera spirituelle et
céleste. Sa venue devait donc avoir pour effet de faire passer ’huma-
nité — et, sans doute, avec elle aussi le « cosmos » tout entier — du
plan de la terre et de la chair a celui du ciel et de Pesprit.

La réalisation de ce plan initial de Dieu a été entravée par le péché.
Il est arrivé, en effet, que Satan s’est révolté contre Dieu et a entrainé
dans sa révolte non seulement une partie des étres de la hiérarchie
céleste, mais, en Adam, ’humanité terrestre. Au début de épitre
aux Romains, Paul expose tres clairement que le péché initial et fon-
damental, c’est I'idolatrie. Or qu’est-ce que l'idolatrie pour Paul ?
Ce n’est pas un culte rendu a des étres créés par I'imagination déré-
glée des hommes. C’est un culte rendu aux démons, c’est-a-dire pré-
cisément aux étres célestes révoltés contre Dieu. Le péché appelle la
colere de Dieu. Elle aurait di, semble-t-il, se manifester par I’anéan-
tissement immédiat des rebelles. Mais Dieu, a la fois 2 cause de sa
miséricorde et parce que la création devait servir a sa gloire, ne s’est
pas résigné a détruire son ceuvre. Il a congu un plan de rédemption,
et de cette rédemption c’est le Christ qui est agent, tout comme il
devait étre ’agent de achévement de la création par la réalisation
d’une humanité spirituelle. L’envoi du Christ dans le monde répond
ainsi 2 un double objet. Il doit d’abord abolir le péché et ses consé-
quences et, de l'autre, faire passer 'humanité de I’état charnel a
Pétat spirituel. La rédemption, telle que Paul la congoit, n’est pas



L’APOCALY PSE PAULINIENNE 37

uniquement négative ; elle n’est pas seulement la destruction du
péché et le rétablissement de ’humanité dans son état d’intégrité;
elle est aussi positive, elle est une glorification et une spiritualisation
de P’homme. Or, quel que soit celui de ces deux aspects de la rédemp-
tion que 'on consideére, Dieu, a qui en appartient toute 'initiative et
dont elle réalise la volonté, y apparait comme essentiellement actif.

Il y a des conceptions de Dieu qui sont statiques. Elles s’efforcent
de saisir ce que Dieu est dans sa transcendance et dans 'immutabi-
lité de son étre. Elles donnent naissance a des religions dans lesquelles
c’est de ce que Dieu est que ’on déduit P'orientation que I’homme doit
donner a sa vie pour parvenir au salut. Dans un autre type de reli-
gions, Dieu est considéré principalement, non pas dans ce qu’il est,
mais dans ce qu’il fait. Ce n’est pas un Dieu qui, du haut de sa trans-
cendance, gouverne le monde suivant des lois immuables. C’est un
Dieu auquel, sans doute, on reconnait certains attributs abstraits
tels que la toute-puissance, mais c’est surtout un Dieu qui, tout en
restant distinct du monde, y est essentiellement actif. Cette concep-
tion dynamique de Dieu n’est pas celle de toute la tradition israélite,
ce n’est pas celle dont s’inspire I'idée d’un Dieu qui, aprés avoir créé
le monde, se repose de son ceuvre. Mais c’est essentiellement le Dieu
des apocalypses, ce Dieu qui est engagé dans une grande lutte qui a
commencé a la chute et méme plus haut, puisque, comme I’a montré
Hermann Gunkel, la création, elle-méme, a été primitivement congue
comme une victoire que les Puissances d’en haut, qui sont les Puis-
sances de l'ordre, ont remportée sur les Puissances d’en bas, qui sont
celles du chaos. La domination sur le « cosmos » et tout spécialement
sur les hommes est 'enjeu de cette lutte qui doit se poursuivre jusqu’a
la fin des temps, jusqu’au rétablissement de la souveraineté absolue
de Dieu par la soumission ou par P’anéantissement des Puissances
hostiles.

C’est également ce caractére dynamique qui caractérise le Dieu
paulinien qui ne se résigne pas a ’échec de ’ceuvre qu’il a entreprise,
mais agit pour la mener a bien malgré les Puissances révoltées. Le
tableau de cette longue lutte ne constitue pas, sans doute, toute la
pensée paulinienre, mais il est au moins le cadre dans lequel cette
pensée se développe. Dans tout ce qui constitue la sotériologie objec-
tive, c’est-a-dire dans tout ce qui rend un salut possible, c’est Dieu
qui est actif: c’est lui qui a congu le plan de rédemption et a pris
Pinitiative de son exécution, c’est lui qui a envoyé son Fils, c’est lui



38 MAURICE GOGUEL

qui, dans sa chair, a condamné le péché, c’est lui qui I’a ressuscité et
glorifié et lui a donné le nom (celui de kOp10g) qui est au-dessus de
tous les autres et devant lequel tous les étres célestes, terrestres et
infernaux doivent fléchir le genou et rendre un hommage d’adoration.
C’est encore de Dieu, par un charisme, un don de sa grice, que vient
la foi par laquelle le croyant, étant uni au Christ, peut participer au
salut, recevoir ’Esprit, qui est a la fois la cause et la marque de son
intégration dans le corps du Christ, dans le Royaume de Dieu.

C’est surtout par cette conception essentiellement dynamique de
Dieu que s’établit le lien entre le paulinisme et ’apocalyptique juive.

Qu’il me soit permis d’indiquer, en passant, 'importance qu’a eue,
pour la formation de la doctrine chrétienne, le fait de 'implantation
dans un milieu grec, dominé par une conception statique de Dieu,
d’une foi qui, dans sa forme premiere, a été nettement dominée par
une conception dynamique. La pensée du christianisme hellénique a
été un effort pour exprimer une théologie dynamique a Paide de termes
et de notions élaborées dans le cadre d’une théologie statique.

L’hellénisation du christianisme a eu encore un autre aspect, plus
directement intéressant pour la question qui nous occupe. Comme
toutes les formes de la pensée juive et comme les formes les plus
anciennes de la pensée chrétienne, la pensée apocalyptique a été
dominée par un dualisme temporel, par opposition de ’aidv oUtog,
du monde présent qui est mauvais parce que Dieu n’y régne pas ou
du moins parce que sa volonté s’y heurte a des obstacles, aussi bien
dans les hommes que dans les choses, et d’un autre monde, du monde
futur, de aiwy 6 péwy, danslequel Dieu régnera pleinement parce
que tout ce qui s’opposait a lui aura été soumis ou détruit. La pensée
grecque est dominée par un dualisme d’un caractére différent. Il est
quasi-spatial et oppose le monde d’en bas au monde d’en haut, la
terre au ciel. Cette opposition se combine a une autre, celle du corps
et de I’ame, de la matiere et de Pesprit. L’hellénisation de la pensée
chrétienne — je précise que je n’entends pas P'intégration dans la
pensée chrétienne d’éléments venant de la pensée grecque, mais
Pexpression de la pensée chrétienne a I’aide de mots et de notions éla-
borés par lesprit grec et assimilables pour lui — a eu pour consé-
quence la substitution d’un type de dualisme a un autre, ou au moins
la combinaison de deux types différents de dualisme, substitution et
combinaison qui ont dfi se faire par glissement et d’une maniére
tout inconsciente.



L’APOCALY PSE PAULINIENNE 39

Le phénomene que nous signalons est d’ailleurs extrémement
complexe. L’apparition avec Paul d’une eschatologie individuelle,
que ’on pourrait aussi appeler une eschatologie spirituelle, puisqu’elle
est dégagée de tout le scénario matériel des tableaux apocalyptiques,
semblerait, au premier abord, pouvoir étre expliquée par des influen-
ces helléniques, et ’on pourrait par 1a étre amené a se demander si
ce n’est pas sa combinaison avec I’hellénisme qui a permis au chris-
tianisme, non pas sans doute de s’affranchir de la pensée apocalyp-
tique, mais au moins de reléguer a sa périphérie les éléments qu’il
en retenait, ce qui a rendu possible que, dans certains cas au moins,
ils puissent ne garder qu’une valeur toute théorique. L’opposition
entre ’homme intérieur et ’homme extérieur, le sentiment que la
véritable vie de ’homme ne peut pas s’épanouir complétement aussi
longtemps qu’il reste li¢ a un corps, I’aspiration au délogement sont
bien des idées et des sentiments helléniques. Il est bien possible, en
effet, que ce soit dans un sens hellénique que les textes pauliniens
auxquels nous faisons allusion aient été compris dans la suite et que
des influences helléniques aient joué un role pour déterminer la posi-
tion définitive du christianisme a 1’égard de 1’apocalyptique. Néan-
moins, je crois qu’il faut complétement écarter I'idée que la position
que nous rencontrons dans la seconde épitre aux Corinthiens et dans
I’épitre aux Philippiens puisse étre expliquée par des influences hellé-
niques. D’abord, dans le chapitre xv de la premiere épitre aux Corin-
thiens, on voit, de la maniere la plus précise, que Paul est resté com-
plétement imperméable au dualisme anthropologique grec et qu’il a
été incapable de comprendre que la négation de la résurrection des
corps n’était pas nécessairement celle de toute vie d’outre-tombe.
Au reste, dans I Cor. v, 4, Paul le dit expressément, ce qu’il sou-
haite, ce n’est pas d’étre dépouillé de tout corps, c’est d’en recevoir
un nouveau dans lequel, comme il le dit, ce qui est mortel aura été
noyé par la vie. L’dmoNiTpwoig To0 owuoatog apres laquelle il soupire
(Rom. vii1, 23) n’est pas un état dans lequel son dme serait délivrée
de tout lien avec un corps, mais un état dans lequel son corps sera
affranchi de la puissance de la mort, ou bien, comme le montre
I Cor. xv, 42-44, un état dans lequel son corps ne sera plus év
@bopd, év dmuiq, év GoGeveiq, en un mot Yuxikdv, mais ou il
sera TMVEUMOTIKOV, c’est-a-dire év d@BOapaiq, év dOEn, év duvdaper.

J’ajouterai encore deux observations pour montrer que l'eschato-
logie collective ne peut pas étre comprise comme une simple survi-



40 MAURICE GOGUEL

vance d’une tradition a laquelle Paul serait devenu spirituellement
étranger. La premiere porte sur la place qu’occupe dans la pensée
de P’apétre I'idée d’Eglise. On n’insistera jamais assez, a mon sens,
sur le réalisme de la conception paulinienne de I’Eglise. Quand
Papétre parle de ’Eglise corps du Christ, ce n’est 4 aucun degré une
image qu’il emploie. Si les nécessités pratiques de la prédication 'ont
amené, dans son enseignement, a insister surtout sur la réalisation
du salut individuel et sur ses conditions, cela n’empéche pas que
PEglise soit, pour lui, tout autre chose que la réunion d’un certain
nombre d’individus sauvés. Elle est une réalité transcendante, et
c’est pour la constituer que Dieu a entrepris 'ceuvre de la rédemption.
L’Eglise empirique, terrestre n’est que la préfiguration prophétique
de ’Eglise dont P’édification sera achevée a la parousie et qui, alors,
sera pour le Christ mvedpa le oWpae sans lequel un esprit ne peut pas
avoir sa pleine réalité. L’ach¢vement de I'ceuvre de la rédemption,
ce n’est pas seulement le passage au plan de I’Esprit, les uns apres
les autres, d’individus qui, vivant sur le plan de la chair, ne pou-
vaient avoir, méme unis au Christ, que les gages ou les prémices de
PEsprit, c’est Pachévement de I’édification du corps du Christ, un
état collectif dans lequel le lien qui existera entre l'individu sauvé
et le Seigneur ne sera pas seulement le lien extérieur qui est
exprimé par le terme de « étre avec le Christ», oUv XpioT1d) €ivan
(Phil. 1, 23), mais un état dans lequel ce lien sera d’une autre nature,
plus intérieur, puisqu’il sera une pleine intégration dans le corps du
Christ, une participation intime a sa vie. L’importance capitale qu’a
pour Paul la notion d’Eglise a pour conséquence qu’il n’a jamais
pu se désintéresser de Iacheévement collectif du salut et que, par
conséquent, I'eschatologie collective, qui lui vient de la tradition
apocalyptique, a dfi garder pour lui une importance centrale.

La seconde observation portera sur le cadre cosmologique de la
pensée paulinienne. C’est surtout dans les épitres aux Colossiens et
aux Ephésiens qu’il apparait nettement. Dans les épitres antérieures,
Pélément cosmologique de la pensée de apotre est plus sous-entendu
qu’exprimé. C’est qu’il avait moins le souci d’expliquer a ses lecteurs
Pénigme du monde que celui de les amener 4 prendre, a Pégard du
Christ, la position qui leur permettra d’étre sauvés par lui. La situa-
tion avait changé a ’époque de la rédaction de I’épitre aux Colossiens
et de ce que 'on peut tenir pour authentique dans I’épitre aux Ephé-
siens. Paul doit combattre Pinfluence exercée sur Pesprit de certains



L’APOCALYPSE PAULINIENNE 41

chrétiens asiates par une gnose judéo-hellénique qui, spéculant sur les
anges, aboutissait a leur rendre un culte qui comportait notamment
certaines pratiques ascétiques. Pour neutraliser cette influence, Paul
est amené & insister sur le r6le cosmologique du Christ et sur sa supé-
riorité par rapport a toutes les Puissances spirituelles. Celles qui se
sont révoltées, bien qu’elles aient été vaincues et dépouillées par la
croix (Col. 11, 15), ne semblent pas reconnaitre et accepter pleine-
ment cette supériorité, elles seront contraintes de le faire au dernier
jour. Dans cet ordre d’idées le drame apocalyptique prend une impor-
tance primordiale puisque ce sera par lui que le Christ deviendra en
fait, comme il ’est déja en droit, la téte du corps cosmique.

Puisque la conception apocalyptique est ainsi en relation organique
avec des notions qui jouent un role essentiel dans la pensée pauli-
nienne, il est évident qu’elle ne peut pas étre comprise comme n’étant
plus chez Paul qu’un résidu de traditions antérieures qui ne seraient
plus en harmonie avec son expérience religieuse nouvelle.

Si Papocalyptique traditionnelle du judaisme a gardé une place
centrale dans la pensée paulinienne, il n’est pourtant pas possible
gu’elle n’ait pas été affectée de quelque maniere par la foi chrétienne
de Papétre. Mais ici nous rencontrons une question qui nous oblige
a reprendre les choses d’un peu plus haut et a regarder au dehors
du paulinisme.

Pour saisir tout d’abord quelle a été 1a position de Jésus, il est néces-
saire de faire une distinction entre I’eschatologie et 1’apocalyptique.
L’eschatologie, dans le sens ou les exégetes emploient ce mot, est
Pidée que ’économie présente doit étre remplacée par une autre dans
laquelle la souveraineté de Dieu, actuellement limitée et combattue,
s’exercera sans obstacles. A cela s’ajoute que ’apparition du monde
nouveau aura lieu dans un avenir trés proche. L’apocalyptique sup-
pose cette conception, mais elle ajoute que Papparition du monde
nouveau se fera a une date trés proche, que I'on peut calculer a
Pavance, comme aussi on peut décrire a ’avance les phases succes-
sives du drame cosmique par lequel le monde nouveau sera substitué
a Pancien.

La pensée de Jésus a eu un caractére eschatologique trés marqué,
mais elle n’a pas été apocalyptique. En enseignant que le Royaume



42 MAURICE GOGUEL

de Dieu ne viendrait pas peTa Tapatnproews, c’est-a-dire avec des
signes précurseurs susceptibles d’étre observés et suivis (Luc xvi1, 20),
en disant que seul le Pére connaissait le jour et I’heure de la parousie
(Mare x111, 32 ; Mat. xx1v, 36), Jésus a pris une position nettement
anti-apocalyptique. Mais, sans doute a la suite de la conversion de
nombreux Juifs, Papocalyptique s’est de bonne heure réintroduite
dans PEglise et elle s’y est si bien enracinée qu’on a fini par mettre
dans la bouche de Jésus tout un discours apocalyptique, celui de
Mare xm1 et paralleles, qui est, en réalité, une petite apocalypse
rédigée dans la période qui a immédiatement précédé le siége de
Jérusalem.

Nous ne possédons aucun renseignement qui nous permette de
nous faire une idée de la forme que les idées apocalyptiques ont pu
prendre d’abord sur le terrain du christianisme palestinien. Malis, si
nous considérons 'apocalyptique paulinienne — et la méme obser-
vation pourrait étre faite a propos de I’apocalyptique johannique —
nous constatons que, sur un point d’une importance capitale, elle se
différencie nettement de Papocalyptique juive. Dans celle-ci, I’acte
décisif duquel est attendu le rétablissement de la souveraineté absolue
de Dieu, la restauration de 'ordre dans le «cosmos» ou un monde
nouveau et en méme temps le salut des Elus, est un acte qui se situe
dans I’avenir. Ce sera l'intervention souveraine du Messie dans le
drame final et la victoire qu’il remportera alors sur les Puissances
hostiles a Dieu et en révolte contre sa souveraineté. Ce que I’apoca-
lyptique paulinienne fait dépendre non de la venue, mais du retour
du Christ, c’est seulement un achévement et une manifestation. Mais
le salut, ’avénement du monde nouveau, la défaite des Puissances
hostiles ont pour cause essentielle, non pas ce que le Christ fera aun
dernier jour, mais ce qui a été réalisé par le drame de sa mort et de
sa résurrection. Le centre de gravité du drame rédempteur est donc
déplacé, il n’est plus dans P’avenir, il est dans le passé, dans la mort
et dans la résurrection du Christ.

Ceci est commun a Papocalyptique paulinienne et a ’apocalyptique
johannique, mais il y a quelque chose qui est particulier a Paul ou qui,
du moins, ne se retrouve pas aussi nettement dans Papocalyptique
johannique, c’est que ce qui est acquis et non pas seulement espéré,
— tout en restant encore, dans une certaine mesure, futur — ce n’est
pas seulement l’acte rédempteur, ce sont encore ses effets. L'oppo-
sition du monde présent et du monde futur reste bien le schéma fon-



L’APOCALYPSE PAULINIENNE 43

damental dans lequel s’exprime la pensée paulinienne, mais il n’y a
plus la conception simple de 'apocalyptique juive sur la succession
de ces deux mondes, le remplacement immédiat de I'un par Pautre.
Il n’y a plus, chez Paul, coincidence entre la disparition du monde
ancien et ’apparition du monde nouveau. Il n’y a pas pourtant
I'idée d’une transformation progressive du monde ancien dont sorti-
rait ainsi peu & peu le monde nouveau. Ils restent bien deux réalités
sans rapport 'une avec 'autre. Mais, entre les deux régnes, il y a une
période intérimaire pendant laquelle les deux mondes coexistent. Le
monde ancien survit, mais a la maniere d’un condamné qui a obtenu
un sursis et qui attend le moment d’une exécution que rien n’empé-
chera ; le monde nouveau existe depuis la résurrection du Christ,
congue par Paul comme la premitre des résurrections, c’est-a-dire
comme inaugurant une économie nouvelle, comme marquant 'avé-
nement du régne de ’Esprit. Ce monde nouveau n’existe pas seule-
ment pour le Christ qui a été Pobjet de la résurrection, il existe aussi
pour tous ceux qui ont été unis a lui par la foi et par les sacrements
et qui, notamment par la participation au repas du Seigneur, a ’eu-
charistie, ont été intégrés dans son corps. La preuve, en quelque sorte
matérielle, de cette appartenance des croyants au monde nouveau,
est fournie par le gage de Esprit qu’ils ont regu. Je n’ai besoin que
de rappeler, sans qu’il soit nécessaire de citer ici des textes, I'insis-
tance avec laquelle Paul, dans tant de ses instructions, revient sur
cette idée que le croyant est devenu une nouvelle créature, qu’il est
mort au péché, au monde et a la chair.

D’un point de vue purement dialectique, on pourrait considérer
que cette transformation que Paul a fait subir a ’apocalyptique juive
traditionnelle résulte du besoin éprouvé par lui d’assurer 1’équilibre
logique de sa pensée. I’idée du chevauchement des deux économies
I'upne sur Pautre pourrait étre comprise comme une conséquence du
fait que P’acte messianique qui devait assurer ’avénement du monde
nouveau est, dans P’apocalyptique chrétienne, décomposé en deux
moments dont I'un se place a la passion et a la résurrection du Sei-
gneur et autre a sa parousie. Il est superflu de souligner le lien treés
étroit qu’il y a entre parousie et résurrection. Il y a, dans une cer-
taine mesure, chez Paul une dualité d’intérét qui dérive de la dualité
des moments du drame rédempteur. Tantét Paul appelle Pattention
et la méditation de ses lecteurs sur le drame du Calvaire et tantot sur
la parousie. Lorsque, dans la premiere épitre aux Corinthiens (xv1, 22),



44 MAURICE GOGUEL

il reproduit la formule liturgique de I’Eglise palestinienne : Maran
Atha («Le Seigneur vient » ou « Seigneur viens ! »), il ne fait pas que
répéter mécaniquement une formule traditionnelle qui n’aurait plus
de sens pour lui. L’aspiration au retour du Seigneur reste pour lui
un sentiment trés vivant. Cependant, c’est plus encore sur la mort
du Christ (de laquelle naturellement la résurrection ne doit pas étre
séparée) que la piété paulinienne est centrée. Il serait vain de préten-
dre mesurer 'importance relative de ces deux sentiments par une
statistique comparée des passages dans lesquels Paul évoque I'idée
de la mort du Seigneur et de ceux dans lesquels il parle de son retour,
car une telle statistique ne serait pas réellement probante, mais ce
qui est significatif, c’est que Paul puisse résumer tout son Evangile
dans la formule: « Jésus-Christ crucifié». Jamais il n’a dit et
jamais, je crois, il n’aurait pu dire qu’il ne voulait pas savoir autre
chose que Jésus-Christ revenant au dernier jour.

Je crois pourtant qu’en comprenant I'idée du chevauchement des
deux économies pendant la période intérimaire qui sépare la parousie
de la résurrection comme ’adaptation logique de la conception apoca-
lyptique traditionnelle a 1'identification de Jésus de Nazareth mort
sur la croix avec le Messie attendu, on reste a la périphérie de la pensée
paulinienne et on n’en pénetre pas le véritable ressort. Si le paulinisme
a une structure logique qui ne doit pas étre négligée, il est tout autre
chose qu’une théologie abstraite et on n’en saisit le véritable sens
que lorsqu’on découvre la relation de la formule théologique avec la
vie et P'expérience religieuses qu’elle exprime.

L’idée que Pacte essentiel et déterminant de la réalisation du salut
a été accompli par la mort et par la résurrection de Jésus-Christ ne
se présente pas chez Paul comme étant, d’abord, une idée abstraite et
théorique 4 laquelle il aurait été conduit par un travail de méditation
ou de spéculation. Elle est née d’une expérience. Pour Paul — et cela
est répété si nettement et si fréquemment dans les épitres que je puis
me dispenser de citer des textes — le salut n’est pas seulement objet
d’une espérance et d’une certitude, si assurées qu’elles soient, il est
déja une réalité et, comme telle, I’objet d’une expérience. Sans doute,
Paul écrit : « Nous ne sommes sauvés qu’en espérance » (Rom. vii1, 24),
mais cela ne signifie pas que nous avons seulement ’espérance dusalut.
Cela signifie que la justification qui, elle, est une réalité présente,
attestée au fidele par le témoignage de I’Esprit qu’il a regu, ne con-
duit pas au salut définitif, a la rédemption, d’une mani¢re automa-



L'APOCALYPSE PAULINIENNE 45

tique, par un mécanisme qui jouerait quelles que soient les disposi-
tions spirituelles et morales du sujet. Dans le croyant justifié existent
déja, mais encore d’une manitre qui reste incompléte, les principaux
éléments de ce qui constituera le salut, mais aussi longtemps que
dure ’économie présente, ce ne sont pas encore des biens qui soient
inamissibles. Déja le croyant est devenu une nouvelle créature, il
est uni au Christ, il a été justifié et pardonné, il a acces aupres de
Dieu, il a regu 'Esprit, et cela il ne le sait pas seulement, il I'éprouve
et il le vit. Et c’est pour cela que Paffirmation que I’acte décisif géné-
rateur du salut est accompli, n’est pas seulement un postulat logique,
c’est une affirmation et une expérience de la foi. Pourtant ces réalités
nouvelles ne sont pas encore les seules réalités de la vie du croyant.
Le vieil homme, la chair ne sont morts que virtuellement. L’homme
est affranchi du péché, mais non rendu incapable de pécher. Il n’est
plus Pesclave de Satan et des démons, mais il garde la possibilité de
retomber sous leur joug. Et c’est précisément pour cela que Paul dit
que nous ne sommes sauvés qu’en espérance. On est frappé, en lisant
les épitres pauliniennes, du ton d’assurance avec lequel Paul parle
de D’espérance du salut. Mais, quand on analyse les raisons que,
d’apres lui, le croyant peut avoir de douter de son salut et celles qui
lui permettent de ’espérer, on constate que, logiquement, les premiéres
I’emportent de beaucoup sur les secondes ; ce qui pourtant permet a
Pap6tre de proclamer triomphalement la certitude du salut, c’est un
acte de foi en ’amour et en la puissance de Dieu.

On pourrait résumer et caractériser la position paulinienne en
disant qu’on rencontre chez ’apétre une véritable actualisation de
Papocalyptique. Cette actualisation porte 4 la fois sur ’acce rédemp-
teur et sur son appropriation individuelle. Toutefois ’achévement
de cette appropriation, comme aussi la transformation cosmique qui
est nécessaire pour que Dieu et le Christ régnent, exigent impérieuse-
ment un nouvel acte rédempteur dont la portée sera essentielle-
ment cosmique.

I] est temps de conclure. Si nous considérons d’abord ce qui con-
cerne linterprétation méme du paulinisme, les observations que
nous avons été amené a faire ont montré, une fois de plus, que si on
veut véritablement comprendre la position de I’apétre, il ne suffit
pas d’envisager sa pensée d’un point de vue purement idéologique,



46 MAURICE GOGUEL

mais qu’il est indispensable de chercher a saisir le rapport qu’il y a
entre son expérience religieuse et les formules théologiques qu’il
emploie. Et c’est précisément pour cela que le paulinisme a eu sur le
développement de la doctrine chrétienne une telle influence, alors
cependant que, de trés bonne heure, et peut-étre déja de son vivant,
la théologie de apdtre a été tres mal comprise et déformée.

Il serait intéressant, d’autre part, de se demander en quoi la posi-
tion prise par 'apétre Paul a I’égard de ’apocalyptique a influencé
le développement du christianisme. Je ne puis naturellement que
signaler 'importance de cette question, en faisant a son sujet quelques
trés bréves observations.

Le christianisme n’est pas seulement né dans un cadre eschatologi-
que, il est né comme une eschatologie et les premiers temps de son
histoire ont été marqués par un retour tres sensible a I'apocalyptique.
Cependant, avant que le premier si¢cle de son existence ait été
achevé, il s’est, sans pourtant les désavouer théoriquement, dégagé
de Peschatologie et de I’apocalyptique sans que cela ait provoqué
une crise, du moins au sein du christianisme hellénique, car nous ne
savons pas ce qui a pu se passer, a cet égard, sur le terrain du chris-
tianisme palestinien. Il est vrai que le cadre eschatologique et apoca-
lyptique n’a pas été désavoué, mais seulement rejeté a ’arriere-plan.
Les idées apocalyptiques ont été, s’il est permis de s’exprimer ainsi,
comme mises en sommeil, mais le fait qu’elles sont toujours restées
latentes, et comme en réserve, les a rendues susceptibles de se réveiller,
et c’est pour cela qu’a travers toute l’histoire du christianisme on
assiste périodiquement a des poussées d’apocalyptique, comme avec
I’Apocalypse johannique il s’en est déja produit une en Asie dés la
fin du premier siecle. N’est-ce pas ’apdtre Paul qui a contribué a
fixer ainsi I’élément apocalyptique au sein du christianisme et n’a-t-il
pas par la trés efficacement contribué a y maintenir vivant le sens
de 'au-dela ?

Mais, d’autre part, malgré ’élément apocalyptique que ’apétre
a contribué a fixer dans I'Eglise, le christianisme — sauf excep-
tions qui sont restées passageres et localisées — n’a pas abouti
a un délire apocalyptique. Pourquoi ? Ne serait-ce pas 4 cause de la
relation organique établie par I'apétre Paul entre 'apocalyptique et
Pexpérience chrétienne, relation dont est résultée cette spirituali-
sation et cette actualisation de P’apocalyptique que nous avons eu
I’occasion de constater ?



LAPOCALYPSE PAULINIENNE 47

Enfin, il est un dernier point que je voudrais indiquer. En prenant
la forme d’une apocalypse, le christianisme aurait pu étre exposé a un
danger, celui d’un déplacement de son centre de gravité. En appe-
lant et en retenant Pattention sur 1’élément cosmologique de la
rédemption, Papocalyptique rendait possible une déviation par
laquelle le caractere spirituel de la rédemption aurait été sacrifié a son
caractere physique. Cette déviation s’est produite dans le gnosti-
cisme. Si, dans son ensemble, I’Eglise a su y résister, n’est-ce pas,
dans une large mesure, a la spiritualisation de 'apocalyptique juive
par ap6tre Paul qu’elle I’a da ?

Maurice GOGUEL.



	L'apocalypse paulinienne

