Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1938)

Heft: 109

Buchbesprechung: Comptes Rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

CARTESIANISME ET NEO-SCOLASTIQUE

Cartesio nel Terzo Centenario del « Discorso del Metodo » (Milano « Vita e Pen-
siero » 1937).

L’Université catholique du Sacré-Ceeur, a Milan, dont les destinées sont
étroitement liées a celles de la néo-scolastique italienne, a tenu a4 commé-
morer le troisiéme centenaire du Discours de la Méthode, tout comme elle avait
rappelé en leur temps les anniversaires de saint Thomas, saint Augustin,
Vico, Kant, Hegel et Spinoza. A cet effet la Faculté de philosophie a publié
en juillet 1937 un remarquable volume sur Descartes, Cartesio, de plus de
800 pages grand format, d’un texte serré, comportant 60 monographies en
6 langues différentes, soit 19 en italien, 19 en frangais, 12 en allemand, 6 en
espagnol, 3 en anglais et une en latin.

Dans ’avertissement au lecteur, le P. Gemelli, recteur de ’Université du
Sacré-Ceeur, indique dans quel esprit Pouvrage a été congu. Descartes n’est-il
pas «le pére de cette pensée philosophique qui s’est développée depuis la
Renaissance et qui a conduit a I'idéalisme contemporain » ? Or « Descartes, a
travers une apparente limpidité, présente une obscurité profonde... Eclairer
la position philosophique de Descartes revient a trouver le moyen de com-
prendre et pénétrer I’esprit de la philosophie moderne ». D’autre part, ajoute
le P. Gemelli, «le lecteur attentif et averti pourra constater que des hommes
qui vivent en des pays différents, dont la culture est profondément diverse,
aprés avoir examiné Descartes a4 de multiples points de vue, ont tous abouti
a Paffirmation d’un certain nombre de théses fondamentales: celles de la
philosophie chrétienne., Au cours de ces derniéres années, on a beaucoup
discuté sur ce qu’il fallait entendre par philosophie chrétienne ; certains sont
allés jusqu’a nier qu'une philosophie chrétienne puisse méme exister... ». La
lecture de ce volume, conclut le P. Gemelli, prouvera la possibilité et la réalité
d’une telle philosophie.

Faut-il ajouter que, pour notre part, tout en admirant et en appréciant



COMPTES RENDUS 327

la netteté avec laquelle les divers auteurs affirment leurs convictions reli-
gieuses, nous avons quelque difficulté a identifier, comme ils le font, pensée
chrétienne et scolastique ; nous sommes portés a croire qu’il peut y avoir, en
dehors du néo-thomisme, une pensée philosophique inspirée par ’Evangile.
> P phiq P P g
*
* *

Les 60 monographies, qui se suivent dans ’ordre alphabétique des auteurs
graphies, q P q ’

pénétrent en de nombreux domaines de I’érudition philosophique et histori-
que. Nous croyons utile, autant pour la commodité du lecteur que pour faire
de ce compte rendu un document maniable, de les grouper par genres, en

commengant par les études philosophiques et en terminant par les recherches
historiques.

A. — ETUDES PHILOSOPHIQUES.
1. Le Cogito.

Etudiant le Cogito, plusieurs auteurs (Busnelli, Garrigou-Lagrange,
Derisi) (1) montrent sa compléte opposition a la méthode aristotélicienne et
thomiste., Mais on note d’autre part le lien qui le rattache au platonisme
(Rotta) @) ; Descartes « méme lorsqu’il dépasse Platon, reste toujours dans
son sillon, parce qu’il reste toujours cohérent 2 ce qui est le motif fonda-
mental du platonisme : procéder de la pensée a Pétre, des idées aux choses »
(p- 733)-

Un lien semblable relie le cartésianisme a saint Augustin (Boyer) @), pour
qui «le Cogito suffit 4 prouver que nous sommes capables de vérité », et par
la-méme a nous assurer de la réalité de ce que la vérité suppose, laquelle ne
peut exister sans dériver de la Vérité qui est en Dieu. Pourtant, bien que
chez saint Augustin toute la métaphysique soit impliquée dans le plus simple
de nos jugements, «cette métaphysique, malgré la ressemblance des affir-
mations principales, est au fond trés différente de celle de Descartes » (p. 83).

Enfin une étude trés fouillée de J. Paliard4) reprend tout le probléme du
Cogito cartésien a la lumiére du Cogito biranien.

2. La théorie de la connaissance.

Une quinzaine de monographies sont consacrées a la théorie de la connais-
sance (gnoséologie selon la terminologie thomiste) et Pexaminent soit dans la

() G. BusnELLy, S. J., rédacteur de « La Civilta Cattolica », Il metodo cartesiano
e 1l metodo aristotelico ; R. GARRIGOU-LAGRANGE, O. P.; professeur 4 la faculté de
théologie de I’Angelico, 4 Rome, La critique thomiste du « Cogito » cartésien ; O. DERisI,
professeur de philosophie au séminaire de la Plata, Reflexiones sobre el « Cogito »
cartesiano. — (2) P. Rorra, doyen de la faculté de Magistére de I'Université
catholique de Milan, Le platonisme de Descartes. — (3) Ch. Boveg, S. J., préfet des
études a I'Université pontificale grégorienne, Le « Cogito » dans saint Augustin, —
(4) J. PaLiarp, professeur a I'Université d’Aix-en-Provence, Le « Cogito» cartésien
et le « Cogito » biranien.



328 COMPTES RENDUS

perspective de lhistoire de la philosophie (Ceriani) (1), soit en elle-méme
(Beck, Usenicnik, Borne, Heller, Heenen, Kuiper, Jansen, Lacroix, Lan-
trua) (), soit enfin a des points de vue plus spéciaux: telle Pétude du
professeur Olgiati sur le Phénoménisme cartésien®) ou celle du P. Hayen
sur la signification métaphysique du Cercle cartésien (.

3. Problémes religieux et moraux.

D’autres collaborateurs se sont attachés aux problémes religieux et mo-
raux. Cest ainsi que Maurice Blondel et le professeur Mesnard fournissent
deux belles études sur la valeur des preuves de Diew.

Pour M. Blondel(s), la «clef de volite » du systéme cartésien n’est autre
que la preuve ontologique. Commengant par une citation de Descartes qui
atténue singuliérement la valeur des idées claires et distinctes («la clarté
de mes paroles est souvent trompeuse »), M. Blondel pose aussitét la ques-
tion: « Ou donc se place cette trompeuse clarté ? » Cherchant ensuite «la
vérité centrale d’ou partent et ou convergent tous les rayons de lumiére
dont le faisceau ne laisse plus subsister doute ou ténébres » (p. 70), ’éminent
philosophe la découvre dans la preuve omtologiqgue qui elle-méme s’appuie
sur deux autres preuves solidaires, ’argument a contingentia mentis et celui
tiré de I'idée d’infini et de la nécessité d’une cause adéquate a cette idée. Or,
estime M. Blondel, en commencant par « établir a la fois la contingence de
notre étre fini... et Pinévitable idée que la raison nous donne d’un étre infini,
d’un Créateur qui seul peut rendre compte et se trouve en possession des
perfections dont nous avons I'idée », Descartes a renouvelé les arguments
traditionnels. En effet, ce qui est nouveau dans ’argumentation cartésienne,
«c’est d’une part, I’étagement des preuves solidaires que Descartes n’isole
pas et n’estime point interchangeables... et c’est, d’autre part, le sentiment
que Descartes nous donne d’une construction ou les parois ont leur stabilité

(1) G. Cer1ANI, professeur de philosophie a la faculté de théologie de Milan,
La riduzione cartesiana al « primo filosofico » come nuova « concezione del reale». —
(2) B. Jansen, S. J., Die Methodenlebre des Descartes. Ibr Wesen und ibre Bedeu-
tung 5 A. UsENICNIK, professeur 4 I'Université Kralia Aleksandra a4 Ljubljani (You-
goslavie), De methodo cartesiana ; Et. BorNE, professeur & Valenciennes, Essat sur le
dualisme de la doctrine de Iaction dans la philosophie cartésienne ; E. HELLER, Bemer-
kungen zur Lebre von der distinctio rationis ; P, HeneN, S, J., professeur de cosmo-
logie & I'Université grégorienne, Le « Cogito ergo sum » comme iniuition et comme
mouvement de la pensée ; V. Kuiper, O. P., professeur & la faculté de philosophie de
I’Angelico a Rome, Le réalisme de Descartes ;5 J. Lacroix, professeur a Dijon, La signi-
fication du doute cartésien ; L. BEck, « Cogitatio » in Descartes ; A. LANTRUA, pro-
fesseur & Florence, Sulla legittimita del dubbio come posizione gnoseologica iniziale, —
(3) Fr. Orciari, professeur d’histoire de la philosophie 4 I'Université catholique de
Milan, I/ fenomenismo di Descartes. — (4) A. Haven, S. J., professeur & Lou-
vain, La significaiion métaphbysique du Cercle cartésien. — (5) M. BLoNDEL, pro-
fesseur & 'Université d’Aix-en-Provence, La clef de vodite du systéme cartésien



COMPTES RENDUS 329

indispensable pour préparer ’appui de la voite, mais ou cependant la clef,
quoique soutenue par les assises inférieures, est placée d’en haut pour assurer
la solidité de I’édifice ». Et le philosophe de I’Action, tout en déclarant que
Descartes a «abusivement suscité la présomption de la pensée individuelle
et, plus gravement encore, orienté effort humain vers une philosophie trop
uniquement appliquée aux sciences et a 'exploitation des puissances physi-
ques, au détriment des plus hautes valeurs spirituelles et des problémes de
P’ame et de la destinée » (p. 76-77), tout en déplorant qu’il ait « trop radicale-
ment séparé 'ordre rationnel et le domaine de la foi», conclut cependant
par un hommage au grand penseur frangais. « Quels que soient les jugements
a porter sur maintes parties de son ceuvre qui aprés lui a été tirée et dévelop-
pée en des directions divergentes, il est juste, il est utile de remettre toujours
en valeur I’idée organisatrice dont la fécondité est loin d’étre épuisée. Clest
de cette vérité principale que nous avons voulu donner ici un simple apergu.
Car il restera toujours vrai que, pour la philosophie allant au fond des choses,
Paffirmation prouvée de Dieu et de sa perfection subsistante est la certitude
des certitudes. Et si Descartes a déclaré n’avoir fait de la métaphysique
qu’une fois en sa vie parce qu’il y avait trouvé suffisance et solidité, c’est
qu’en effet il avait vu dans la divine aséité, et dans I'idée que notre raison
en posséde et peut expliciter, la garantie certaine et absolue de toutes les
autres vérités, méthodiquement liées entre elles et appuyées a cette inébran-
lable clef de votte » (p. 77).

Le professeur P. Mesnard (1), examinant a son tour les preuves de Dieu, y
découvre non seulement une influence augustinienne, mais un langage et
méme une mentalité scolastique « qui se traduit par Paspect uniquement
causal de sa dialectique. Mais I’esprit qui souléve ces argumentations s’avére
bien différent dans les deux métaphysiques... Sans doute est-ce un méme
Dien, sans doute sont-ce également les mémes ressorts dialectiques, mais la
méditation cartésienne comporte fatalement un usage psychontologique de
la catégorie causale, et le mathématisme cartésien conduit a la disparition
de la preuve téléologique que remplace dans le systéme la causalité quasi-
géométrique de I’essence divine. Ainsi la théodicée cartésienne, respectueuse
des formes anciennes, mais soucieuse de ses propres exigences, aboutissait-
elle 4 des constructions inédites, capables d’incarner pour leur siécle sous
un visage rajeuni les splendeurs impérissables de la philosophie chrétienne»
(p- 614).

Les rapports du cartésianisme avec la morale et la théologie sont l’oc-
casion de monographies intéressantes, dont 'une du professeur Amerio, de
Lugano(2), et une autre du professeur Gouhier, de Lille 3).

(r) P. MEsnarD, chargé de cours & la Faculté des Lettres de Poitiers, Les preuves
cartésiennes de Iexistence de Dieu dans les « Méditations métaphysiques ». — (2) R. AME-
RI0, professeur au Lycée cantonal de Lugano, Arbitrarismo divine, liberta umana
e implicanze teologiche nella donrina di Cartesio. — (3) H. GouHIER, professeur a
I'Université de Lille, Descartes et la religion, Note méthodologique.



330 COMPTES RENDUS

La pédagogie a retenu lattention de l'un des professeurs de I’Université
catholique de Milan, M. Casotti(, qui la déclare totalement insuffisante,
tandis que I’anthropologie nous vaut cinqg études importantes, dont une du
professeur J. Geyser, de Munich(2), une autre du P. Mager, de I'Université
de Salzbourg (), et une troisiéme du professeur Masnovo, de Milan(@), dans
laquelle « ’homme de saint Thomas » est opposé a « ’homme de Descartes ».

Enfin une communication du professeur Padovani(s) précise I'influence
trés certaine des écrits de Machiavel sur les idées politiques de Descartes.

4. Oeuvre scientifique.

L’ceuvre scientifique de Descartes est passée au crible et soupesée par sept
spécialistes de ces questions, parmi lesquels il faut signaler le P. Dubarle,
du Saulchoir (Belgique)(®), qui donne des Remarques sur les régles du choc
chez Descartes, ainsi que deux Jésuites espagnols, les P. Puigrefagut et Pu-
jiula(?), et le professeur J. Sirven, de Toulouse®) qui traite de la Déduction
cartésienne dans les recherches mathématiques et physiques.

5. Valeur actuelle du cartésianisme.

D’autre part, quatre essais s’appliquent a établir la valeur actuelle du car-
tésianisme.

M. R. Jolivet, de I'Université catholique de Lyon, met en lumiére les
Conflits du cartésianisme dont le sort « aura été, depuis trois siécles, de vivre
surtout des polémiques qu’il engendre inépuisablement » (p. 524). Comme
le disait Péguy : « Descartes, dans I’histoire dz la pensée, ce sera toujours ce
cavalier frangais qui partit d’un si bon pas». Or, conclut M. Jolivet : « Pour
une si noble aventure, Descartes a forgé les instruments qui paraissaient le
mieux servir ses magnifiques ambitions. Tout un systéme peu a peu est né
du premier dessin. Mais par le fait méme, la vive allure du cavalier s’est
heurtée a des obstacles imprévus, égarée en des voies de traverse qui 'ont

(1) M. Casorri, professeur de pédagogie a I'Université catholique de Milan, La
Pedagogia di Cartesio nella sua formazione. — (2) J. GEYSER, professeur a I'Uni-
versité de Munich, Zu Descartes’ Grundlegung des Realismus durch das Dasein der
menschlichen Seele. — (3) A. MaGer, O. S. B., professeur a I'Université de Salz-
bourg, Die antbropologische Bedeutung der Affektenlebre Descartes’, — (4) A, Mas-
Novo, professeur de philosophie & I'Université catholique de Milan, 'Uomo di
S. Tommaso e 'uomo di R. Cartesio. — (5) U. Pabpovani, professeur de philoso-
phie morale a 'Université catholique de Milan, Cartesio ¢ M achiavelli, Osservazioni
sut rapporti tra politica e morale. — (6) DusarLE, O. P., professeur de philoso-
phie & I'Université dominicaine du Saulchoir (Belgique), Remarques sur les régles
du choc chez Descartes. — (7) R. PUlGREFAGUT, S. J., professeur au Collége Saint-
Ignacea Avigliana (Italie), E! mecanicismo en la obra cientifica de Descartes ; J. Pu-
jiuLa, S. J., professeur au Collége Saint-Ignace & Avigliana (Italie), Que influjo ha
ejercido el mecanicismo fisiologico de Descartes en el mecanicismo bioldgico moderno?
(8) J. SirvEN, professeur & I'Institut catholique de Toulouse, La Déduction carté-
sienne dans les recherches mathématiques et physiques.



COMPTES RENDUS 331

singuliérement ralentie. Partir et arriver font deux ! Trois siécles nous per-
mettent maintenant de dominer I’entreprise et d’en mesurer les résultats
effectifs. Ils sont, sans contredit, immenses en beaucoup de domaines, Mais
ils ne constituent pas le systéme que Descartes avait révé. Disparates par
leur origine, orientés en des sens divergents, appuyés sur une métaphysique
incertaine, leur histoire se définit par une polémique plus que par un déve-
loppement homogéne. Si Descartes domine toutes les avenues de la pensée
moderne, c’est, pour une part, par ’ambiguité des éléments qu’associe sa
doctrine » (p. 525).

Dans le méme sens, mais plus accentué encore dans sa critique, le P. Walsh,
de Washington®), montre lz Déclin du cartésianisme.

Au contraire, M. J. Chevalier, doyen de la Faculté des lettres de Greno-
ble(@), estime qu’il vaut la peine de s’arréter Sur quelques points de la philoso-
phie de Descartes qu’on peut estimer acquis. Ces points acquis sont au nombre
de huit : 1. La sincérité de Phomme. 2. L’unité de la doctrine. 3. Dieu est
véritablement le centre de cette doctrine. 4. La connaissance de Dieu ou
métaphysique est tout a la fois le principe et le terme de toute science et de
toute sagesse. 5. Le véritable but de Descartes n’a pas été la conquéte du
monde, mais la maitrise de soi, c’est-a-dire la sagesse et la béatitude. 6. Le
véritable sens du doute méthodique est de soustraire ’esprit a la tyrannie des
sens, de lorgueil et du malin génie. 7. Les obstacles enlevés, le moi et Dieu
sont connus avec évidence, d’une maniére immédiate. 8. Le fondement ultime
de tout est la volonté, 4 la fois et mystérieusement toute-puissante et immua-
ble, de Dieu.

On le voit, les disciples de saint Thomas jugent Descartes de bien des
facons.

B. — Etubpses HISTORIQUES. LES DESTINEES DU CARTESIANISME.

Pourtant, et malgré toute la richesse des études que trop sommairement
nous avons signalées, ce sont surtout les recherches sur les destinées du
cartésianisme a travers le monde, comme aussi les rapprochements opérés
entre la pensée cartésienne et celle d’autres philosophes, qui nous ont paru
du plus haut intérét, d’autant plus que tels des documents cités sont inédits.

1. Le cartésianisme en France.

Un premier groupe de monographies se rapporte a la France et fournit
des précisions sur quelques points d’ailleurs connus, C’est ainsi qu’on nous

(1) Fr. Warsy, O. S. B., éditeur du «New Scholasticism », Washington, zhe
Decline of Cartesianism. — (2) J. CHEVALIER, correspondant de I'Institut, doyen
de la Faculté des lettres de Grenoble, Sur quelques points de la philosophie de
Descartes qu’on peut estimer acquis.



332 COMPTES RENDUS

montre «la Gnoséologie cartésienne dans Dinterprétation d’Arnauld » (1),
Pattitude des premiers Jésuites frangais qui critiquérent la philosophie de
Descartes, tels le Pére Daniel(® ou le Pére Maignan (), Pinfluence de Des-
cartes sur Voltaire et les Encyclopédistes (4).

Un essai dont actualité nous parait particuliérement marquée — d’au-
tant plus que son auteur se rattache au néo-thomisme — est 1’étude sur
Descartes et Laberthonniére (s). S’effor¢ant de pénétrer la pensée de Laberthon-
niére 4 travers et par le moyen de son interprétation de Descartes(6), M. Pel-
loux aboutit a des conclusions intéressantes, bien dans la ligne de la scolasti-
que antimoderniste. « Le génie « rationaliste » de Descartes et I"dme religieuse
de Laberthonniére, écrit-il, n’ont pas seulement des points d’opposition et de
contraste ; il s’y rencontre aussi de profondes affinités. Laberthonniére,
parti de prémisses volontaristes, devient souvent un rationaliste... Descartes,
malgré la solution qu’il donne du probléme de la vie, reste encore, et presque
contre son gré (ce qu’atteste Laberthonniére), une dme religieuse... Le point
de départ de I'un et de ’autre doit étre recherché dans la position qu’ils assi-
gnent a ’homme... En derniére analyse, c’est bien de 'homme que partent
leurs spéculations et c’est a 'homme qu’elles aboutissent... En réalité, chez
Descartes, Dieu n’est plus le terme fondamental auquel se raméne toute la
spéculation. On pourrait croire, a premiére vue, que la position de Laberthon-
niére soit exactement a ’opposé de celle de Descartes. Mais un examen plus
profond fait découvrir le but précis auquel tend Laberthonniére, qui n’est
autre que de se libérer de ce qu’il appelle une conception « extrinséque » du
dogme, de la Révélation, de la Religion, de Dieu, pour atteindre la pleine
liberté par un immanentisme religieux tout particulier. Semblable assertion
cherche a réduire la transcendance de Dieu dans le plan humain, et mécon-
nait la valear de la distinction hiérarchique entre Dieu et 'homme, distinc-
tion que la scolastique a lumineusement éclairée. En centrant ainsi leurs
préoccupations et leurs croyances, en affirmant aussi nettement ’autonomie
humaine — méme si l’on essaie, comme Laberthonniére, de la fonder en
Dieu —, Descartes et Laberthonniére n’expriment pas autre chose que les
caractéristiques de leur exigence « moderne » (p. 693).

Une curieuse étude, enfin, de Vigorelli, un Italien (7), reléve Vinfluence de
Descartes sur la littérature frangaise contemporaine, et la suit aussi bien chez
J- Riviére, A. Gide et P. Valéry que dans les écrits de Maine de Biran, Saint-
Evremond et Bergson.

(1) A. pEL Nock, professeur & Mondovi, la Gnoseologia cartesiana nell'interpreta-
zione di Arnauld. — (2) V. Bourke, Toronto, An tllustration of the attitude of the
Early French Fesuits towards Cartesianism. — (3) M. GraBMANN, professeur a
I'Université de Munich, Die Philosophie des Cartesius und die Eucharisticlebre des
Emmanuel Maignan 0. Minim. — (4) A. paL Sasso, professeur a Vicenza, la In-
fluenza di Cartesio sulla formazione dell' Illuminismo francese. — (5) L. PELLOUX,
Descartes et Laberthonniére. — (6) Cf. BREHIER, Descartes d’aprés le P. Laberthon-
niére, in Rev. Métaph. et Mor., oct. 1935, et la recension de H.-D. Gardeil dans la
Rev. des Sc. philes. et théol., 1936 (p. 170). — (7) G. VicoreLL1, Circostanze cartesiane
della letteratura francese contemporanea.



COMPTES RENDUS 333

2. Le cartésianisme en Allemagne.

En plus de trois études en allemand(r) qui se rapportent avant tout au
role de la pensée cartésienne dans I’histoire de la philosophie, un essai de
grand intérét établit une comparaison entre la pensée de Husserl et celle de
Descartes sur le point spécial du Cogito(2).

3. Le cartésianisme en Italie et en Espagne.

Mais, comme nous I’avons déja laissé entendre, ce sont les recherches iné-
dites sur les destinées du cartésianisme en Italie et en Espagne qui consti-
tuent 'une des contributions le plus digne d’étre notées.

C’est en premier lieu Ihistoire d’un Cénacle cartésien é Padoue @ la fin du
XVIIIe siécle, telle quelle a été recueillie par le P. Grammatico dans les
papiers de la Bibliothéque vaticane@). Il y est question d’un carmélite, le
P. Agostino Molin, de son vrai nom Giacomo De Violis, entré vers 1780 a
la Maison des catéchumeénes de Venise et qui, devenu rapidement professeur
de théologie et de philosophie, se fit remarquer comme prédicateur de talent
et architecte renommé. Fort apprécié par Léon XII, lié d’amitié avec Gré-
goire XVI, il se vit confier des charges importantes par les patriarches de
Venise, et les occupa jusqu’a sa mort, survenue en 1840. Or ce théologien
doublé d’un philosophe était un fervent disciple de Descartes, ne craignant
pas de critiquer la scolastique de son temps et poussant parfois fort loin ses
attaques, dont n’était excepté que le seul saint Thomas., Mais ou ce religieux
connut-il Peeuvre du penseur frangais ? A Padoue, au couvent des Carmé-
lites, ou vivait alors un illustre vieillard, le P. Philibert Perricone, de noble
famille sicilienne, qui groupait, de 1780 a 1797, un cercle enthousiaste d’ad-
mirateurs de Descartes appartenant au clergé, parmi lesquels deux futurs
cardinaux. Quant au P. Perricone lui-méme, il semble bien qu’il soit entré
en contact avec le cartésianisme par lintermédiaire d’un autre cénacle
philosophique, en Sicile, dont les membres les plus en vue furent Tommaso
Campailla et Michelangelo Fardella, dont Pinfluence cartésienne a d’ailleurs
laissé des traces profondes.

L’article du P. Grammatico se termine par un curieux programme d’études
philosophiques et théologiques (trois ans pour la philosophie, cinq ans pour
la théologie) dressé par le P. Molin et dans lequel ’abondance des matiéres
scientifiques est une marque du cartésianisme de leur auteur,

Un Jésuite espagnol, le P. Palmes, publie un manuscrit anonyme, écrit a

(1) E. Ivanka, professeur & I'Université de Budapest, Die Stellung des Cartesia-
nismus in der Geschichte der Philosophie ; B. Scuwarz, Fribourg (Suisse), Descartes
und das geistegeschichtliche Problem der neueren Philosophie ; A. Demrr, professeur
a I'Université de Bonn, Erneuerung und Umbildung des Cartesianismus in der christ-
lichen Pbilosophie des 19. Fabrbunderts. — (2) Sofia Vanni-Rovigni, Il « Cogito »
di Cartesio et il « Cogito » di Husserl. — (3) A. Grammartico, O. C. D., de I'Académie
romaine de Saint-Thomas d’Aquin, Un cenacolo cartesiano a Padova alla fine del
Settecento.



334 COMPTES RENDUS

Plaisance (ancien duché de Parme) par un autre Jésuite espagnol, du XVIIIe
siécle et réfugié en Italie lors de 'expulsion des Jésuites d’Espagne par le roi
Charles III en 1767 (. De savantes recherches ont permis 4 ’auteur d’identi-
fier Pauteur, professeur au collége Saint-Pierre a Plaisance : il s’agit en effet
du P. Joachim Millas, formé trés probablement a Université de Cervera ou,
dés 1717, avait été concentrées toutes les activités intellectuelles de Cata-
logne, et dont les chaires les plus importantes avaient été occupées par des
Jésuites. Ce P. Millas est connu d’ailleurs comme cartésien et admirateur de
Condillac autant que des Ecossais. Or le manuscrit du Cours de Psychologie,
conservé sans nom d’auteur a la Bibliothéque communale de Plaisance, est
bien I’ceuvre d’un disciple de Descartes, qui de plus a été fortement impres-
sionné par la pensée de Locke et dont la tendance a Iéclectisme est extra-
ordinairement marquée : citant les saintes Ecritures et les Péres de I’Eglise,
il ne craint pas, en mainte occasion, de comparer aux auteurs scolastiques
qu’il juge inférieurs, d’autres philosophes qui n’ont certes pas ’approbation
de ’Eglise. Comment une telle attitude a-t-elle pu étre possible chez un
catholique orthodoxe ? se demande le P. Palmes. Et voici sa réponse, inté-
ressante sous la plume d’un Jésuite adepte de saint Thomas: « A la fin du
XVIIIe siécle, en effet, la décadence de la philosophie scolastique avait
atteint son plus haut point » (p. 679), de telle sorte que ’auteur du manuscrit
anonyme « doit étre classé parmi ces philosophes qui, 4 la fin du XVIIIe et
au commencement du XIXe siécles, tout en usant de critéres entiérement
catholiques, ne furent cependant pas de véritables scolastiques, soit parce
qu’ils ne connurent pas les doctrines scolastiques, soit parce qu’ils s’abstin-
rent par prudence de les professer et tentérent de construire une philosophie
chrétienne avec les éléments approuvables que leur offraient les philosophies
du temps, toutes plus ou moins dérivées du cartésianisme » (p. 678).

3. Enfin un autre Jésuite espagnol, le P. Flori, dans une importante com-
munication sur Descartes et Balmes(2), montre les raisons pour lesquelles ce
philosophe espagnol du début du siécle dernier se prononce sur I'ceuvre de
Descartes avec une bienveillance qui peut paraitre surprenante chez un
thomiste convaincu, 'un des précurseurs du renouveau scolastique dans
PEglise. Ce que Balmes loue chez Descartes ce n’est ni sa méthode, ni son
systéme doctrinal, mais uniquement «ses bonnes qualités, le caractére reli-
gieux de sa pensée, ses intentions apologétiques » (p. 352).

Telles sont quelques-unes des richesses contenues dans le Cartesio de la
Faculté de Philosophie de I'Université du Sacré-Ceeur de Milan.

(1) F. PaLmes, S. J., professeur au Collége Saint-Ignace 4 Avigliana, Las doc-
trinas cartesianas en un manuscritto anonimo placentino de fines del Setecientos. —
(2) M. Frori, S. J., professeur au Collége S. Ignace a Avigliana, Descartes y
Balmes.



COMPTES RENDUS 335

Francesco Ovciati, La Filosofia di Descartes (Milano, Societa editrice
Vita e Pensiero, 1937). Vol. in-8, p. xxvI-§77.

Il convient aussi de signaler, sortant du méme milieu néo-thomiste, I’im-
portante contribution du professeur Francesco Olgiati, titulaire de la chaire
d’histoire de la philosophie a I’Université catholique du Sacré-Ceeur a
Milan. En fait, il s’agit 14 d’une étude qui fait suite a un premier volume
publié en 1934 (Cartesio), lequel apportait a la fois un apergu complet de
toute la littérature philosophique suscitée par le cartésianisme et la thése
particuliére a I’auteur selon laquelle la pensée de Descartes est essentielle-
ment un « phénoménisme rationaliste ». Le nouvel ouvrage — 6oo pages
grand format — prend ses assises uniquement dans les textes mémes du
philosophe qu’il commente, car éminent professeur tient a le présenter
comme une méditation philosophique sur Descartes, dans laquelle il s’applique
a dresser la liste des concepts fondamentaux du cartésianisme, les repensant
chacun en fonction des autres. Par cette méthode le professeur Olgiati
dégage ce qu’il considére comme «’idée-meére qui inspire chaque moment de
Punité systématique propre a Descartes », & savoir une nouvelle conception de
la réalité, laquelle, affirmée dés les débuts de la premiére ceuvre, puis se
développant ensuite conjointement 4 l’ensemble du systéme cartésien, sti-
pule qu’est véritablement réel tout ce qui apparait a lesprit sous forme
d’idée claire et distincte (p. viin). Clest pourquoi, poursuit notre auteur, toute
la métaphysique cartésienne en ses différentes parties: le moi, Dieu, le
monde (substance pensante, substance divine, substance étendue) n’est qu'un
fruit de ce phénoménisme rationaliste. Méme le probléme de la méthode ne
doit pas étre présenté comme un prius, mais comme une simple conséquence
de cette nouvelle conception du réel. De méme les théories scientifiques de
Descartes ne trouvent leur vrai sens et leur pleine explication qu’a condition
d’€étre placées dans ce cadre particulier,

Bien des remarques pertinentes du professeur Olgiatl mériteraient d’étre
citées, car souvent elles jettent une lumiére nouvelle sur des problémes cent
fois traités. Obligé de nous borner, nous n’en reléverons que quelques-unes.

1. Sur la méthode cartésienne (p. 216-217).

« Il semblera a beaucoup qu’Aristote ait déja eu Pintuition du simple et
qu’il ait connu Part de déduire. Et c’est parfaitement vrai. Mais il y a quelque
chose de différent dans le Discours; cette différence consiste précisément
dans Pintuition de Pidée claire et distincte, la déduction se déployant en fonc-
tion de P'idée. A la logique de la métaphysique de I’étre, Descartes a substi-
tué la logique qui répond a une nouvelle métaphysique, a une nouvelle
réalité...

»...I1 y eut des innovations chez Descartes ; pourtant, en innovant, il con-
servait et accroissait. La méthode déductive, enracinée dans I’intuition, ne
fut jamais ruinée ; simplement il la transporta de 1’abstrait des mathémati-



336 COMPTES RENDUS

ques au concret de sa physique, et du concret scientifique au concret d’une
philosophie dans laquelle le phénoméne intelligible est le germe de tout — de
la métaphysique aussi bien que de la science. Ainsi donc il a possédé et en-
seigné une méthode qui ne se comprend qu’a condition de se placer, dans
les divers stades de son développement, au point de vue méme de celui qui
I’a pensée. Ses contemporains et méme les modernes qui s’arrétent au palier
scientifique, réclamant a cette étape le secret qui permettra de multiplier
les découvertes dans chaque science, comme si I’on pouvait concevoir une
régle pareille toute abstraite, furent dégus et le sont encore. Et cependant
Descartes eut conscience d’avoir sa méthode a lui, nettement opposée a la
méthode empiriste... Certes, la méthode cartésienne ne nous apparait pas
comme une affirmation d’intériorité augustinienne, ni comme un perfection-
nement de la logique aristotélicienne-scolastique (les divergences en matiére
métaphysique, racines des divergences logiques, ’en empéchaient). La thése
d’une méthode purement mathématique et scientifique, si elle éclaire 'un
des moments du développement de Descartes, nous apparait insuffisante a
d’autres points de vue. Et la thése d’une conception cartésienne de la réalité,
d’abord scientifique puis philosophique dans la suite (et phénoméniste), me
semble nous avoir mieux fait comprendre le penseur lui-méme, qui résout
ainsi ses propres doutes et dissipe les obscurités. »

2. Sur le doute cartésien (p. 237).

« En somme le doute cartésien est un serviteur galonné du nouveau maitre,
la conception phénoméniste du cogito, et ce maitre ’emploie pour se débar-
rasser des ennuis que lui causent les empiristes ou les libertins, et surtout
pour défendre sa propre philosophie qui implique le moi, Dieu et ’étendue.
Nous ne mésestimons pas le fidéle valet que Descartes jamais n’aurait licen-
cié, mais nous ne le confondons pas avec son maitre, avec le systéme philo-
sophique qui lui a donné une livrée toute spéciale : la livrée de la maison. »

3. A propos du Cogito (p. 257).

« Il me semble inexact, par conséquent, de dire que la pensée est pour Des-
cartes présupposée a 1’étre. Non. Pour lui, «le premier principe » est 1’étre
phénoménal, la réalité de cette idée: « cogito, ergo sum ». Entre pensée et
réalité il n’y a, dans son phénoménisme, aucun saltus mortalis, vu que la
premiére coincide avec la seconde et n’est autre que cette seconde ; Descartes
n’a pas compliqué sa métaphysique par une question inutile, oiseuse, celle
de Pexistence ; au contraire, ’existence était essentielle 2 son « cogito» au
moment méme ou il le pensait. Pourtant il ne s’agissait 1a que d’une existence
purement phénoménale. »

4. Sur la preuve de Pexistence de Dieu (p. 270).
« Descartes n’a pas besoin d’un appel a Dieu, de présupposer Dieu, pour
étre certain du «cogito ergo sum» ou de quelque autre idée, aussi long-



COMPTES RENDUS 337

temps qu’il la pense clairement et distinctement. Précisément pour cela, et
vu que parmi les idées claires et distinctes se trouve Iidée du parfait dont
Pessence objective implique Pexistence, il affirme Dieu dans cette idée —
laquelle est garantie par sa clarté et son évidence — Dieu qui 4 son tour
devient garant et explication de la compléte unité des phénoménes, ratio-
nalisant toutes choses. »

5. Sur la science moderne (p. 401).

« Nous ne trouvons pas le moindre résidu de réalisme dans la métaphy-
sique cartésienne en ce qui concerne la matiére ; rien du substantialisme
antique n’a été sauvé dans le cartésianisme. Ce qui peut sembler affirmation
de la réalité congue non phénoménalement, n’est rien d’autre que la concep-
tion du réel propre a la science moderne — une réalité-quantité, une réalité-
étendue qui devait avoir ensuite, dans I’histoire du scientisme, de longues et
intéressantes vicissitudes. »

6. Sur la finalité (p. 450).

« En conclusion on peut dire en pleine vérité que Descartes est un démolis-
seur de ’explication finaliste en méme temps qu’il I’affirme avec conviction,
suivant qu’il s’agit du finalisme antique ou du nouveau ; or ce dernier est
inhérent a sa doctrine phénoméniste, rationaliste, mécaniste. Son finalisme
posséde une physionomie spéciale qui dérive de ces trois notes. »

On le voit, le volume du professeur Olgiati, qui n’est point 'ceuvre d’un
disciple de Descartes, représente cependant, dans ’ensemble des études car-
tésiennes, une contribution de réelle valeur, tant par la compréhension sym-
pathique de Pauteur que par son affirmation catégorique d’un réalisme onto-
logique qui sur aucun point n’admet les théses de ce phénoménisme rationa-
liste qu’il dénonce avec vigueur chez le pére de la philosophie moderne.

Verrons-nous, un jour ou l'autre, sortant de nos milieux académiques
protestants, un ouvrage de la méme envergure, étudiant avec la méme péné-
tration, sans pour cela renier en rien nos convictions religieuses, I'un des
grands docteurs du catholicisme, de ceux qui comptent parmi les adversaires
de la Réforme ? Cette critique approfondie du cartésianisme, qui est en méme
temps un hommage a la mémoire de Descartes, nous apparait comme une
preuve de force intellectuelle de la part de ce philosophe néo-scolastique qui
montre par la que les disciples de saint Thomas ont cessé de vivre en vase
clos et ne craignent pas de se mesurer 4 armes égales avec leurs opposants.

Edm. ROCHEDIEU.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8., t. XxXvI (NO 109, 1938). 22



338 . COMPTES RENDUS

René Le SennE, Obstacle et valeur. Paris, Aubier, 1934, 351 p.

Sous ce titre, M. Le Senne nous présente toute une philosophie, un édifice
presque achevé.

Avant de construire, l’auteur explore le terrain a batir, détermine son
orientation, fixe ses limites. La philosophie est un effort de I’homme pour
connaitre le réel et cet effort ne peut s’exercer en dehors de expérience.
Celle-ci est donc P'unique sol sur lequel peuvent s’élever les constructions
valables de notre pensée, ou, sil’on veut d’une autre image, le regard humain
ne scrute jamais d’autre horizon que celui ou 'expérience ’enferme (p. 9-13).
Mais cette limitation de I’activité philosophique a I’expérience n’est recevable
qu’a la condition de ne négliger aucun des aspects de celle-ci. L’expérience
morale et esthétique est aussi importante que ’expérience scientifique (p. 25-
31), et nous devons faire 4 nos jugements de valeur une place aussi large
qu’a nos jugements d’existence. Nous ne pourrons ainsi nous fier ni a la
seule intuition, qui ne nous donne du réel que P’aspect continu et qualitatif,
ni a la seule analyse de la raison, qui nous fait connaitre le seul discontinu.
Pour que notre expérience soit compléte, il faut unir les deux méthodes,
compléter Bergson par Descartes (p. 31-41). La philosophie devient alors la
description de la conscience que I’homme prend du réel; elle doit épuiser
toutes les attitudes que ’esprit humain peut revétir en face du donné, celles
qui relévent de sa conscience théorique, qui constate, comme celles qui
appartiennent a sa conscience morale ou esthétique, qui apprécie (p. 41-49).
Toute expérience de la conscience peut prendre deux aspects : ’un, subjectif,
qui exprime la certitude, la confiance du sujet ; ’autre, objectif, qui porte
sur Pexistence de P’objet. Lorsque ces deux aspects concordent en nous, nous
devenons le siége d’une évidence universelle (p. 56-57).

C’est ainsi que trois caractéres de P’expérience s’imposent 4 nous comme
vérités universelles et croyances unanimes. Nous les constatons dans toute
description de la conscience en méme temps que nous exigeons qu’il en soit
ainsi: c’est Pexistence corrélative de la multiplicité et des unités dans I’ex-
périence et c’est ’afirmation que toute présence est ’absence d’autre chose,
que le non-étre est postulé par I’étre (p. 58). La multiplicité est afirmée a la
fois par le donné, qui ne pourrait sans se détruire lui-méme se poser comme
une unité absolue, et par le sujet connaissant, qui ne peut comprendre son
objet qu’en se distinguant de lui et le décrire que par voie de différenciation,
de comparaison et de définition, ce qui suppose I’existence d’une multiplicité
dans le donné (p. 60-64). Mais, d’autre part, celle-ci est toujours composée
d’unités, Elle apparait comme une réalité intermédiaire entre une unité
inférieure et une totalité supérieure ; le donné, donc, ne peut manifester de
multiplicité qui n’emprunte a 'unité ses éléments constitutifs. De méme,
notre esprit exige sans cesse la réduction du multiple dans lordonnance
d’un tout (p. 64-68). Cependant, le tout que réclame notre conscience ne se
présente jamais comme une progressive intériorisation des éléments du réel,



COMPTES RENDUS 339

qui les ferait rentrer les uns dans les autres et retrouver en chacun d’eux le
tout : celui-ci les constituerait en méme temps qu’il se refléterait en eux. En
réalité, le tout est toujours composé de parties distinctes et séparées, non
absolument sans doute, mais de maniére cependant assez nette, pour que
toute donnée fasse sentir aussi bien que sa propre présence ’absence d’autre
chose. L’esprit exige également cette différenciation pour ne pas confondre le
donné dans une grisaille uniforme, mais pour conserver a chaque élément
son caractére original opposé a celui des autres (p. 70-74, 78-79). Ainsi, par
ces trois caractéres universels qui s’imposent a la conscience, I'expérience
nous met en garde a la fois contre la philosophie de I'identité, qui ne voit que
le méme, et contre la philosophie des essences séparées, qui perd de vue les
relations, oublie le méme pour ne conserver que ’autre. La vraie philosophie
s’efforcera de maintenir la double réalité de Pétre et du non-étre, qui, loin
de s’opposer, s’interpénétrent et assurent la relation nécessaire du méme et
de Iautre en respectant la nature de ceux-ci (p. 75-76).

Il ne saurait donc y avoir d’unité dans Pexpérience, puisque celle-ci se
ferait au détriment du non-étre et de la multiplicité, mais il peut y avoir une
unité de Pexpérience, fondée sur le respect de tous ses éléments constitutifs
(p.- 79-81). Encore faut-il nous assurer constamment que cette unité rend
bien compte de I'expérience dans sa totalité, c’est pourquoi M. Le Senne ne
peut se rallier ni a une unité d’ordre purement rationnel, a laquelle Pexpérience
reste irréductible, ni 4 une unité qui néglige notre exigence de liaison logique,
comme I’élan vital bergsonien. Pas plus que Pexpérience ne peut étre réduite
a 'idée, pas plus elle ne peut se passer de celle-ci (p. 82-84). Ce que réclame
Pexpérience, c’est donc une unité d’ordre idéo-existentiel, ou les relations
intellectuelles, établies par notre conscience, rencontrent la liaison existen-
tielle qui ordonne les choses. Cette unité n’est pas toujours réalisée, un divorce
peut souvent exister entre lordre de notre conscience et celui du donné ;
néanmoins, cette unité seule peut rendre compte de Pexpérience sans la
déformer. Celle-ci, quelle qu’elle soit, oscillera toujours, dans les relations
qu’elle établit, entre un péle existentiel et un pdle idéel. La perfection de son
unité dépend de Péquilibre qu’elle réussit a maintenir entre cux deux et qui
fait naitre en nous le sentiment de la conviction (p. 84-89). L’unité de 'expé-
rience s’oppose ainsi a toutes les unités qui s’isolent ou se groupent en elle et
on la définira tout d’abord négativement (p. 8g). Elle ne sera ni le monde ni
la substance ni I’étre ni la forme ni un équilibre ni un moi ni Dieu ni un idéal.
Aucune de ces réalités ne peut prendre place dans expérience sans s’op-
poser a quelque chose d’autre qu’elle-méme, et par conséquent aucune
n’épuise Pexpérience, aucune méme n’en peut étre le siége (p. 9o-g8).

Aprés avoir ainsi écarté toutes les formes incomplétes et insuffisantes de
Punité de Pexpérience, M. Le Senne trouvera enfin le lieu de celle-ci dans le
«je », considéré nullement comme un moi personnel, mais comme un simple
sujet réceptif de tout ce qui se passe et par la susceptible d’exprimer "unité
d’aperception de Pexpérience (p. 98-101). Deux caractéres, correspondant a



340 COMPTES RENDUS

ceux que nous avons précédemment accordés & P’expérience, définiront le
«je». L’un, que nous appellerons son universalité, s’efforcera d’organiser
Pexpérience, de P'informer en la déterminant ; 'autre, qui sera sa sublimité,
exprimera au contraire le constant débordement de lexpérience hors des
limites ou la détermination voudrait la contenir, le perpétuel renouvelle-
ment, imprévisible et mystérieux, de Pexistence des choses. L’expérience
peut ainsi s’ordonner autour de Iunité du « je », qui nous empéche de nous
perdre dans ’abstraction des déterminations et nous permet, d’autre part,
de sans cesse informer I'indéterminé existentiel (p. 104-116).

M. Le Senne n’a fait jusqu’ici que fixer soigneusement les conditions de
Pexpérience, ses principes fondamentaux et les éléments de sa structure ; il
ne ’a pas encore décrite dans ses différents moments, ce qui est la tiche
propre de la philosophie, a laquelle il va se consacrer maintenant jusqu’a la
fin de son livre. La premiére forme d’expérience que nous rencontrerons,
et qui marque le premier contact de ’homme avec le réel, est celle de la sponta-
néité naive (p. 117). Clest le premier élan qui porte ’homme au-devant des
choses pour communier avec elles. Il n’y a encore ni séparation d’avec
Pobjet ni jugement sur celui-ci, mais le sujet, sans désir ni regret, est tout a
la joie de se donner, dans un perpétuel présent, a ’élan qui ’entraine (p. 118-
133). Pourtant, ce premier mouvement qui nous pousse corps et dme vers
autre chose que nous-mémes et qui, livré a lui seul, peut devenir orgueilleux,
agressif et exclusif, est arrété un jour dans sa course ; il rencontre un obsta-
cle — événement ou accident quelconque — qui contraint le «je » a rompre
cette communion ou il se complaisait et a faire intervenir la conscience
réfléchie (p. 133-148).

Ce fait existentiel, qui a brisé son élan, va amener le « je » 4 constater en
lui la limitation d’un moi qui s’oppose a lobstacle. Mais, d’autre part, il
sentira Pinfinité de Dieu au dela de la limite, car il ne comprendra la limite
que par Pillimité qui permet a celle-ci de naitre ; Punité du « je » connait alors
sa double participation a un moi limité et 4 un Dieu infini (p. 148-152). L’obs-
tacle est donc un élément essentiel de ’expérience, puisque par lui le « je »
passe de la spontanéité naive a la conscience réfléchie, qui ouvrira pour
I’homme une nouvelle phase d’activité dans sa conquéte du réel. Momenta-
nément arrétés par l’obstacle, nous prenons conscience de notre détermi-
nation, nous nous heurtons a elle. Mais, en méme temps, nous trouvons la
force nécessaire pour dépasser nos limites, pour donner a la détermination
du moi, qui serait frappée de stérilité, une valeur, dés I’instant ou nous pou-
vons, au licu de la refermer sur elle-méme, la diriger vers Dieu, vers ce qui
est indéterminé et sans limites (p. 152-154). Loin de chercher 4 supprimer
Pobstacle en introduisant le monde existentie]l dans un monde idéel, a la
maniére des idéalistes, ou en confinant le moi dans un monde phénoménal,
c’est-a-dire en ’empéchant de sortir de ses limites, a la maniére de certains
réalistes, il faut, au contraire, maintenir l’obstacle a sa place, comprendre
que c’est grice a lul qu’apparaissent dans le « je » a la fois le moi et Dieu, le



COMPTES RENDUS 341

déterminé et I'indéterminé, la possibilité pour nous de saisir notre limitation
et de la dépasser (p. 155-160).

Nous aurons donc, dans la suite de notre description de ’expérience, a
nous occuper des deux aspects que nous avons vu prendre a celle-ci chez
Phomme, au stade de la conscience réfléchie. L’un sera celui de la détermi-
nation et de lobstacle ; Pautre, celui de la valeur et de I'indéterminé, tous
deux présents en nous (p. 160-162). Examinons tout d’abord la détermination.
Elle se présente comme une localisation des choses, qui les sépare les unes des
autres par la limitation qu’elle leur impose ; si elle était absolue, elle consti-
tuerait des choses en soi (p. 162-164). Elle a donc un caractére négatif, puis-
qu’elle s’oppose aux autres déterminations et offre une résistance, un obstacle
a Desprit (p. 164-165). Celui-ci, grace a Iidée, franchit cette limitation de
Pobjet existentiel ; mais, a son tour, I'idée a besoin d’une nouvelle détermi-
nation, pour ne pas rester abstraite, pour prendre pied dans lexistence.
Ainsi, constamment dépassée, la détermination est constamment exigée ;
elle se détruit, pour se reformer sans cesse et, par ce jeu, expérience main-
tient le caractére idéo-existentiel qui lui est propre (p. 165-168). La déter-
mination aura ainsi, d’une part, un caractére analysable pour lesprit, elle
se préte a l’établissement de rapports intelligibles qui la définissent. Mais
clle se présente, d’autre part, comme un donné sensible et opaque, qui ne se
laisse pas entiérement pénétrer par ’analyse de Pesprit (p. 168-169). Enfin,
la détermination ne peut subsister par elle seule, elle a besoin des autres
déterminations pour se comprendre (le limité ne se comprend que par ce qui
le limite) et elle ne s’élévera a la hauteur du plan de D’expérience que par
Pactivité que la conscience exercera sur elle et qui la complétera : le parfum
d’une fleur, par exemple, ne se comprend que par sa relation avec d’autres
parfums et il ne connaitra sa plénitude existentielle que lorsque la conscience
aura exprimé la joie ou le plaisir qu’elle éprouve a son contact (p. 173-175).

La valeur est le non-déterminé, source des déterminations. Elle est diffuse,
sans parties, sans limites ; telles la bonté ou la beauté. Elle est transcendante
a nous, en ce sens que nous ne pouvons jamais ’embrasser tout entiére ;
mais, cependant, notre existence est une coupe dans la valeur, nous pouvons
donc Papprocher (p. 176-180). Sur le plan ou nous vivons, la valeur s’est
difractée en existences, qui sont ainsi posées entre I’absolu de la valeur et
le néant (p. 180-181). Clest donc la valeur qui donne aux déterminations
leur portée existentielle ; sans elle nous nous séparerions de lexistence, car
les déterminations, abstraitement, ne sont que ce qu’elles sont, elles n’ont
encore ni sens ni orientation. La valeur va leur en conférer une et les
faire participer réellement a Pexistence en les situant par rapport a un péle
positif et négatif : vrai et faux, bien et mal, beau et laid ; la valeur est tou-
jours bi-polaire (182-183). Son siége naturel est notre dme, lintelligence
n’est pour elle qu’un moyen d’expression ; les relations établies par notre
raison n’épuisent nullement la valeur. L’idée qu’on se fait intellectuellement
de celle-ci est toujours inférieure 4 ce qu’elle est ; ce n’est qu'une approxima-



342 COMPTES RENDUS

tion, dont la justesse dépend du sens que nous avons de la valeur, qui
dépasse infiniment l'intelligence (p. 183-184).

Quels sont les rapports que soutiennent en nous déterminations et valeur ?
C’est la question qu’il faut résoudre maintenant pour parfaire la description
de Texpérience que nous avons commencée. La valeur seule se suffit a elle-
méme. Cependant, notre monde ne peut se passer de la structure des déter-
minations, en vertu méme du caractére borné et limité de tout ce qui existe.
Notre moi ne peut s’élever a la valeur qu’a travers les déterminations qu’il
franchit successivement jusqu’a ce qu’il arrive a la communion en Dieu, au
bonheur. Ainsi, les déterminations en elles-mémes ne sont rien ; elles nous
préservent de I’anarchie, permettent aux hommes de communiquer entre
eux et d’organiser le monde, mais tout ce travail reste parfaitement stérile
et vain, si la valeur ne vient pas le féconder et lui assurer son sens dans
Pexistence. D’autre part, sans les déterminations, nous ne pourrions jamais
espérer appréhender la valeur, dont le caractére d’indétermination infinie
nous échapperait toujours (p. 187-193). L’expérience exige, pour satisfaire
la nature idéo-existentielle de son unité, le double jeu en nous de la déter-
mination et de la valeur, que le moi doit s’efforcer de maintenir aussi équi-
libré que possible, bien qu’il ait la tendance de pencher plutét vers 'un ou
vers Iautre péle (p. 195-198). En particulier, le moi se laisse trop volontiers
entrainer vers une représentation scientifique du monde, qui n’est qu’orga-
nisation du détail, privé de valeur. Il ne faut point oublier que I’existence
ne peut étre ramenée aux déterminations, elle dépasse celles-ci et P’expres-
sion de cette prévalence est la liberté (p. 200-208).

Celle-ci posséde trois moments. Dans le premier, elle est indépendance et
permet au moi de se détacher de ses déterminations pour les juger. Dans le
second, elle devient une recherche du moi qui se dirige vers Dieu. Enfin,
dans le troisiéme moment, elle féconde la volonté qui surgit de Pobstacle,
elle ouvre ’ame a Dieu et permet ainsi au moi de s*élever a la valeur. La
liberté est une inspiration totale de tous nos actes, qui ne s’épuisent jamais
dans leur fin immédiate, mais dépendent de Dorientation générale donnée
a toute notre personne par notre libre aspiration vers la valeur. Clest au
stade de cette orientation que se fait la communion entre les hommes, aprés
que les déterminations aient été reliées entre elles, puis exhaussées sur le
plan de la valeur (p. 210-219).

Nous en arrivons ainsi & examiner le terme supréme, vers lequel tend 1'ex-
périence de notre moi, soutenue par la volonté. Dans l'unité idéo-existen-
tielle du «je», Dien garantit a la fois la détermination nécessaire a notre
structure et le rattachement de celle-ci & existence. Il assure, en outre, la
valeur, c’est-a-dire la possibilité pour nous d’ouvrir notre existence bornée
a une réalité infinie qui la dépasse. Nous trouvons donc en Dieu la garantie
que le « cogito » est double et que le réel ne se confond pas avec I’idéel ; aux
relations purement intellectuelles, qui relévent de la détermination, viennent
s’ajouter les relations existentielles, qui relévent de la valeur. La présence



COMPTES RENDUS 343

de Dieu en nous permet au moi de se constituer sur ce double plan, confor-
mément aux exigences de sa nature (p. 219-223).

Nous pouvons maintenant déterminer ce que sont, au sein de I’expérience,
les rapports de Dieu avec ’homme. Le moi est au carrefour de la détermination
et de la valeur. §’i se sépare de Dieu, il se précipite dans la détermination
pure, C’est-a-dire dans I’abstraction des relations intellectuelles qui n’ont
plus de liens avec existence ; en se privant de Dieu, le moi se prive de la
valeur et par la-méme s’anéantit (p. 223-233). Mais, d’autre part, on ne peut
comprendre Dieu en dehors du moi et de la détermination. Sans doute, Dieu
et la valeur sont-ils infinis, mais ils veulent &tre vivants et créateurs; la
valeur qui ne crée pas est inconcevable. Dieu, sans se diminver par 14 (car la
raison de son action est ’amour), suscite des limites et des obstacles, pour
que la valeur sorte de I’indétermination stérile ou elle resterait et s’exprime
dans les créatures finies que Dieu a voulues. Dieu et le moi ne peuvent se
comprendre en dehors de leurs relations. Le moi n’est rien sans Dieu et la
valeur ne peut trouver moyen de s’exprimer en dehors de toute détermina-
tion ; mais la finité de Dieu est voulue par lui, tandis que celle de ’homme
lui est imposée par sa nature (p. 233-240).

I’homme ne pourra trouver la perfection que dans la beauté ; mais il peut
s’élever vers Dieu par l’effort de tout son étre (intelligence et sensibilité
comprises), par la philosophie, la science et la théologie. Ces disciplines seront
imparfaites, car toujours enfermées dans le monde de la détermination; de
toutes fagons, P'infini de la valeur échappe & I’homme, puisque méme la
beauté, qui en est la plus fidele expression, est encore une détermination de
la valeur (p. 241-250). A la fois immanent et transcendant au moi, Dieu sort
le «je » de son indifférence pour 'inviter 4 se diriger vers la valeur, le garder
a la fois d’'un humanisme individuel, qui le referme sur lui, et d’'un humanisme
social, qui le limite & un idéal abstrait (p. 250-265). Nous parvenons ainsi &
la fin de la description de D’expérience, dont les trois moments essentiels
peuvent se résumer dans trois attitudes de ’homme en face du réel. La pre-
miére est passive : ’homme reste écrasé par P'obstacle qui se dresse devant
lui; il subit la détermination comme une étrangére et s’il persiste dans
cet état d’impuissance, il se condamne a la destruction de lui-méme (p. 266 ;
p- 285-293). Puis, ’homme se ressaisit, il trouve dans son intelligence la force
de se détacher des déterminations pour les examiner et les mettre en relations ;
il organise et ordonne ’obstacle qui tout a ’heure Popprimait. Mais cet effort
est encore insuffisant. L’intelligence a elle seule est stérile, neutre, imperson-
nelle ; elle éloigne P’homme de Pexistence, le replie sur lui-méme et enferme
dans un systéme clos de relations abstraites, ou il dépérit. Les déterminations
sont indispensables et le travail de 'intelligence utile, mais toute cette activité
doit étre mise au service de la valeur et non se prendre elle-méme pour fin.
Seule la valeur peut donner un sens aux déterminations, qui, par ailleurs,
représentent le seul chemin qui nous permette de sortir de nous et de nous
approcher de Dieu (p. 267-284, 293-310). Enfin, ’homme peut connaitre la



344 COMPTES RENDUS

plénitude de Pexistence, le complet épanouissement de son moi, ’affirmation
de sa personnalité, lorsqu’il se décide a diriger toutes ses déterminations vers
Dieu et qu’il regoit de celui-ci Dinspiration qui lui permettra de les
valoriser. C’est seulement en maintenant un contact constant avec Dieu,
source de la valeur, que ’homme pourra consacrer a ses déterminations leur
véritable sens et les dépasser en s’élevant a travers elles plus pres de ’absolu,
dans la communion duquel il aspire a vivre, Cette tiche n’est d’ailleurs jamais
achevée, car I’élan de ’Ame ne peut se maintenir que par les obstacles qui I’ar-
rétent et qu’elle domine sans cesse, tandis que la valeur ne peut jamais s’épui-
ser tout entiére dans aucune détermination particuliére. Notre personne aura,
en définitive, une existence toujours entravée par les obstacles, mais toujours
dirigée vers la valeur ; elle ne peut participer 4 I’infini de celle-ci que dans le
fini des déterminations (p. 310-323).

Cet examen de Pexpérience totale de notre conscience aura la conclusion
suivante. Par deld la science, la philosophie et I’art, seule la religion peut
assurer a I’homme le salut de son existence. Séparé de Dieu, ’homme est
condamné 4 I’anéantissement ; uni a Dieu, soutenu par Pinspiration divine,
il atteint au plus noble accomplissement de lui-méme. Tel est le schéme
général dans lequel vient s’inscrire la destinée de toutes nos personnes, I’ex-
périence de toutes nos consciences, le jeu de toutes nos facultés, Il restera
encore a chacun de nous le devoir d’appliquer ce schéme aux conditions par-
ticuliéres de notre individu et de Putiliser au mieux de nos ressources et de
nos dons individuels pour conquérir librement la part de valeur a laquelle
peut prétendre notre personne (p. 329-344).

La philosophie de M. Le Senne, comme notre exposé a essayé de le montrer,
est tout entiére dominée par trois idées : celle de conscience, celle d’obstacle
et celle de valeur. Nous voulons, en terminant, rapidement examiner ces
trois notions pour caractériser avec plus de précision la pensée de M. Le Senne
et en dégager les positions essentielles.

Dés le départ, M. Le Senne cherche a satisfaire les exigences de 'idéalisme
et du réalisme, a tenir entre eux la balance égale ; sa philosophie sera une
philosophie de la conscience. Mais celle-ci n’aura pas pour mission de cons-
truire le réel dans la progressive intériorisation de ses relations ; pas davan-
tage, elle ne consentira a devenir le miroir fidéle d’une réalité étrangére a
elle. Sa prétention est beaucoup plus simple : la conscience est elle-méme la
réalité. Elle devient ainsi un donné, qui se manifestera dans P’expérience —
aussi bien intellectuelle que morale et esthétique — faite journellement par
nous, et hors de laquelle il n’y a rien & chercher. La philosophie sera la
description de cette expérience, c’est-a-dire de toute la réalité contenue
dans la conscience. C’est 4 Pintérieur du « je», unité d’aperception de la
conscience, que doivent se concilier toutes les antinomies du réel : moi et



COMPTES RENDUS 345

Dieu, obstacle et valeur, idée et existence, Au lieu de chercher 4 définir le
role de la conscience dans une réalité ou on lui fait exercer une activité plus
ou moilns créatrice et d’instaurer ainsi un débat sans issue, ol tour a tour
idéalistes et réalistes marquent des points, on fait de cette conscience la
réalité¢ elle-méme, conférant a celle-ci un caractére idéo-existentiel, qui
semble satisfaire les exigences des deux adversaires précédents.

Mais, suffit-1l vraiment d’avoir introduit dans unité de la conscience les
deux perspectives rivales de la réalité pour que toute difficulté soit aplanie ?
Il n’en est malheureusement rien et la lutte reprendra de plus belle a I'inté-
rieur de la conscience, dont on aura, sans profit, embrouillé les différents
aspects. En effet, il faut distinguer la conscience en tant que résultat plus
ou moins définitif de notre expérience du réel, constatation de I’état de nos
recherches — que celles-ci aient été poussées dans un sens réaliste ou idéa-
liste — et la conscience en tant qu’activité de juger, manifestée par le sujet
et constituant un élément essentiel de la réalité. Or, que j’identifie la réalité
avec une certaine expérience de la conscience, que je déclare celle-ci de
nature idéo-existentielle, la question reste entiérement ouverte de savoir
comment cet équilibre 1déo-existentiel s’obtient et se maintient. Je ne sup-
prime nullement le probléme que pose la présence en moi d’une activité de
juger, dont je dois déterminer le réle qu’elle joue 4 1’égard de son objet ; ce
réle peut étre de simple assimilation comme de pure création. Ainsi, il nous
parait sur ce premier point que M. Le Senne n’a pas suffisamment distingué
dans la conscience I’élément d’activité et de jugement, qui ne peut étre ramené
a un simple donné et a la simple description d’une expérience. Il exigera qu’on
détermine sa place et son rang dans la réalité, autrement dit qu’on choisisse
entre I'idéalisme et le réalisme. Si une solution intermédiaire existe, ce n’est
certainement pas en détournant la conscience de son sens qu’on la trouvera.
L’existence de la conscience pose le probléme de I'idéalisme et du réalisme,
elle ne le résout pas. Preuves en solent les difficultés qui vont surgir pour
M. Le Senne dans la conciliation qu’il tente, 3 Pintérieur de la conscience,
entre P’obstacle et la valeur, qui sont, sur le plan ou il a choisi de placer la
réalité, Dexpression du principe d’unification et du principe de créa-
tivité.

Occupons-nous tout d’abord du premier. I’obstacle apparait comme une
limitation du moi & Pintérieur de la conscience ; le moi découvre qu’il n’est
pas seul au monde, que d’autres choses existent que lui, bref, qu’il est dans
un monde composé d’unités discrétes. Ici déja, nous semble-t-il, il faut dis-
tinguer I’acte par lequel nous prenons conscience d’un donné extérieur a nous
et ce donné lui-méme, dont les déterminations existent antérieurement a la
constatation que nous en faisons. Ainsi, il semble que détermination et exis-
tence — ce qui implique valeur pour M. Le Senne — se rencontrent en dehors
de la conscience pour constituer la réalité des objets, des événements et des
accidents auxquels notre moi viendra se heurter. Nous n’arrivons pas a com-
prendre comment ces déterminations seraient dans la conscience avant que



346 COMPTES RENDUS

celle-ci ne leur ait ouvert sa porte et comment elles parviendraient a se
constituer sans se lier dés lorigine existentiellement a un objet.

Mais la raison d’étre des déterminations n’est pas pour M. Le Senne de
séparer, c’est au contraire d’unir. Elles assurent, en effet, la communication
entre les hommes, P’établissement de relations entre les choses ; elles forment,
en un mot, ’organisation et la structure du monde, grice a Pactivité unifica-
trice de notre intelligence qui s’exerce sur lui. Aprés avoir été un moment de
Pexpérience interne de la conscience — ce qui nous a forcé a faire les réserves
formulées plus haut — les déterminations deviennent maintenant pour M. Le
Senne un donné pour notre raison. Nous n’apercevons plus, dés lors, le béné-
fice qu’il y a a considérer la détermination comme un élément constitutif de
la conscience, puisque celle-ci se comporte a son égard comme si la détermi-
nation était un objet extérieur a elle qu’elle cherche a unifier et & organiser.

Cette activité unificatrice et organisatrice de la conscience trouvera sa
contre-partie dans une activité créatrice qui opposera l’originalité irréductible
des étres a I’identité de leurs relations. M. Le Senne appelle cet aspect de la
conscience la valeur et c’est pour lui la source de I’existence. A notre sens,
la détermination objective des étres discrets dans Punivers est déja accom-
pagnée d’'une manifestation d’existence ; la remarque de M. Le Senne n’est
donc valable que pour les constructions de la raison faites a partir de ces
déterminations. Celles-ci ont, en effet, besoin, pour ne pas se perdre dans de
pures relations abstraites, de trouver une armature existentielle.

Mais, encore ici, la valeur nous semble revétir deux aspects qui doivent
étre distingués. Le premier pourrait étre appelé la qualité intrinséque de
chaque étre, qui fait qu’il est lui et pas un autre. Cet aspect de la valeur
n’appartient pas a la conscience, elle en prend simplement connaissance. Il
participe au donné tout comme les déterminations, avec lesquelles il constitue
la réalité fonctionnelle des objets présentés a la conscience. L’autre aspect
se référe a une activité de la conscience qui, conformément aux normes de
valeur : vrai et faux, bien et mal, beau et laid, cherche a constituer le donné
dans sa réalité morale et esthétique, comme dans sa cohérence avec la pensée.
L’homme tout entier avec sa sensibilité, sa volonté et son jugement contribue
a édifier I’art, la morale et la science, dans lesquelles sa puissance créatrice
s’unit & son activité unificatrice pour exprimer les trois ordres de la valeur.
Ainsi, la valeur est une construction de ’homme et non, comme le veut
M. Le Senne, un champ supérieur de la réalité, vers lequel Dieu nous pousse,
car on ne peut détacher la valeur de son objet. Cette valeur indéterminée,
infinie, qui s’appelle Dieu, M. Le Senne reconnait qu’elle ne nous est acces-
sible qu’a travers des déterminations. Nous irons plus loin et nous dirons
qu’elle est pour nous, elle-méme, une détermination. La valeur absolue de
M. Le Senne est, si 'on veut, un concept limite, connu seulement par
les normes inscrites en nous, qui nous invitent, non pas a pénétrer dans
Pinfini mystérieux du Vrai, du Bien et du Beau, mais a ordonner, selon ces
trois valeurs, le donné qui se présente 4 nous, par une activité incessante de



COMPTES RENDUS 347

création et d’organisation. En résumé, nous dirons que la conscience ne
parait pas pouvoir exister sans un objet, un donné, qui se présente dans des
structures déterminées, possédant chacune la marque d’une valeur originale.
La conscience exerce a I’égard de ce donné une double activité, ordonnatrice
et créatrice, qui trouve sa source dans notre raison et dans les opposi-
tions de valeur dont nous sommes le siége. Les deux « moments » de Pexpé-
rience que M. Le Senne décrit, celui de I’obstacle et celui de la valeur, ne
marquent donc pas le passage, selon nous, d’un degré de la réalité a un autre
plus élevé, car nous ne saurions sur quelle base asseoir une pareille représen-
tation du réel. Ils sont Pexpression d’une double activité fonctionnelle de la
conscience, qul a le constant souci d’assurer la cohérence universelle des
valeurs discrétes qu’elle crée.

Ce qui nous parait manquer, en définitive, a la philosophie de M. Le Senne,
c’est le caractére actif de la conscience : celle-ci n’est pas seulement le « mi-
lieu » qu’ont choisi ’absolu et le néant pour se rencontrer et faire jaillir la
réalité imparfaite de notre moi et du monde. La conscience participe 2 la
construction de I'univers, né du donné, qui s'impose a elle avec toutes ses
conditions d’existence, et des normes de valeur, dont le fondement dernier
lui échappe, mais qui permettent son action et la dirigent, sans, pour autant,
la déterminer rigoureusement.

André BURNIER.

Edmond Privar, Sagesse de POrient : au dela des Religions, Paris, Rieder,
1936. 130 p.

Voici un petit volume qu’on mettra facilement dans sa poche pour empor-
ter en promenade et qu’on lira dans cette atmosphére de détente recueillie
qu’inspire un beau paysage. Il fait a la fois rentrer tout au fond de soi-méme
et dominer de trés haut ’agitation des hommes sur la planéte. Chose qui mérite
d’étre soulignée, il est écrit avec aisance, lucidité et finesse. Edmond Privat,
auquel nous devons déja d’excellents livres : Le Choc des Patriotismes, Aux
Indes avec Ghandi, Le Chancelier décapité (Thomas More) et, ces toutes der-
niéres semaines, L’ 4me anglaise, a mis dans ces quelques pages quinze ans de
recherches et toute son 4me. Et pourtant rien qui soit abstrait ni trop concis,
rien qui interposec entre le lecteur et 'ouvrage Pécran, souvent fatal, d’une
« technique ». Autour de Peeuvre de Privat on sent une atmosphére de trans-
parence morale ct de finesse spirituelle qui donne & Sagesse de POrient tout
son prix. Mais de quoi s’agit-il en fait ?

En exergue un mot révélateur, tiré du Tao-Té-King : « Le cceur du sage
n’est plus le sien. Il se met a4 la place des autres ». On débarque a Ceylan, «on
s’enfonce dans les ténébres odorantes et chaudes, on glisse 4 travers une végé-
tation pleine de bourdonnements », on s’assemble sur les ruines d’une ville
morte : Anaradapura. «La nature a tout recouvert. Elle est si féconde a
Ceylan que des feuilles poussent au baton du pélerin qui le plante en terre. »



348 COMPTES RENDUS

Et voila 'atmosphére créée. Des inconnus s’installent parmi les ruines : une
Américaine, un couple anglais, un jeune Arabe, un Persan, quelques Hindous,
deux Chinois, un Japonais, un Birman. Une discussion va s*élever entre eux,
courtoise, plus exactement une communion de paroles, a la recherche de ’Ame
humaine dans ce qu’elle a de plus grand, de plus désintéressé ; dans la mesure
ou son harmonie révéle une Présence, celle de Dieu. Et voila tout Pouvrage :
«2 la recherche de Dieu», par deld les religions en tant qu’organismes
sociaux, au cceur des religions dans la mesure ou elles révélent 4 ’homme cette
intériorité pure qui est celle des grands mystiques.

Il convient d’insister sur ce fait capital : toute religion a ses aspects supé-
rieurs et d’autres moins édifiants, sa révélation du Dieu vivant et ses carica-
tures de la divinité mise au service des instincts et des passions parfois les
plus bas. Ce que Privat met en lumiére, c’est toujours I’aspect supérieur.
Chacun vient tour a tour témoigner de sa fol, citer les textes les plus beaux
de la révélation qu’il tient pour décisive, et cela sans esprit de dénigrement,
sans orgueil de groupe. Comme nous ’a assuré un spécialiste de P’histoire des
religions, le choix des textes est heureux et témoigne d’une connaissance appro-
fondie des religions de 1'Orient. L’auteur a beaucoup voyagé, beaucoup lu et
beaucoup observé : on peut se fier aux textes qu’il choisit ; il connait particu-
liérement bien les religions de I’Inde.

Ce que I’on retrouve partout, au-dessus de toutes les haines confessionnelles,
au centre des révélations diverses et dans le cceur des croyants, c’est une mys-
tique de ’amour dont témoignent tous ces textes sacrés : « Enseigne-moi, &
Dieu, que tout homme, si méchant qu’il soit 4 mes yeux, toi tu ’aimes encore »,
dit ’Islam. « L’un trouve son dieu dans I’eau, ’autre au ciel, ’enfant dans les
images, mais le sage au plus profond de soi-méme », déclarent les Qupanishads.
Les pages de Privat sur Bouddha sont excellentes ; signalons a ce propos son
interprétation du Nirvdna, si souvent mal compris. Puis vient la sagesse,
d’apparence un peu plate, de Confucius dont la perspective est redressée ; le
T ao est dégagé du matérialisme taoiste. Et enfin les grands traits de la révéla-
tion chrétienne a travers Emerson, Carlyle et saint Frangois, tragique contre-
partie des mystiques nationalistes, figurées sous leur forme la plus typique
dans le Shinto japonais.

Dans la derniére partie, comme au cours de la discussion, des passages des
Evangiles admirablement choisis, dégagés de cette banalité qui les prive de
leur force affective et effective, replacés dans une atmosphére d’universalité,
et non de secte ; signalons les quelques pages aigués sur les « étiquettes » et
les insignes !

Ce petit livre est donc une sorte de «concentré» des mille parfums qui
montent des grandes révélations religieuses. Loin de diminuer la portée du
message chrétien, cette méthode, faite & la fois d’intelligence et de bienveil-
lance, ne fait qu’en rehausser la signification spirituelle, puisqu’il s’agit tou-
jours et partout, pour I’auteur, du Dieu qu’on adore « en Esprit et en Vérité ».

Jean de la HARPE.



COMPTES RENDUS 349

Revue internationale de philosophie.

Sous ce titre vient de paraitre un nouveau périodique. La générosité d’un
mécéne belge anonyme permet de le lancer, malgré I’insécurité des temps.
La Revue internationale de philosophie parait a Bruxelles, sous la direction
de M. Jean Lameere, chargé de cours a ’Université libre de Bruxelles. Il est
assisté d’un comité consultatif, ou sont représentés les principaux pays
d’Europe et les Etats-Unis d’Amérique. Nous y relevons les noms de M. Ar-
nold Reymond pour la Suisse, de MM. G. Bachelard, E. Bréhier, E. Gilson
pour la France.

Le premier fascicule a paru le 15 octobre. Il est consacré 4 Malebranche,
a Poccasion de son tricentenaire, On y lit des études de MM. Jean Laporte,
Charles Blondel et Emile Bréhier, de la Sorbonne, de M. Henri Gouhier et, en
langue anglaise, de MM. T.-E. Jessop et R.-W. Church. Viennent ensuite des
notes, des analyses de livres et de périodiques.

L’originalité de la Revue sera de consacrer chaque fascicule a un philosophe,
a une doctrine ou a un probléme. Elle s’adressera pour cela aux spécialistes
les plus compétents et leurs études seront accompagnées de bibliographies.
Le second fascicule est d’ores et déja réservé a la phénoménologie de Husserl,
les suivants au réalisme anglo-américain, a la philosophie des valeurs. Les
travaux paraitront dans la langue de leur auteur.

Publication trimestrielle()) la Rewye formera un volume de 8co pages
environ par an. Sans faire double emploi avec les revues existantes, nationales
et souvent spécialisées, elle entend étre un trait d’union entre les philosophes
des principaux pays civilisés, qui s’ignorent trop souvent et qui paraissent
rarement contemporains les uns des autres. La Revue internationale de phi-
losophie espére établir, de maniére plus suivie que ne peuvent le faire des
Congrés quadriennaux, un contact entre les mouvements philosophiques des
différents pays et affirmer ainsi le caractére supra-national, humain, de la
réflexion philosophique. La Revue de Théologie et de Philosophie lui souhaite
de réaliser ce beau programme.

Marcel REYMOND.

Walther K@nvLer, Dogmengeschichte als Geschichte des christlichen Selbsthe-
wusstseins. Max Niehans, Zurich und Leipzig, 1938. vii-373 p. in-8o.

On se souvient peut-étre de la brochure publiée il y a trente ans sur I’his-
toire des dogmes par M. Gustav Kriiger, ot il opposait a la construction de
Harnack (élaboration et destinées du dogme grec) sa propre conception,
beaucoup plus large, d’une « Geistesgeschichte des Christentums ». Mais ce
programme était resté sur le papier; on pouvait méme se demander s’il
était réalisable. Or voici qu’une histoire des dogmes construite sur ce plan
vient de paraitre,

(1) Prix de I'abonnement pour la Suisse : 125 fr. belges ou 25 belgas par an. Ré-
daction-administration : 19, Avenue du Manoir, Bruxelles (Uccle). Les abonnements
partent du 15 octobre.



150 COMPTES RENDUS

Elle est Pceuvre du professeur Walther Keehler, jadis a Zurich, auquel
nous devons déja des monographies capitales, Zwingli und Luther (1924),
Ziircher Ebegericht und Genfer Consistorium (1932), sans parler de la part
qu’il a prise 4 la grande édition des ceuvres de Zwingli. M. Kcehler, qui
vient de prendre sa retraite, publie en guise d’adieu ses lecons d’histoire des
dogmes, Ce n’est pas un manuel sur le plan strictement historique qui
était de régle depuis Harnack et Seeberg, c’est une introduction aux pro-
blémes débattus par la pensée chrétienne dés ses origines.

La grande construction élaborée il y a cinquante ans par Harnack a subi,
dés lors, bien des critiques. Un théologien suédois, M. Gustav Aulén, I’a vio-
lemment attaquée, du point de vue de la théologie dialectique, dans sa bro-
chure : Die Dogmengeschichte tm Lichte der Lutherforschung (1932). M. Kcehler
se place, lui, 4 un point de vue tout opposé, celui de la phénoménologie de la
religion. Le christianisme, dit-il, est une «espéce» du «genre» religion. Il
faut donc chercher a saisir le mouvement propre de sa pensée dans le cadre
des grandes questions, qui sont celles de toutes les religions ; dans le cas par-
ticulier, cela signifie doctrine de Dieu et de ’homme, christologie, sotério-
logie, Eglise et sacrements, eschatologie. Il ne s’agit pas, on le pense bien, de
revenir a la vieille méthode des loc7 et d’énumérer minutieusement ce qu’ont
pensé de chacun des chapitres de la dogmatique confessionnelle Justin,
Irénée, Origéne, Athanase, etc. Il s’agit de saisir « die inneren Triebkrafte den
Lehrentwickelung », de déceler partout dans ce grand corps l'innervation de
la pensée ou vibre la vie.

Ce propos, formulé dans la préface, M. Kecehler ’a remarquablement réa-
lisé : partout on sent ’historien qui a fait le tour des problémes, le maitre qui
peut se permettre d’écrire une histoire des dogmes sans une note, avec une
bibliographie qui tient en trois pages et ou ne sont cités que quelques livres
et articles de revues jugés essentiels ! _

Dans un chapitre d’introduction il esquisse ’enseignement de Jésus, en
montrant comment telle parole du Maitre a servi de point d’attache a tel
ou tel développement dans la chrétienté. Puis viennent les chapitres consa-
crés a la notion de révélation, 4 la doctrine de Dieu, de I’homme, etc., dans
PEglise ancienne. Et cela toujours avec une connaissance approfondie des
textes, avec l’art de poser les questions essentielles, de faire les rapproche-
ments utiles, d’ouvrir de grandes perspectives. Deux chapitres sont consa-
crés au moyen Age, soit une vue générale, suivie d’un exposé des systémes
de Thomas d’Aquin, Duns Scot, Ockham et Eckart.

La logique efit voulu que M. Kcehler poussat son exposé jusqu’a nos jours,
puisque aussi bien « Phistoire des dogmes ainsi congue ne prendra fin qu’avec
la mort du dernier penseur chrétien» (p. 3). Malheureusement pour nous,
les nécessités pratiques de ’enseignement ont obligé 'auteur a s’arréter an
seuil du XVIe siécle. On le regrette d’autant plus que les pages ou il définit
la position de Luther en face du moyen 4ge sont d’entre les meilleures.

I1faut espérer que ce livre aux pages si denses trouvera un traducteur compé-
tent pour le mettre en frangais et un éditeur courageux pour offrir au public.

Henri MEYLAN.



	Comptes Rendus

