Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1938)

Heft: 106

Buchbesprechung: Comptes Rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

CuariEs GUIGNEBERT, Le Monde Fuif vers le temps de Fésus. La Renais-

sance du Livre, 94, Rue d’Alésia, Paris 1935.

Cet ouvrage est la continuation de I’histoire du judaisme que M. Lods avait
menée jusqu’au milien du IIe siécle avant J.-C. C’est en méme temps une
introduction au Fésus que Guignebert a publié en 1933. Dans cette période,
ot le monde antique est en pleine fermentation, histoire des faits est moins
riche que celle des idées. C’est surtout a I’étude de celles-ci que s’attachera
Pauteur. Comme il est préoccupé d’en déterminer les origines et d’en signaler
le complet épanouissement, on peut dire que son enquéte va du retour de
Pexil de Babylone au IIe siécle de P’ére chrétienne.

Le monde juif vers le temps de Jésus se présente sous deux aspects totale-
ment différents. Il y a d’abord le Judaisme palestinien dont Pétude remplit la
plus grande partie du volume (p. 7-271) et le Judaisme hellénistique ou
Judaisme de la Diaspora. Disons tout de suite que, pour M. Guignebert, celui-la
explique la «levée » de Jésus et celui-ci'incroyable expansion du christianisme
dans PEmpire romain,

L’ouvrage se divise en quatre livres dont les trois premiers sont consacrés au
monde juif palestinien et le dernier seulement a la Diaspora.

Dans le livre I, Pauteur — et c’est sa tiche la plus aisée — nous présente
les pays palestiniens vers le temps de Jésus au triple point de vue de la situa-
tion politique, de I’état des esprits et des institutions. A la base de cette étude
on reconnait la monumentale Histoire du Peuple Fuif I’Emile Schiirer. De la
trés riche littérature du temps nous ne possédons que des débris. Les docu-
ments proprement historiques sont surtout le premier livre des Macchabées,
qui nous rapporte la plus grande partie de ’épopée hasmonéenne, et 'ceuvre
de Joséphe. Malgré ses préjugés, ce dernier est une source de renseignements
précieux. Au nombre des documents religieux on range les écrits bibliques
postérieurs a Pexil, les Deutérocanoniques, les Apocryphes, parmi lesquels les
Apocalypses reflétent un des caractéres les plus curieux de cette époque, et la
littérature rabbinique. Celle-ci est abondante. Les Targums, « versions ara-
méennes d’un texte biblique écrit en hébreu» (p. 34), ne sont pas, dans leur
rédaction actuelle, antérieurs au Ier siécle aprés J.-C. Les enseignements des
grands rabbins, les commentaires du texte biblique et la tradition constituent



70 COMPTES RENDUS

respectivement les Talmuds, les Midrashim et la Mischna. 11 est difficile de les
utiliser, car «leur chronologie demeure incertaine et trouble, quand elle
n’est pas inexistante » (p. 39). Ajoutons que les écrits mischniques, les seuls
auxquels M. Guignebert ait parfois recours, ont été rédigés vers ’an 200 de
notre ére.

Dans la période qui nous occupe, I’histoire politique des Juifs se confond
avec celle de leurs maitres. A la domination perse s’était substitué le joug assez
léger des Ptolémées. Les Séleucides leur avaient succédé. Sous leur régne, a
cause de la tyrannie d’Antiochus Epiphane IV, se produit le soulévement
macchabéen. C’est une bréve éclaircie que la légende a démesurément agrandie
pour le malheur des Juifs. En effet, devenus les sujets d’Hérode-le-Grand,
puis de empire romain, ils espéreront toujours recouvrer leur indépendance.

Ces vicissitudes politiques n’ont pas été sans modifier la mentalité d’Israél.
L’exil déja avait produit dans la piété une transformation profonde. Le
iavhisme s’était transformé en «religion sombre et maussade». Le peuple vivait
«dans le sentiment chronique de sa culpabilité » (p. 60). Par voie de consé-
quence, le ritualisme prend un immense développement. Aprés la restaura-
tion, P’histoire des Juifs, privés d’indépendance politique, se confond avec
celle de leur religion. On assiste a4 la constitution de cadres sacerdotaux.
Ainsi apparait un organe exécutif de la communauté juive, le Sanhédrin,
dont les origines ne remontent pas au dela du séjour de Babylone, quoi qu’en
disent les rabbins. On est mal renseigné sur sa composition comme sur le
nombre de ses membres, « C’est le domaine propre de Paristocratie sacerdo-
tale» (p. 69). Ses compétences se limitent, semble-t-il, « aux affaires qui
intéressaient de prés ou de loin la vie religicuse » (p. 73). Elles pouvaient aller
jusqu’a la peine capitale. Le Temple reste 'intermédiaire nécessaire entre
Iavhé et son peuple. C’est le lieu ou la satisfaction s’accomplit par le sacrifice.
Ses gardiens, les prétres, jouissent d’une influence considérable. Outre les
grands dignitaires du Temple, le service était assuré par un personnel trés
nombreux, évalué a prés de 20 000 personnes et divisé en 24 séries. Chaque
classe officiait pendant une semaine, deux fois par an.

L’événement capital de la vie religieuse juive de la restauration, c’est la
souveraineté de la Thora. La Loi de Moise, dans la rédaction des scribes et des
prétres de Pexil, prend la premiére place. On ne se borne pas a 'observer,
elle devient ’objet d’un véritable culte. C’est «la régle intangible, la norme
absolue de toute vie religieuse, la source certaine de toute vérité selon Dieu »
(p. 86). Elle s’augmenta bientdt des Prophétes. Ceux qui Dinterpréteront et
Padapteront aux nécessités du présent et aux besoins journaliers des hommes
connaitront une fortune extraordinaire. Ce sont les scribes ou docteurs de
la Loi.

On a coutume d’opposer le formalisme des docteurs a ’enseignement de
Jésus. M. Guignebert insiste sur la piété des scribes qui se fondait sur «une
religion bien plus ardente et sincére, vibrante et vivante» (p. g6) que les
Evangiles et les historiens ne le laissent supposer. Il se référe a deux passages
tout évangéliques du traité de la Mischna, Pirké 4both I, 2 (et non I, 1, p. 96)



COMPTES RENDUS 71

et I, 5. Peut-étre ferait-il bien d’ajouter que la seconde de ces maximes est
encadrée par une recommandation a fréquenter les sages et une exhortation a
éviter tout entretien avec une femme (Pirké Aboth 1, 4 et 1, 5).

Une autre conséquence du régne de la Thora, c’est "apparition de la syna-
gogue. Elle est née de I’exil. C’est un « lieu de réunion pour les hommes pieux »
(p. 100), ot on lit et commente PEcriture, ou on chante des psaumes.
La multiplication du nombre des synagogues — il y en avait 480 a Jérusa-
lem au moment de la catastrophe de I’an 70 — témoigne, ainsi que certains
psaumes, de P’existence en Palestine d’une piété solide et vivante au temps
de Jésus.

Aprés avoir dessiné les cadres de la vie religieuse juive, ’auteur en examine
le fond. Il Pétudie d’un certain biais, sous le titre « Les Nouveautés et les
Influences étrangéres » qui font la matiére du livre IT (p. 111-208). C’est cer-
tainement le plus original de tout 'ouvrage.

L’étude du judaisme postexilique révéle la présence d’éléments étrangers
au iavhisme ancien, Ils ne peuvent résulter tous d’une évolution spontanée
de la religion. Le probléme des influences et méme des apports étrangers doit
étre posé. Les circonstances politiques de la Palestine ’ont mise en contact
avec des civilisations et des cultures diverses. Il serait incroyable que les
Juifs ne leur aient rien emprunté. Pour M. Guignebert, leur religion se serait
fondue en un syncrétisme, « la forme religieuse en faveur dans tout I’Orient »
(p. 116), si la maladresse d’Antiochus Epiphane IV n’avait provoqué un
repliement du iavhisme sur Jui-méme. Cette derni¢re hypothése a le tort de
méconnaitre le caractére trés particulier de la religion d’Israél. Elle se heurte
a d’autres affirmations du méme auteur : les membres de la Diaspora « ne se
fondent pas dans la population qui les environne, leur religion s’y oppose »
(p. 279) ou: « Si Israél a conservé son existence ethnique, c’est a sa religion
qu’il en est redevable » (p. 327).

L’auteur groupe les éléments étrangers incorporés au Judaisme sous deux
chefs principaux : 1. Les idées relatives a Dieu et 4 Phomme. 2. Le monde
et la destinée d’Israél dans le monde.

Dans la théologie postexilique, Dieu se présente sous deux faces. N’insis-
tons pas sur le premier de ces aspects qui correspond a la religion des Pro-
phétes : Dieu est congu comme une personne, c’est le roi et le pére de son
peuple (p. 126, note 2, lire Pirké Aboth 111, 14 et non III, 5). D’autre part, il
y a la face intellectuelle de Dieu. Une véritable théodicée s’élabore. La notion
de Dieu se spiritualise. La conséquence, c’est ’apparition d’une série d’hypos=
tases, parmi lesquelles la Parole et la Sagesse. Faut-i] voir dans ces spécula-
tions le résultat d’un travail spontané de la religion juive ? Pour I’auteur,
elles trahissent I'influence de la pensée perse et de la philosophie grecque.

Les anges, qu’on voit apparaitre déja dans la Genmése, deviennent trés
nombreux dans notre période. Leurs attributions et leurs dénominations se
précisent. Il semble que «les influences de I'Iran, de I'Egypte et de la Gréce
ont contribué a amplifier I’angélologie juive » (p. 134). En méme temps que
les anges, les démons se multiplient. On sait la place qu’ils tenaient dans les



o2 COMPTES RENDUS

préoccupations des contemporains de Jésus. Hénoch et d’autres apocryphes
nous donnent un tableau de leur activité, emprunté sans doute 4 la Perse.
M. Guignebert attribue la méme origine a ’opposition entre Dieu et Satan,
qui atteint son paroxysme a ce moment. Une telle conclusion se heurte 4 des
textes tels que Gen. 11, Lév. xv1, Job 1 et 11 ‘ :

Méme évolution dans la conception de I'homme. On se souvient que,
d’aprés la Genése, Phomme se compose d’un corps matériel et d’un principe
immatériel. Tous deux sont unis indissolublement. Sous I’influence des spécu-
lations perses sur la matiére mauvaise et ’esprit essentiellement bon, 1’Ame
devient le principe supérieur et durable de I’homme et la chair la source du
mal. La encore, on pourrait invoquer, croyons-nous, un travail spontané de
la pensée religicuse juive.

En se transformant, I’anthropologie juive allait entrainer un changement
dans les représentations relatives a la destinée de 'homme. Dés avant la
conquéte de Canaan, les Hébreux croyaient a une survie dans le Schéol. Ce
séjour des morts n’avait aucun rapport avec notre Paradis, car Iidée de
rémunération en était absente. Pour les Israélites, en effet, la vie authen-
tique, c’était la vie terrestre, ou Dieu récompense et chitie les hommes.
Aucun texte biblique antérieur a Pexil ne laisse deviner une espérance de
vie éternelle. Clest sous la tyrannie des Séleucides, lorsque I'Israélite pieux
fut exposé aux persécutions, que I’idée d’une compensation au dela de la mort
s'imposa. Les Juifs palestiniens adoptérent alors la croyance a la résurrection.

Se sont-ils emparés de I’idée perse du jugement général de Phumanité, qui
supposait un réveil de tous les morts ? Rien ne s’oppose a ce qu’il y ait eu
un simple enrichissement de la notion de Schéol. Je le crois d’autant plus que,
contrairement a Paffirmation de M. Guignebert, les rabbins ne limitaient pas
la résurrection aux seuls justes, mais qu’ils ’étendalent a toute ’humanité.
(La Mischna, Sanhédrin X1, 3, éd. Heelscher, p. 105 et 106.)

Les préoccupations eschatologiques qui s’emparent des imaginations juives
a cette époque dénotent aussi une évolution. Les prophétes avaient annoncé
la venue du Jour de Tavhé, jour de chatiment pour les méchants, qui serait
suivi du régne de Dieu sur la terre régénérée. Il s’agissait d’une félicité ter-
restre, établie par Iavhé lui-méme. C’est au moment de la restauration
qu’lsraél se représenta autrement la destinée du monde. L’idée du Messie,
qui «jouerait le réle capital dans le grand drame, oi devait finir le siécle
présent et s’organiser le siécle futur» (p. 173) apparut. M. Guignebert tente
un rapprochement entre cette conception et une féerie eschatologique per-
sane, ainsi qu’avec le mythe égyptien d’Osiris. Cet essai d’explication est loin
d’avoir une valeur démonstrative. En lisant les nombreuses apocalypses qui
fleurissent vers le premier siécle avant J.-C., on saisit sur le vif ’attente mes-
sianique du peuple juif, qui va croissant jusqu’a la grande révolte. Exaspéré par
sa sujétion politique, Israél appelle de ses veeux ardents « Celui qui doit venir».

Le livre III est consacré 4 la « Réalité de la Vie Religieuse en Palestine »,
Dans un bref exposé (p. 209-246), 'auteur nous présente les différents partis



COMPTES RENDUS 73

et sectes qui se divisent le monde juif palestinien vers le temps de J¢sus. Les
Sadducéens occupent les charges considérables du sacerdoce. Leurs intéréts
matériels les poussent a se rallier au régime établi, Au contraire, les Pharisiens
restent hostiles aux maitres étrangers. Ce sont les Juifs de la stricte obser-
vance, parmi lesquels se recrutaient les scribes. Sur leur piété, M. Guigne-
bert se plait a reviser le jugement de I’histoire. Non seulement la religion de
Jésus ne s’opposait pas, selon lui, a celles des Pharisiens, mais elle s’inspirait
du méme esprit.

La secte des Esséniens n’a pas fini d’intriguer les savants, puisque M. Gui-
gnebert lui consacre la moitié du livre 111 (p. 223-246). C’est beaucoup pour
un mouvement sur lequel notre information est loin « d’étre compléte et
satisfaisante » (p. 223). On peut dire que la pauvreté des renseignements con-
cernant les solitaires d’Engaddi n’égale que la multiplicité des hypothéses
faites a leur sujet. Outre les grands partis, il y avait dans le Judaisme de nom-
breuses sectes, dans le détail desquelles il n’est pas utile d’entrer.

Les 53 pages du livre IV suffisent a I'auteur pour dresser un tableau du
Judaisme vivant hors de Palestine, le « Judaisme hellénistique ». Sans nous
arréter aux causes qui poussérent, dés I’époque perse, les Juifs a s’expatrier
dans le monde entier, constatons qu’au début de I’ére chrétienne la popula-
tion de la Diaspora s’élevait «entre quatre et six, ou méme sept millions
d’ames » (p. 278). Ces exilés ne se fondent pas dans la population qui les envi-
ronne. En terre étrangeére, ils forment des communautés autonomes dont le
centre est la synagogue. Les priviléges dont ils jouissent dans ’Empire, et que
Pauteur nous donne a travers P’excellent ouvrage de Juster Les Fuifs dans
PEmpire Romain, leur permettent de sauvegarder leur unité. Ils restent d’ail-
leurs en rapport avec Jérusalem par des pélerinages et par la redevance
annuelle qu’ils acquittent au Temple.

Cependant, le contact de la culture grecque ne pouvait manquer d’influen-
cer le Judaisme de la Diaspora. On constate une action réciproque. La version
grecque de la Bible, la Septante, qui avait le double avantage de permettre
la lecture des Livres Saints aux Juifs, qui oubliaient I’hébreu, et aux paiens,
s’élabore « au milieu du III® siécle et dans le dernier tiers du II¢ siécle avant
J--C.» (p. 288). Une nouvelle interprétation de la Thora devait achever de
mettre la Bible a la portée des Juifs qui s’hellénisaient et des paiens. On sait
que le représentant de cette tendance est Philon d’Alexandrie (env. 30 av.
J.-C.-54 ap. J.-C.). Ce Juif, également attaché 4 sa religion nationale et 4 la phi-
losophie platonicienne, s’efforga de les mettre d’accord en appliquant au
texte sacré « une exégése extravagante qu’aucun obstacle ne détournait de
son but » (p. 289). C’est la méthode allégorique on, dans ’exégése d’un passage,
on ne tient pas compte du fait exprimé, mais de I'idée ou du symbole que ce
fait recouvre.

Le résultat de ces efforts fut de rendre le Judaisme séduisant pour le monde
paien. Il apparut a la fois comme la véritable religion et la philosophie par-
faite. Les Juifs, en méme temps, se livrérent a une intense propagande. Les



74 COMPTES RENDUS

prosélytes et tous ceux que les idées juives avaient touché se multipliérent.
On peut comparer cette « action d’Israél a une pellicule trés mince étendue a
la surface du monde religieux gréco-romain » (p. 306). Cette situation servira
la cause d’une religion issue du Judaisme, le Christianisme.

Dans les derniéres pages, ’auteur s’efforce d’établir ’existence de syncré-
tismes a fonds paien et a fonds juif, sans entrainer la conviction. Ajoutons
qu’une bibliographie abondante et un index soigneusement fait complétent
Pouvrage.

Comme toutes les ceuvres de M. Guignebert, le Monde Fuif vers le temps de
Fésus contient des apergus a la fois si riches, si variés et si nuancés que I’entre-
prise d’en rendre compte est périlleuse. On a vu que ’auteur ne craignait pas
de rompre avec les conceptions traditionnelles. Plusieurs des rapprochements
qu’il esquisse nous ont méme paru assez témeéraires.

Les réserves que suggeére la lecture de cet ouvrage nous semblent venir d’une
double erreur de méthode. On peut d’abord reprocher 4 I’auteur d’avoir
étudié toutes les idées religieuses d’Israél du point de vue des influences étran-
géres. La logique d’une telle attitude conduirait a supposer que toute la pen-
sée juive du temps est venue des contrées et des religions voisines, ce qui est
insoutenable. Le second grief porte sur la méthode comparative en histoire
des religions: de Papparition chez un peuple d’une conception nouvelle,
on conclut immédiatement & un emprunt toutes les fois que cette conception
existait déja dans un pays limitrophe. Pour qu’un tel raisonnement fiit 1légi-
time, il serait nécessaire de montrer, avec preuves a Pappui, ’acheminement
des idées nouvelles, ce qui est presque toujours impossible.

Malgré ces critiques le livre de M. Guignebert nous offre une synthése sur
une époque dont on ne saurait s’exagérer I'importance et c’est un avantage
incomparable.

Georces Pmoux.

Ewarp Murrer, O. F. M. : Das Konzil von Vienne (1311-1312). Seine Quel-
len und seine Geschichte. Miinster i. W, Aschendorff, 1934, 736 p.

Longtemps I’histoire du concile de Vienne a été mal connue. A 'exception
de quelques décrets, les actes officiels du concile ont disparu. Que cette dispa-
rition soit imputable & Philippe le Bel (c’est 'avis du P. Ewald Muller), a
Clément V ou a Jean XXII (comme ’ont supposé d’autres savants) ou a des
causes toutes fortuites, elle a compliqué singuliérement la tache des histo-
riens. A la fin du siécle dernier seulement, une série de recherches heureuses
mit entre les mains du P. Ehrle, préfet de la Bibliothéque Vaticane, outre les
documents relatifs 4 la controverse franciscaine entre les spirituels et la
communauté dont Ehrle devait tirer le parti qu’on sait, un manuscrit conte-
nant les résumés des doléances présentées par certains évéques et un céré-



COMPTES RENDUS 75

moniaire du concile(r), Plus tard, les trouvailles de Geeller et de Pabbé Mollat
dans les archives du Vatican complétérent les travaux d’Ehrle. En méme
temps, M. Finke découvrait, dans les archives de la couronne d’Aragon, a
Barcelone, un trésor de lettres curieuses qui dépeignent, par ses petits cdtés
mais avec une vie extraordinaire, la politique du début du XIVe siécle, telle
que la comprenaient les agents de Jacques II. En 1907, M. Finke avait le
droit d’écrire dans la préface de son magistral ouvrage, Papsttum und Unter-
gang des Templerordens : « 1l est possible maintenant, malgré des lacunes,
d’écrire I’histoire du concile de Vienne ».

Prés de trente ans aprés, cette histoire parait en un imposant volume dédié
a M. Finke par un de ses éléves, le P, Ewald Muller, qui s’excuse des lenteurs
et des insuffisances de son ceuvre, retardée par la guerre mondiale, par une
maladie de ’auteur, par son travail professoral. Mur bati pierre a pierre, étayé
par une masse considérable de documents contemporains du concile, cette
histoire d’une solidité un peu lourde donne I'impression d’un ouvrage défi-
nitif. Aux sources connues, le P. Muller ajoute un manuscrit découvert a
Munich et contenant une liste des décrets publiés au concile de Vienne. Qui
veut se rendre compte de I’énorme travail accompli par le P. Muller n’a qu’a
comparer sa reconstitution minutieuse du concile a4 'exposé remarquable,
mais schématique de Hefele-Leclercq. Le souci du détail n’exclut pas chez
le P. Muller des visions d’ensemble, rares mais saisissantes, Tandis que d’au-
tres historiens (Lizerand par exemple), voient avant tout dans la lutte entre
Philippe le Bel et Clément V un contraste de personnalités, Muller y voit le
conflit de deux forces : le nationalisme naissant et 'internationalisme théo-
cratique de I’Eglise. Cette lutte donne a ce concile, mesquin a tant d’égards,
convoqué sous la pression de Paffaire des Templiers, dominé de prés ou de
loin par le roi de France et mal jugé par les contemporains eux-mémes, un
caractére tragique et une actualité significative. La loyauté scientifique et
Pimpartialité du P. Muller sont 4 toute épreuve. Il se penche avec la candeur
du savant sur les problémes les plus délicats de I’Eglise du XIVe siécle.

En ce qui concerne ’affaire des Templiers, le P. Muller maintient les posi-
tions de M. Finke. Il compléte Pceuvre de son maitre en nous montrant de
plus prés les fluctuations de la politique pontificale, contrainte par Philippe
le Bel 4 se montrer rigoureuse, en dépit des sentiments de la majorité du
concile favorable aux Templiers. Le concile réussit 4 empécher le roi d’obtenir
la condamnation pure et simple de 'ordre incriminé.

Le P. Muller qui est franciscain traite longuement la question de la contro-
verse des spirituels. Sur ce point aussi son objectivité est remarquable ; son
exposé et ses conclusions nous paraissent solides, bien que depuis la publica-
tion de son livre des découvertes trés importantes aient été faites dont les
résultats ne sont pas encore connus. M. Joseph Koch, 'un de ceux qui con-
naissent le mieux Olivi, le grand théologien des spirituels, a découvert dans
une bibliothéque de Madrid un mémoire de Gilles de Rome, qui jouaun grand

(v) Archiv flir Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters, t. 1v et v.



76 COMPTES RENDUS

role dans ’examen des doctrines d’Olivi et le P. Doucet a trouvé dans la

bibliothéque de I'Université de Padoue un vrai trésor d’écrits du méme Olivi
inconnus jusque la. Selon le P. Muller (d’accord avec M. Joseph Koch et

combattu par le P. Leo Amoros)(1, le concile n’a pas condamné formellement

Pierre-Jean Olivi, mais s’est borné a réfuter ses doctrines et a formuler celles

que PEglise tiendrait désormais pour orthodoxes.

Notre historien met en lumiére Pactivité réformatrice du concile. Le pro-
bléme de la Réforme se présente avant tout sous un aspect juridique : com-
ment atténuer les conflits incessants entre I’autorité ecclésiastique et le pou-
voir civil ? L’impuissance de ’excommunication apparait flagrante. Dans
I’Eglise méme, les exemptions sont une cause de conflit entre le pouvoir épis-
copal et le pouvoir pontifical. « Le concile s’est déroulé sous une mauvaise
étoile », dit le P. Muller et le désir de réforme qui apparait si net dans les
écrits de certains prélats n’a pu s’accomplir. La mauvaise étoile du concile, ce
fut le nationalisme, mais le P. Muller ne cache pas les faiblesses de ’Eglise et
de son chef. Pourtant, sur plus d’un point, il réhabilite le concile. Si certains
décrets avaient été observés, les abus contre lesquels s’insurgea la Réforme du
XVIe siécle eussent été moins criants. Plus d’une idée qui s’exprime au
concile de Vienne devait trouver sa réalisation au concile de Trente.

La conclusion religieuse toute pascalienne du P. Muller mérite d’étre
méditée. « Le catholique », dit-il, « sait que méme dans des circonstances aussi
déplorables, la Providence, par des voies inconnues & nous autres humains,
poursuit le salut de son Eglise et de ’humanité. »

Lypia von Auw.

(1) V. dans Scientia sacra. Theologische Festgabe, dédiée au cardinal Karl-Joseph
Schulte. Editions J.-P. Bachem, Cologne et L. Schwann, a Dusseldorf, 1935, p. 142-
168. « Das Gutachten des Agidius Romanus iiber die Lehren des Petrus Olivi », et
dans I’ drchivum franciscanum bistoricum, vol. XXVIII (1936), fasc. I et II: «De ope-
ribus manuscriptis fratris Petri Iohannis Olivi in bibliotheca universitatis Patavina
asservatis» par le P. Victorin Doucet. V. aussi les articles du P. Laberge : «Fratris
Petri Ioannis Olivi O. F. M. tria scripta sul ipsius apologetica», dans les mémes
fascicules. Je n’al pu me procurer l'article du P. Leo Amoros, paru dans I'Archi-
vum franciscanum bistoricum, 1935.



COMPTES RENDUS 77

SAINTE-BEUVE A L’ACADEMIE DE LAUSANNE

L’ouvrage de M. René Bray, paru au moment méme ou Lausanne fétait
le centenaire du cours sur Port-Royal, apporte une trés précieuse contribu-
tion & histoire de la vie intellectuelle vaudoise(r). M. Bray s’est appliqué a
écrire une « chronique du cours ». Le sujet avait été déja maintes fois abordé,
mais personne encore ne l’avait traité avec une si impeccable précision. Ce
beau livre est d’abord une mise au point parfaite. Mais, a tout ce que ’on con-
naissait déja, M. Bray ajoute un grand nombre de documents nouveaux.
Archives publiques, archives familiales, le savant professeur s’est informé de
toutes parts, Et je ne pense pas qu’aprés sa magnifique moisson il reste
grand’chose a glaner dans le champ du Sainte-Beuve vaudois.

Il ne saurait étre question ici de résumer ’aventure lausannoise de Sainte-
Beuve. En lisant ’ouvrage de M. Bray, les lecteurs de cette revue — théolo-
giens et philosophes — sauront, je veux le croire, se plaire a tant de détails
pittoresques, qui ressuscitent merveilleusement P’atmosphére du Lausanne
romantique. Mais c’est sans doute sur deux points surtout — essentiels, a
vrai dire — qu’ils porteront leur attention : ’analyse des sentiments religieux
de Sainte-Beuve, en 1837-38; I’étude des rapports de Sainte-Beuve et de
Vinet. Disons tout de suite que sur ces deux points — comme d’ailleurs sur
tous les autres — M. Bray nous parait avoir fait preuve d’une grande pénétra-
tion et d’une trés louable impartialité. ;

On s’étonnera peut-étre de ce dernier éloge. Et pourtant | Nest-il pas tro
évident qu’il existe aujourd’hui un préjugé antibeuvien ? Il est entendu, un
peu partout dans la critique, que Sainte-Beuve manque de loyauté, ignore
tout sentiment de reconnaissance, distille le fiel et perpétre la trahison, Aussi
faut-il savoir gré 4 M. René Bray du témoignage qu’il porte : « Nous venons »,
écrit-il, « de vivre deux années avec Sainte-Beuve... Nous pouvions redouter...
cette fréquentation d’un écrivain plus admiré qu’aimé. Aucune prévention ne
subsiste en nous... La personne de Sainte-Beuve n’est pas tout a fait ce que
la légende prétend » (p. 9).

Que les amis de Sainte-Beuve aient cherché, pendant son séjour a Lau-
sanne, a le convertir au protestantisme, voila qui est certain, C’est méme

(1) Université de Lausanne. Publications de la Faculté des Lettres. Sainte-Beuve
@ U'Académie de Lausanne. Chronique du Cours sur Port-Royal, 1837-1838, par
RenEt Brav, professeur 4 la Faculté des lettres. — Paris, E. Droz. Lausanne,
F. Rouge. 1937. — Un vol. de 368 pages in-8°.



COMPTES RENDUS 78

la un des points sur lesquels, en Suisse frangaise, I’opinion demeure suscep-
tible 4 ’endroit de Sainte-Beuve. I est encore des gens, en effet, qui en veu-
lent au critique de n’avoir comblé les veeux ni de Vinet, ni des Olivier, ni du
jeune Charles Secrétan. M. Bray nous apporte la-dessus tous les documents
souhaitables. Il montre parfaitement ce que le critique a aimé dans le protes-
tantisme, ce que sa « sensibilité chrétienne » a éprouvé — et profondément —
au contact des amis vaudois, et de Vinet en particulier. Mais il fait voir aussi,
textes en main, et avec un tact psychologique admirable, jusqu’on Sainte-
Beuve s’est avancé.

Dés son installation a Lausanne, le critique reconnait, une fois de plus,
«inconvénient de ne tenir a rien», mais c’est pour ajouter aussitdt: « Je
n’ai réussi qu’a étre un arbre en plein vent. Je doute que Lausanne fasse de
moi un espalier ». L’attitude est nette, franchement avouée: celle d’un
homme qui ne se trompe pas sur lui-méme et ne cherche pas a tromper les
autres. Sans doute, pendant les mois du séjour lausannois, Sainte-Beuve est
sensible & « ces nobles cceurs, a ces natures simples et profondes, a ce petit
nombre de purs et de bons » qui ’entourent et « qui consolent des corrompus
et des méchants ». A un ami catholique il écrit qu’il «n’a qu’a se louer des
protestants » et qu’il « évite tout ce qui pourrait les heurter ». « Je tiche »,
ajoute-t-il, « dans cette carriére de Port-Royal, d’étre véridique en toute modé-
ration, exposant sans trancher et conciliant le plus que j’y puis cet esprit
vraiment fraternel, duquel je ressens par accés des aspirations heureuses.
Pourquoi ne sont-ce que des aspirations ? » Qu’on retienne cette derniére
phrase ! Elle exprime I’essentiel, fixe la limite que Sainte-Beuve n’arrivera
jamais a franchir.

Qu’entre les jansénistes qu’il étudie et les calvinistes romands Sainte-
Beuve découvre toutes sortes de ressemblances profondes, qui s’en étonne-
rait ? Et qui s’étonnerait que cette étude et ces ressemblances Paient porté
a voir sous un jour avantageux la piété sincére, «le christianisme intérieur »
des Vaudois du Réveil ? Le pasteur Manuel le séduisit par le charme de sa
conversation, par I’étendue de sa culture, et Sainte-Beuve, beaucoup plus
tard — en 1864, exactement — n’avait pas oublié un mot du protestant
Manuel : « Je compose mes sermons Shakespeare dans une main et ma Bible
dans Pautre ». Mais c’est 4 la forte personnalité de Vinet que Sainte-Beuve
fut avant tout sensible. M. Bray, a la suite d’autres historiens, de MM. Sirven
et Kohler en particulier, et avec une aussi délicate compréhension des 4dmes,
a raconté ce que fut la trés digne et trés belle amitié de Sainte-Beuve et de
Vinet. Ici de nouveau il importe de bien lire les textes. Le 7 décembre 1837,
Vinet donne a un ami ses impressions sur le cours de Sainte-Beuve: « Ce
Port-Royal est admirable... et le professeur en sent et en fait ressortir la
vraie beauté avec une grande intelligence chrétienne. Si M. Sainte-Beuve
n’est pas chrétien, il est une preuve éclatante de I’insuffisance de I'intelligence
pour la conversion ; car tout ce que lintelligence peut savoir de la vérité, il
le sait... Ce qui me fait plaisir & moi et & d’autres, en M. Sainte-Beuve, c’est
quil craint plutét d’en dire trop que trop peu et qu’il se donne tout au



COMPTES RENDUS 79

plus pour un connaisseur ou pour un observateur attentif, qui voudrait bien
étre quelque chose de plus... Dieu veuille que, nous faisant du bien, il s’en
fasse 4 lui-méme parmi nous ! » Dans ces lignes, Vinet semble pencher pour la
réalité du christianisme de Sainte-Beuve. Il le croit, comme écrit M. Bray,
«convaincu» (p. 174). Mais il sait aussi, grice a une merveilleuse intuition
du conflit intérieur qui partage Pame de Sainte-Beuve, que la conviction intel-
lectuelle, la compréhension du christianisme n’entraine pas nécessairement la
conversion du cceur. Le Sainte-Beuve «connaisseur » n’est pas encore un
Sainte-Beuve « croyant »(1),

Sainte-Beuve bien vite laisse entendre 4 Vinet ses incertitudes. Une lettre,
du 1er janvier 1838, met les choses au point. Le critique s’y définit une de
ces « natures qui n’ont que des inspirations et des inclinations sans la foi» Et
il ajoute, 4 propos d’une démarche fort amicale de Vinet : « Laissez-moi vous
remercier de votre attention si délicate, si affectueuse. Je sens, croyez-le, tout
le prix de cette affection, en laquelle j’ai confiance plus encore que je ne le
témoigne et que je ne la cultive. La meilleure fagon de répondre a ces sortes
d’affections serait, je me le dis, d’entrer dans les sentiments tout sérieux qu’el-
les vous souhaitent pour votre bonheur ; et tant qu’on n’est pas fixé dans ces
sentiments, tant qu’on en est bien plus loin qu’on n’ose Pavouer, il semble
alors qu’on doive mettre, par respect méme, une discrétion extréme en ces
amitiés qui seraient si précieuses, et qui le sont, puisqu’on croit déja les pos-
séder ». La phrase est subtile, toute en nuances, mais elle sonne comme un
non possumus respectueux. L’attitude de Sainte-Beuve est tout a fait loyale :
il ne veut pas, aux yeux de Vinet, passer pour ce qu’il n’est pas. Vinet, dans
une lettre 4 Lutteroth, écrite, elle aussi, le 1¢f janvier, précise ce qu’il formu-
lait déja, avec tant de bonheur, le 7 décembre : « Il ne faut pas lui faire dire
plus qu’il ne dit ; mais ce qu’il dit, c’est sa pensée. Il ne s’ensuit pas qu’il soit
arrivé au port ; mais ce qu’il y a de bon, c’est que, sur ce point, il ne veut pas
plus se tromper qu’il ne cherche a tromper les autres. » Jugement incompara-
ble ! Personne, jamais, n’a si bien posé le délicat probléme du vrai chez Sainte-
Beuve. Vinet reconnait ’honnéteté intellectuelle du critique ; cette exigence
de sincérité lui est méme, a cette date, le plus slir garant de l'avenir. Et
M. Bray a raison d’écrire : « La présence chez Sainte-Beuve d’un besoin de
Dieu, méme momentané, assure que la voie qui méne au Christ est ouverte
devant son ami» (p. 232).

Les espoirs de Vinet devaient, hélas | étre dégus. Au cours des visites de
Sainte-Beuve, Vinet pénétra plus profond encore dans ce cceur blessé. Le
25 février, Sainte-Beuve fit peut-étre une confession compléte, Paveu de sa
passion pour Mme Hugo. M. Bray voit la, dans cet amour malheureux, I’obs-

(1) Peut-étre cette lettre de Vinet, du 7 décembre, permet-elle-de comprendre
le mot, assez étrange, en effet, de Vinet, qui nous est rapporté par le vicomte
d’Haussonville dans son Sainte-Beuve (1875) : «Est-il converti ? » demandaient fré-
quemment 4 M. Vinet les dmes pleuses; a quoi M. Vinet répondait avec impa-
tience : « Si vous voulez savoir le fond de ma pensée, je le crois convaincu et non
pas convertin.



8o COMPTES RENDUS

tacle essentiel a la conversion du critique. « §’il a été prés d’aimer Dieu », écrit-
il, «c’est qu’il aimait Adéle ; mais il aimait trop Adéle pour aimer Dieu ».
(p. 242.) Peut-étre M. Bray a-t-il raison ; j’inclinerais pourtant a penser que
’amour de Mme Hugo ne fut pas ’empéchement déterminant. L’impossibi-
lité de croire, elle me parait tenir, chez Sainte-Beuve, au plus profond méme de
sa nature intellectuelle, et constituer, de ses jeunes années a la fin de sa vie, a
travers toutes sortes d’expériences, une des constantes de son esprit. Dans
une lettre a Victor Pavie, datée de 18309, il nous fait un aveu bien significatif :
« Du calvinisme, j’en suis trés peu fou ; mais je pourrais I’étre sans inconvé-
nient de Vinet... » Le voila, je crois, tel qu’il fut toujours : plus sensible aux
idées incarnées dans des natures d’élite qu’aux abstractions de la théologie et
de la philosophie. A force de pénétration, de souplesse, et par une sorte de
mimétisme génial, « esprit brisé a toutes les métamorphoses », il arrive a re-
produire, a éprouver les sentiments les plus délicats. Mais il semble qu’a s’iden-
tifier a la vie des autres sa propre vie ait été comme dépouillée d’une partie
de ses richesses profondes. Il réussit 4 tout comprendre, sous ’angle du relatif,
de I'individuel ; mais il parait condamné par 12 méme 4 ne croire en aucun
absolu.

Charly GUYOT.

LA HAUTE ECOLE DE LAUSANNE ®

Parmi les publications que I"Université a fait paraitre 'an dernier, il en
est une qui n’a pas encore été signalée ici, et pour cause : c’est celle qui sort de
la plume du directeur de cette revue.

Chargé d’écrire I’histoire de Iancienne Académie et de la jeune Univer--
sité, notre collégue avait une tiche difficile. Comment dire en moins de 120
pages ce qu’a été la vie si longue de I’Ecole de Lausanne ? Comment le faire,
pour les parties anciennes, aprés le maitre qu’était Henri Vuilleumier ?
Comment, pour les parties récentes, se dégager de la masse des événements
secondaires, presque contemporains, pour ne rappeler que l’essentiel ?

M. Henri Meylan y a réussi ; cela n’étonnera personne. {Au risque d’effa-
roucher sa modestie, nous tenons a souligner ici la haute valeur d’une ceuvre
qui est dans la meilleure tradition de ’Université et de la Revue de Théologie
et de Philosophie. N’est-ce pas, du reste, un peu la méme chose ?

Charles GILLIARD.

(1) Henrt MeviaN, La Haute Ecole de Lausanne. 1537-1937. Esquisse historique
publiée & I'occasion de son quatriéme centenaire. F. Rouge & C'°, Lausanne, 1937.
120 p. et 12 pl. hors-texte. 5 fr.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes Rendus

