
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 106

Buchbesprechung: Comptes Rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Charles Guignebert, Le Monde Juif vers le temps de Jésus. La Renaissance

du Livre, 94, Rue d'Alésia, Paris 1935.

Cet ouvrage est la continuation de l'histoire du judaïsme que M. Lods avait
menée jusqu'au milieu du IIe siècle avant J.-C. C'est en même temps une
introduction au Jésus que Guignebert a publié en 1933. Dans cette période,
où le monde antique est en pleine fermentation, l'histoire des faits est moins
riche que celle des idées. C'est surtout à l'étude de celles-ci que s'attachera
l'auteur. Comme il est préoccupé d'en déterminer les origines et d'en signaler
le complet épanouissement, on peut dire que son enquête va du retour de

l'exil de Babylone au IIe siècle de l'ère chrétienne.
Le monde juif vers le temps de Jésus se présente sous deux aspects totalement

différents. Il y a d'abord le Judaïsme palestinien dont l'étude remplit la

plus grande partie du volume (p. 7-271) et le Judaïsme hellénistique ou

Judaïsme de la Diaspora. Disons tout de suite que, pour M. Guignebert, celui-là

explique la « levée » de Jésus et celui-ci l'incroyable expansion du christianisme
dans l'Empire romain.

L'ouvrage se divise en quatre livres dont les trois premiers sont consacrés au
monde juif palestinien et le dernier seulement à la Diaspora.

Dans le livre I, l'auteur — et c'est sa tâche la plus aisée — nous présente
les pays palestiniens vers le temps de Jésus au triple point de vue de la situation

politique, de l'état des esprits et des institutions. A la base de cette étude

on reconnaît la monumentale Histoire du Peuple Juif d'Emile Schürer. De la

très riche littérature du temps nous ne possédons que des débris. Les
documents proprement historiques sont surtout le premier livre des Macchabées,

qui nous rapporte la plus grande partie de l'épopée hasmonéenne, et l'œuvre
de Josephe. Malgré ses préjugés, ce dernier est une source de renseignements
précieux. Au nombre des documents religieux on range les écrits bibliques
postérieurs à l'exil, les Deutérocanoniques, les Apocryphes, parmi lesquels les

Apocalypses reflètent un des caractères les plus curieux de cette époque, et la

littérature rabbinique. Celle-ci est abondante. Les Targums, « versions ara-
méennes d'un texte biblique écrit en hébreu » (p. 34), ne sont pas, dans leur
rédaction actuelle, antérieurs au Ier siècle après J.-C. Les enseignements des

grands rabbins, les commentaires du texte biblique et la tradition constituent



70 COMPTES RENDUS

respectivement les Talmuds, les Midrashim et la Mischna. Il est difficile de les

utiliser, car « leur chronologie demeure incertaine et trouble, quand elle
n'est pas inexistante » (p. 39). Ajoutons que les écrits mischniques, les seuls

auxquels M. Guignebert ait parfois recours, ont été rédigés vers l'an 200 de

notre ère.

Dans la période qui nous occupe, l'histoire politique des Juifs se confond
avec celle de leurs maîtres. A la domination perse s'était substitué le joug assez

léger des Ptolémées. Les Séleucides leur avaient succédé. Sous leur règne, à

cause de la tyrannie d'Antiochus Epiphane IV, se produit le soulèvement
macchabéen. C'est une brève éclaircie que la légende a démesurément agrandie

pour le malheur des Juifs. En effet, devenus les sujets d'Hérode-le-Grand,
puis de l'empire romain, ils espéreront toujours recouvrer leur indépendance.

Ces vicissitudes politiques n'ont pas été sans modifier la mentalité d'Israël.
L'exil déjà avait produit dans la piété une transformation profonde. Le
iavhisme s'était transformé en « religion sombre et maussade ». Le peuple vivait
« dans le sentiment chronique de sa culpabilité» (p. 60). Par voie de

conséquence, le ritualisme prend un immense développement. Après la restauration,

l'histoire des Juifs, privés d'indépendance politique, se confond avec
celle de leur religion. On assiste à la constitution de cadres sacerdotaux.
Ainsi apparaît un organe exécutif de la communauté juive, le Sanhédrin,
dont les origines ne remontent pas au delà du séjour de Babylone, quoi qu'en
disent les rabbins. On est mal renseigné sur sa composition comme sur le
nombre de ses membres. « C'est le domaine propre de l'aristocratie sacerdotale

» (p. 69). Ses compétences se limitent, semble-t-il, « aux affaires qui
intéressaient de près ou de loin la vie religieuse » (p. 73). Elles pouvaient aller
jusqu'à la peine capitale. Le Temple reste l'intermédiaire nécessaire entre
Iavhé et son peuple. C'est le lieu où la satisfaction s'accomplit par le sacrifice.
Ses gardiens, les prêtres, jouissent d'une influence considérable. Outre les

grands dignitaires du Temple, le service était assuré par un personnel très
nombreux, évalué à près de 20 000 personnes et divisé en 24 séries. Chaque
classe officiait pendant une semaine, deux fois par an.

L'événement capital de la vie religieuse juive de la restauration, c'est la
souveraineté de la Thora. La Loi de Moïse, dans la rédaction des scribes et des

prêtres de l'exil, prend la première place. On ne se borne pas à l'observer,
elle devient l'objet d'un véritable culte. C'est « la règle intangible, la norme
absolue de toute vie religieuse, la source certaine de toute vérité selon Dieu »

(p. 86). Elle s'augmenta bientôt des Prophètes. Ceux qui l'interpréteront et

l'adapteront aux nécessités du présent et aux besoins journaliers des hommes
connaîtront une fortune extraordinaire. Ce sont les scribes ou docteurs de

la Loi.
On a coutume d'opposer le formalisme des docteurs à l'enseignement de

Jésus. M. Guignebert insiste sur la piété des scribes qui se fondait sur « une
religion bien plus ardente et sincère, vibrante et vivante » (p. 96) que les

Evangiles et les historiens ne le laissent supposer. Il se réfère à deux passages
tout évangéliques du traité de la Mischna, Pirké Aboth I, 2 (et non I, 1, p. 96)



COMPTES RENDUS 71

et I, 5. Peut-être ferait-il bien d'ajouter que la seconde de ces maximes est
encadrée par une recommandation à fréquenter les sages et une exhortation à

éviter tout entretien avec une femme (Pirkê Aboth I, 4 et I, 5).
Une autre conséquence du règne de la Thora, c'est l'apparition de la

synagogue. Elle est née de l'exil. C'est un « lieu de réunion pour les hommes pieux »

(p. 100), où on lit et commente l'Ecriture, où on chante des psaumes.
La multiplication du nombre des synagogues — il y en avait 480 à Jérusalem

au moment de la catastrophe de l'an 70 — témoigne, ainsi que certains

psaumes, de l'existence en Palestine d'une piété solide et vivante au temps
de Jésus.

Après avoir dessiné les cadres de la vie religieuse juive, l'auteur en examine
le fond. Il l'étudié d'un certain biais, sous le titre « Les Nouveautés et les

Influences étrangères » qui font la matière du livre II (p. 111-208). C'est
certainement le plus original de tout l'ouvrage.

L'étude du judaïsme postexilique révèle la présence d'éléments étrangers
au iavhisme ancien. Ils ne peuvent résulter tous d'une évolution spontanée
de la religion. Le problème des influences et même des apports étrangers doit
être posé. Les circonstances politiques de la Palestine l'ont mise en contact
avec des civilisations et des cultures diverses. Il serait incroyable que les

Juifs ne leur aient rien emprunté. Pour M. Guignebert, leur religion se serait
fondue en un syncrétisme, « la forme religieuse en faveur dans tout l'Orient »

(p. 116), si la maladresse d'Antiochus Epiphane IV n'avait provoqué un
repliement du iavhisme sur lui-même. Cette dernière hypothèse a le tort de

méconnaître le caractère très particulier de la religion d'Israël. Elle se heurte
à d'autres affirmations du même auteur : les membres de la Diaspora « ne se

fondent pas dans la population qui les environne, leur religion s'y oppose »

(p. 279) ou : « Si Israël a conservé son existence ethnique, c'est à sa religion
qu'il en est redevable » (p. 327).

L'auteur groupe les éléments étrangers incorporés au Judaïsme sous deux
chefs principaux : I. Les idées relatives à Dieu et à l'homme. 2. Le monde

et la destinée d'Israël dans le monde.
Dans la théologie postexilique, Dieu se présente sous deux faces. N'insistons

pas sur le premier de ces aspects qui correspond à la religion des

Prophètes : Dieu est conçu comme une personne, c'est le roi et le père de son

peuple (p. 126, note 2, lire Pirkê Aboth III, 14 et non III, 5). D'autre part, il
y a la face intellectuelle de Dieu. Une véritable théodicée s'élabore. La notion
de Dieu se spiritualise. La conséquence, c'est l'apparition d'une série d'hypos-
tases, parmi lesquelles la Parole et la Sagesse. Faut-il voir dans ces spéculations

le résultat d'un travail spontané de la religion juive Pour l'auteur,
elles trahissent l'influence de la pensée perse et de la philosophie grecque.

Les anges, qu'on voit apparaître déjà dans la Genèse, deviennent très

nombreux dans notre période. Leurs attributions et leurs dénominations se

précisent. Il semble que « les influences de l'Iran, de l'Egypte et de la Grèce

ont contribué à amplifier l'angelologie juive» (p. 134). En même temps que
les anges, les démons se multiplient. On sait la place qu'ils tenaient dans les



72 COMPTES RENDUS

préoccupations des contemporains de Jésus. Henoch et d'autres apocryphes
nous donnent un tableau de leur activité, emprunté sans doute à la Perse.

M. Guignebert attribue la même origine à l'opposition entre Dieu et Satan,
qui atteint son paroxysme à ce moment. Une telle conclusion se heurte à des

textes tels que Gen. va, Lév. xvi, Job i et ii.
Même évolution dans la conception de l'homme. On se souvient que,

d'après la Genèse, l'homme se compose d'un corps matériel et d'un principe
immatériel. Tous deux sont unis indissolublement. Sous l'influence des
spéculations perses sur la matière mauvaise et l'esprit essentiellement bon, l'âme
devient le principe supérieur et durable de l'homme et la chair la source du
mal. Là encore, on pourrait invoquer, croyons-nous, un travail spontané de

la pensée religieuse juive.
En se transformant, l'anthropologie juive allait entraîner un changement

dans les représentations relatives à la destinée de l'homme. Dès avant la

conquête de Canaan, les Hébreux croyaient à une survie dans le Scheol. Ce

séjour des morts n'avait aucun rapport avec notre Paradis, car l'idée de

rémunération en était absente. Pour les Israélites, en effet, la vie authentique,

c'était la vie terrestre, où Dieu récompense et châtie les hommes.
Aucun texte biblique antérieur à l'exil ne laisse deviner une espérance de

vie éternelle. C'est sous la tyrannie des Séleucides, lorsque l'Israélite pieux
fut exposé aux persécutions, que l'idée d'une compensation au delà de la mort
s'imposa. Les Juifs palestiniens adoptèrent alors la croyance à la résurrection.

Se sont-ils emparés de l'idée perse du jugement général de l'humanité, qui
supposait un réveil de tous les morts Rien ne s'oppose à ce qu'il y ait eu

un simple enrichissement de la notion de Scheol. Je le crois d'autant plus que,
contrairement à l'affirmation de M. Guignebert, les rabbins ne limitaient pas
la résurrection aux seuls justes, mais qu'ils retendaient à toute l'humanité.
(La Mischna, Sanhédrin XI, 3, éd. Hœlscher, p. 105 et 106.)

Les préoccupations eschatologiques qui s'emparent des imaginations juives
à cette époque dénotent aussi une évolution. Les prophètes avaient annoncé
la venue du Jour de Iavhé, jour de châtiment pour les méchants, qui serait
suivi du règne de Dieu sur la terre régénérée. Il s'agissait d'une félicité
terrestre, établie par Iavhé lui-même. C'est au moment de la restauration
qu'Israël se représenta autrement la destinée du monde. L'idée du Messie,

qui «jouerait le rôle capital dans le grand drame, où devait finir le siècle

présent et s'organiser le siècle futur» (p. 173) apparut. M. Guignebert tente
un rapprochement entre cette conception et une féerie eschatologique
persane, ainsi qu'avec le mythe égyptien d'Osiris. Cet essai d'explication est loin
d'avoir une valeur démonstrative. En lisant les nombreuses apocalypses qui
fleurissent vers le premier siècle avant J.-C, on saisit sur le vif l'attente
messianique du peuple juif, qui va croissant jusqu'à la grande révolte. Exaspéré par
sa sujétion politique, Israël appelle de ses vœux ardents « Celui qui doit venir ».

Le livre III est consacré à la « Réalité de la Vie Religieuse en Palestine »,

Dans un bref exposé (p. 209-246), l'auteur nous présente les différents partis



COMPTES RENDUS 73

et sectes qui se divisent le monde juif palestinien vers le temps de Jésus. Les

Sadducéens occupent les charges considérables du sacerdoce. Leurs intérêts
matériels les poussent à se rallier au régime établi. Au contraire, les Pharisiens

restent hostiles aux maîtres étrangers. Ce sont les Juifs de la stricte
observance, parmi lesquels se recrutaient les scribes. Sur leur piété, M. Guignebert

se plaît à reviser le jugement de l'histoire. Non seulement la religion de

Jésus ne s'opposait pas, selon lui, à celles des Pharisiens, mais elle s'inspirait
du même esprit.

La secte des Esséniens n'a pas fini d'intriguer les savants, puisque M.

Guignebert lui consacre la moitié du livre III (p. 223-246). C'est beaucoup pour
un mouvement sur lequel notre information est loin « d'être complète et
satisfaisante » (p. 223). On peut dire que la pauvreté des renseignements
concernant les solitaires d'Engaddi n'égale que la multiplicité des hypothèses
faites à leur sujet. Outre les grands partis, il y avait dans le Judaïsme de

nombreuses sectes, dans le détail desquelles il n'est pas utile d'entrer.

Les 53 pages du livre IV suffisent à l'auteur pour dresser un tableau du

Judaïsme vivant hors de Palestine, le « Judaïsme hellénistique ». Sans nous
arrêter aux causes qui poussèrent, dès l'époque perse, les Juifs à s'expatrier
dans le monde entier, constatons qu'au début de l'ère chrétienne la population

de la Diaspora s'élevait « entre quatre et six, ou même sept millions
d'âmes » (p. 278). Ces exilés ne se fondent pas dans la population qui les

environne. En terre étrangère, ils forment des communautés autonomes dont le

centre est la synagogue. Les privilèges dont ils jouissent dans l'Empire, et que
l'auteur nous donne à travers l'excellent ouvrage de Juster Les Juifs dans

l'Empire Romain, leur permettent de sauvegarder leur unité. Ils restent d'ailleurs

en rapport avec Jérusalem par des pèlerinages et par la redevance
annuelle qu'ils acquittent au Temple.

Cependant, le contact de la culture grecque ne pouvait manquer d'influencer

le Judaïsme de la Diaspora. On constate une action réciproque. La version

grecque de la Bible, la Septante, qui avait le double avantage de permettre
la lecture des Livres Saints aux Juifs, qui oubliaient l'hébreu, et aux païens>
s'élabore « au milieu du IIIe siècle et dans le dernier tiers du IIe siècle avant
J.-C. » (p. 288). Une nouvelle interprétation de la Thora devait achever de

mettre la Bible à la portée des Juifs qui s'hellénisaient et des païens. On sait

que le représentant de cette tendance est Philon d'Alexandrie (env. 30 av.
J.-C.-54 ap. J.-C). Ce Juif, également attaché à sa religion nationale et à la

philosophie platonicienne, s'efforça de les mettre d'accord en appliquant au

texte sacré « une exégèse extravagante qu'aucun obstacle ne détournait de

son but » (p. 289). C'est la méthode allégorique où, dans l'exégèse d'un passage,
on ne tient pas compte du fait exprimé, mais de l'idée ou du symbole que ce

fait recouvre.
Le résultat de ces efforts fut de rendre le Judaïsme séduisant pour le monde

païen. Il apparut à la fois comme la vétitable religion et la philosophie
parfaite. Les Juifs, en même temps, se livrèrent à une intense propagande. Les



74 COMPTES RENDUS

prosélytes et tous ceux que les idées juives avaient touché se multiplièrent.
On peut comparer cette « action d'Israël à une pellicule très mince étendue à

la surface du monde religieux gréco-romain » (p. 306). Cette situation servira
la cause d'une religion issue du Judaïsme, le Christianisme.

Dans les dernières pages, l'auteur s'efforce d'établir l'existence de syncré-
tismes à fonds païen et à fonds juif, sans entraîner la conviction. Ajoutons
qu'une bibliographie abondante et un index soigneusement fait complètent
l'ouvrage.

Comme toutes les œuvres de M. Guignebert, le Monde Juif vers le temps de

Jésus contient des aperçus à la fois si riches, si variés et si nuancés que l'entreprise

d'en rendre compte est périlleuse. On a vu que l'auteur ne craignait pas
de rompre avec les conceptions traditionnelles. Plusieurs des rapprochements
qu'il esquisse nous ont même paru assez téméraires.

Les réserves que suggère la lecture de cet ouvrage nous semblent venir d'une
double erreur de méthode. On peut d'abord reprocher à l'auteur d'avoir
étudié toutes les idées religieuses d'Israël du point de vue des influences étrangères.

La logique d'une telle attitude conduirait à supposer que toute la pensée

juive du temps est venue des contrées et des religions voisines, ce qui est

insoutenable. Le second grief porte sur la méthode comparative en histoire
des religions : de l'apparition chez un peuple d'une conception nouvelle,
on conclut immédiatement à un emprunt toutes les fois que cette conception
existait déjà dans un pays limitrophe. Pour qu'un tel raisonnement fût
légitime, il serait nécessaire de montrer, avec preuves à l'appui, l'acheminement
des idées nouvelles, ce qui est presque toujours impossible.

Malgré ces critiques le livre de M. Guignebert nous offre une synthèse sur
une époque dont on ne saurait s'exagérer l'importance et c'est un avantage
incomparable.

Georges Pidoux.

Ewald Muller, O. F. M. : Das Konzil von Vienne (1311-1312). Seine Quellen

und seine Geschichte. Münster i. W. Aschendorff, 1934, 736 p.

Longtemps l'histoire du concile de Vienne a été mal connue. A l'exception
de quelques décrets, les actes officiels du concile ont disparu. Que cette disparition

soit imputable à Philippe le Bel (c'est l'avis du P. Ewald Mullet), à

Clément V ou à Jean XXII (comme l'ont supposé d'autres savants) ou à des

causes toutes fortuites, elle a compliqué singulièrement la tâche des historiens.

A la fin du siècle dernier seulement, une série de recherches heureuses

mit entre les mains du P. Ehrle, préfet de la Bibliothèque Vaticane, outre les

documents relatifs à la controverse franciscaine entre les spirituels et la
communauté dont Ehrle devait tirer le parti qu'on sait, un manuscrit contenant

les résumés des doléances présentées par certains évêques et un céré-



COMPTES RENDUS 75

moniaire du concile('). Plus tard, les trouvailles de Gceller et de l'abbé Mollat
dans les archives du Vatican complétèrent les travaux d'Ehrle. En même

temps, M. Finke découvrait, dans les archives de la couronne d'Aragon, à

Barcelone, un trésor de lettres curieuses qui dépeignent, par ses petits côtés
mais avec une vie extraordinaire, la politique du début du XIVe siècle, telle

que la comprenaient les agents de Jacques IL En 1907, M. Finke avait le

droit d'écrire dans la préface de son magistral ouvrage, Papsttum und Untergang

des Templerordens : « Il est possible maintenant, malgré des lacunes,
d'écrire l'histoire du concile de Vienne ».

Près de trente ans après, cette histoire paraît en un imposant volume dédié
à M. Finke par un de ses élèves, le P. Ewald Muller, qui s'excuse des lenteurs
et des insuffisances de son œuvre, retardée par la guerre mondiale, par une
maladie de l'auteur, par son travail professoral. Mur bâti pierre à pierre, étayé

par une masse considérable de documents contemporains du concile, cette
histoire d'une solidité un peu lourde donne l'impression d'un ouvrage
définitif. Aux sources connues, le P. Mulier ajoute un manuscrit découvert à

Munich et contenant une liste des décrets publiés au concile de Vienne. Qui
veut se rendre compte de l'énorme travail accompli par le P. Mulier n'a qu'à
comparer sa reconstitution minutieuse du concile à l'exposé remarquable,
mais schématique de Hefele-Leclercq. Le souci du détail n'exclut pas chez
le P. Mulier des visions d'ensemble, rares mais saisissantes. Tandis que d'autres

historiens (Lizerand par exemple), voient avant tout dans la lutte entre

Philippe le Bel et Clément V un contraste de personnalités, Mulier y voit le

conflit de deux forces : le nationalisme naissant et l'internationalisme
théocratique de l'Eglise. Cette lutte donne à ce concile, mesquin à tant d'égards,
convoqué sous la pression de l'affaire des Templiers, dominé de près ou de

loin par le roi de France et mal jugé par les contemporains eux-mêmes, un
caractère tragique et une actualité significative. La loyauté scientifique et

l'impartialité du P. Mulier sont à toute épreuve. Il se penche avec la candeur
du savant sur les problèmes les plus délicats de l'Eglise du XIVe siècle.

En ce qui concerne l'affaire des Templiers, le P. Mulier maintient les positions

de M. Finke. Il complète l'œuvre de son maître en nous montrant de

plus près les fluctuations de la politique pontificale, contrainte par Philippe
le Bel à se montrer rigoureuse, en dépit des sentiments de la majorité du
concile favorable aux Templiers. Le concile réussit à empêcher le roi d'obtenir
la condamnation pure et simple de l'ordre incriminé.

Le P. Mulier qui est franciscain traite longuement la question de la controverse

des spirituels. Sur ce point aussi son objectivité est remarquable ; son

exposé et ses conclusions nous paraissent solides, bien que depuis la publication

de son livre des découvertes très importantes aient été faites dont les

résultats ne sont pas encore connus. M. Joseph Koch, l'un de ceux qui
connaissent le mieux Olivi, le grand théologien des spirituels, a découvert dans

une bibliothèque de Madrid un mémoire de Gilles de Rome, qui joua un grand

(1) Archiv für Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters, t. iv et v.



76 COMPTES RENDUS

rôle dans l'examen des doctrines d'Olivi et le P. Doucet a trouvé dans la

bibliothèque de l'Université de Padoue un vrai trésor d'écrits du même Olivi
inconnus jusque là. Selon le P. Mulier (d'accord avec M. Joseph Koch et
combattu par le P. Leo Amoros)(I), le concile n'a pas condamné formellement

Pierre-Jean Olivi, mais s'est borné à réfuter ses doctrines et à formuler celles

que l'Eglise tiendrait désormais pour orthodoxes.
Notre historien met en lumière l'activité réformatrice du concile. Le

problème de la Réforme se présente avant tout sous un aspect juridique :

comment atténuer les conflits incessants entre l'autorité ecclésiastique et le pouvoir

civil L'impuissance de l'excommunication apparaît flagrante. Dans

l'Eglise même, les exemptions sont une cause de conflit entre le pouvoir
episcopal et le pouvoir pontifical. « Le concile s'est déroulé sous une mauvaise
étoile », dit le P. Mulier et le désir de réforme qui apparaît si net dans les

écrits de certains prélats n'a pu s'accomplir. La mauvaise étoile du concile, ce

fut le nationalisme, maie le P. Mulier ne cache pas les faiblesses de l'Eglise et
de son chef. Pourtant, sur plus d'un point, il réhabilite le concile. Si certains
décrets avaient été observés, les abus contre lesquels s'insurgea la Réforme du

XVIe siècle eussent été moins criants. Plus d'une idée qui s'exprime au
concile de Vienne devait trouver sa réalisation au concile de Trente.

La conclusion religieuse toute pascalienne du P. Mulier mérite d'être
méditée. « Le catholique », dit-il, « sait que même dans des circonstances aussi

déplorables, la Providence, par des voies inconnues à nous autres humains,
poursuit le salut de son Eglise et de l'humanité. »

Lydia von Auw.

(') V. dans Scientia sacra. Theologische Festgabe, dédiée au cardinal Karl-Joseph
Schulte. Editions J.-P. Bachem, Cologne et L. Schwann, à Dusseldorf, 1935, p. 142-
168. « Das Gutachten des .flïgidius Romanus über die Lehren des Petrus Olivi », et
dans l'Archivum franciscanum historicum, vol. XXVIII (1936), fase. I et II : «De
operibus manuscriptis fratris Petri Iohannis Olivi in bibliotheca universitatis Patavina:
asservatis» par le P. Victorin Doucet. V. aussi les articles du P. Laberge : «Fratris
Petri Ioannis Olivi O. F. M. tria scripta sui ipsius apologetica», dans les mêmes
fascicules. Je n'ai pu me procurer l'article du P. Leo Amoros, paru dans l'Archivum

franciscanum historicum, 1935.



COMPTES RENDUS 77

SAINTE-BEUVE A L'ACADEMIE DE LAUSANNE

L'ouvrage de M. René Bray, paru au moment même où Lausanne fêtait
le centenaire du cours sur Port-Royal, apporte une très précieuse contribution

à l'histoire de la vie intellectuelle vaudoiseM. M. Bray s'est appliqué à

écrire une « chronique du cours ». Le sujet avait été déjà maintes fois abordé,
mais personne encore ne l'avait traité avec une si impeccable précision. Ce

beau livre est d'abord une mise au point parfaite. Mais, à tout ce que l'on
connaissait déjà, M. Bray ajoute un grand nombre de documents nouveaux.
Archives publiques, archives familiales, le savant professeur s'est informé de

toutes parts. Et je ne pense pas qu'après sa magnifique moisson il reste

grand'chose à glaner dans le champ du Sainte-Beuve vaudois.

Il ne saurait être question ici de résumer l'aventure lausannoise de Sainte-
Beuve. En lisant l'ouvrage de M. Bray, les lecteurs de cette revue — théologiens

et philosophes —¦ sauront, je veux le croire, se plaire à tant de détails

pittoresques, qui ressuscitent merveilleusement l'atmosphère du Lausanne

romantique. Mais c'est sans doute sur deux points surtout — essentiels, à

vrai dire —¦ qu'ils porteront leur attention : l'analyse des sentiments religieux
de Sainte-Beuve, en 1837-38 ; l'étude des rapports de Sainte-Beuve et de

Vinet. Disons tout de suite que sur ces deux points — comme d'ailleurs sur
tous les autres ¦— M. Bray nous paraît avoir fait preuve d'une grande pénétration

et d'une très louable impartialité.
On s'étonnera peut-être de ce dernier éloge. Et pourtant N'est-il pas trop

évident qu'il existe aujourd'hui un préjugé antibeuvien Il est entendu, un

peu partout dans la critique, que Sainte-Beuve manque de loyauté, ignore
tout sentiment de reconnaissance, distille le fiel et perpètre la trahison. Aussi

faut-il savoir gré à M. René Bray du témoignage qu'il porte : « Nous venons »,

écrit-il, « de vivre deux années avec Sainte-Beuve... Nous pouvions redouter...
cette fréquentation d'un écrivain plus admiré qu'aimé. Aucune prévention ne

subsiste en nous... La personne de Sainte-Beuve n'est pas tout à fait ce que
la légende prétend » (p. 9).

Que les amis de Sainte-Beuve aient cherché, pendant son séjour à

Lausanne, à le convertir au protestantisme, voilà qui est certain. C'est même

Université de Lausanne. Publications de la Faculté des Lettres. Sainte-Beuve
à l'Académie de Lausanne. Chronique du Cours sur Port-Royal, 1837-1838, par
René Bray, professeur à la Faculté des lettres. — Paris, E. Droz. Lausanne,
F. Rouge. 1937. — Un vol. de 368 pages in-8°.



COMPTES RENDUS 78

là un des points sur lesquels, en Suisse française, l'opinion demeure susceptible

à l'endroit de Sainte-Beuve. Il est encore des gens, en effet, qui en veulent

au critique de n'avoir comblé les vœux ni de Vinet, ni des Olivier, ni du

jeune Charles Secrétan. M. Bray nous apporte là-dessus tous les documents
souhaitables. Il montre parfaitement ce que le critique a aimé dans le
protestantisme, ce que sa « sensibilité chrétienne » a éprouvé — et profondément —
au contact des amis vaudois, et de Vinet en particulier. Mais il fait voir aussi,

textes en main, et avec un tact psychologique admirable, jusqu'où Sainte-
Beuve s'est avancé.

Dès son installation à Lausanne, le critique reconnaît, une fois de plus,
« l'inconvénient de ne tenir à rien », mais c'est pour ajouter aussitôt : « Je
n'ai réussi qu'à être un arbre en plein vent. Je doute que Lausanne fasse de

moi un espalier ». L'attitude est nette, franchement avouée : celle d'un
homme qui ne se trompe pas sur lui-même et ne cherche pas à tromper les

autres. Sans doute, pendant les mois du séjour lausannois, Sainte-Beuve est

sensible à « ces nobles cœurs, à ces natures simples et profondes, à ce petit
nombre de purs et de bons » qui l'entourent et « qui consolent des corrompus
et des méchants ». A un ami catholique il écrit qu'il « n'a qu'à se louer des

protestants » et qu'il « évite tout ce qui pourrait les heurter ». « Je tâche »,

ajoute-t-il, « dans cette carrière de Port-Royal, d'être véridique en toute
modération, exposant sans trancher et conciliant le plus que j'y puis cet esprit
vraiment fraternel, duquel je ressens par accès des aspirations heuteuses.

Pourquoi ne sont-ce que des aspirations » Qu'on retienne cette dernière

phrase Elle exprime l'essentiel, fixe la limite que Sainte-Beuve n'arrivera
jamais à franchir.

Qu'entre les jansénistes qu'il étudie et les calvinistes romands Sainte-
Beuve découvre toutes sortes de ressemblances profondes, qui s'en étonnerait

Et qui s'étonnerait que cette étude et ces ressemblances l'aient porté
à voir sous un jour avantageux la piété sincère, « le christianisme intérieur »

des Vaudois du Réveil Le pasteur Manuel le séduisit par le charme de sa

conversation, par l'étendue de sa culture, et Sainte-Beuve, beaucoup plus
tard — en 1864, exactement — n'avait pas oublié un mot du protestant
Manuel : « Je compose mes sermons Shakespeare dans une main et ma Bible
dans l'autre ». Mais c'est à la forte personnalité de Vinet que Sainte-Beuve
fut avant tout sensible. M. Bray, à la suite d'autres historiens, de MM. Sirven
et Köhler en particulier, et avec une aussi délicate compréhension des âmes,
a raconté ce que fut la très digne et très belle amitié de Sainte-Beuve et de

Vinet. Ici de nouveau il importe de bien lire les textes. Le 7 décembre 1837,
Vinet donne à un ami ses impressions sur le cours de Sainte-Beuve : « Ce

Port-Royal est admirable... et le professeur en sent et en fait ressortir la
vraie beauté avec une grande intelligence chrétienne. Si M. Sainte-Beuve
n'est pas chrétien, il est une preuve éclatante de l'insuffisance de l'intelligence
pour la conversion ; car tout ce que l'intelligence peut savoir de la vérité, il
le sait... Ce qui me fait plaisir à moi et à d'autres, en M. Sainte-Beuve, c'est
qu'il craint plutôt d'en dire trop que trop peu et qu'il se donne tout au



COMPTES RENDUS 79

plus pour un connaisseur ou pour un observateur attentif, qui voudrait bien

être quelque chose de plus... Dieu veuille que, nous faisant du bien, il s'en

fasse à lui-même parmi nous » Dans ces lignes, Vinet semble pencher pour la
réalité du christianisme de Sainte-Beuve. Il le croit, comme écrit M. Bray,
«convaincu» (p. 174). Mais il sait aussi, grâce à une merveilleuse intuition
du conflit intérieur qui partage l'âme de Sainte-Beuve, que la conviction
intellectuelle, la compréhension du christianisme n'entraîne pas nécessairement la
conversion du cœur. Le Sainte-Beuve « connaisseur » n'est pas encore un
Sainte-Beuve « croyant »M.

Sainte-Beuve bien vite laisse entendre à Vinet ses incertitudes. Une lettre,
du Ier janvier 1838, met les choses au point. Le critique s'y définit une de

ces « natures qui n'ont que des inspirations et des inclinations sans la foi ». Et
il ajoute, à propos d'une démarche fort amicale de Vinet : « Laissez-moi vous
remercier de votre attention si délicate, si affectueuse. Je sens, croyez-le, tout
le prix de cette affection, en laquelle j'ai confiance plus encore que je ne le

témoigne et que je ne la cultive. La meilleure façon de répondre à ces sortes
d'affections serait, je me le dis, d'entrer dans les sentiments tout sérieux qu'elles

vous souhaitent pour votre bonheur ; et tant qu'on n'est pas fixé dans ces

sentiments, tant qu'on en est bien plus loin qu'on n'ose l'avouer, il semble

alors qu'on doive mettre, par respect même, une discrétion extrême en ces

amitiés qui seraient si précieuses, et qui le sont, puisqu'on croit déjà les
posséder ». La phrase est subtile, toute en nuances, mais elle sonne comme un
non possumus respectueux. L'attitude de Sainte-Beuve est tout à fait loyale :

il ne veut pas, aux yeux de Vinet, passer pour ce qu'il n'est pas. Vinet, dans

une lettre à Lutteroth, écrite, elle aussi, le Ier janvier, précise ce qu'il formulait

déjà, avec tant de bonheur, le 7 décembre : « Il ne faut pas lui faire dire

plus qu'il ne dit ; mais ce qu'il dit, c'est sa pensée. Il ne s'ensuit pas qu'il soit
arrivé au port ; mais ce qu'il y a de bon, c'est que, sur ce point, il ne veut pas
plus se tromper qu'il ne cherche à tromper les autres. » Jugement incomparable

Personne, jamais, n'a si bien posé le délicat problème du vrai chez Sainte-
Beuve. Vinet reconnaît l'honnêteté intellectuelle du critique ; cette exigence
de sincérité lui est même, à cette date, le plus sûr garant de l'avenir. Et
M. Bray a raison d'écrire : « La présence chez Sainte-Beuve d'un besoin de

Dieu, même momentané, l'assure que la voie qui mène au Christ est ouverte
devant son ami » (p. 232).

Les espoirs de Vinet devaient, hélas être déçus. Au cours des visites de

Sainte-Beuve, Vinet pénétra plus profond encore dans ce cœur blessé. Le

25 février, Sainte-Beuve fit peut-être une confession complète, l'aveu de sa

passion pour Mme Hugo. M. Bray voit là, dans cet amour malheureux, l'obs-

Peut-être cette lettre de Vinet, du 7 décembre, permet-elle de comprendre
le mot, assez étrange, en effet, de Vinet, qui nous est rapporté par le vicomte
d'Haussonville dans son Sainte-Beuve (1875) : «Est-il converti ?» demandaient

fréquemment à M. Vinet les âmes pieuses ; à quoi M. Vinet répondait avec
impatience : « Si vous voulez savoir le fond de ma pensée, je le crois convaincu et non
pas converti».



8o COMPTES RENDUS

tacle essentiel à la conversion du critique. « S'il a été près d'aimer Dieu », écrit-
il, « c'est qu'il aimait Adèle ; mais il aimait trop Adèle pour aimer Dieu ».

(p. 242.) Peut-être M. Bray a-t-il raison ; j'inclinerais pourtant à penser que
l'amour de Mme Hugo ne fut pas l'empêchement déterminant. L'impossibilité

de croire, elle me paraît tenir, chez Sainte-Beuve, au plus profond même de

sa nature intellectuelle, et constituer, de ses jeunes années à la fin de sa vie, à

travers toutes sortes d'expériences, une des constantes de son esprit. Dans
une lettre à Victor Pavie, datée de 1839, ^ nous fait un aveu bien significatif :

« Du calvinisme, j'en suis très peu fou ; mais je pourrais l'être sans inconvénient

de Vinet... » Le voilà, je crois, tel qu'il fut toujours : plus sensible aux
idées incarnées dans des natures d'élite qu'aux abstractions de la théologie et
de la philosophie. A force de pénétration, de souplesse, et par une sorte de

mimétisme génial, « esprit brisé à toutes les métamorphoses », il arrive à

reproduire, à éprouver les sentiments les plus délicats. Mais il semble qu'à s'identifier

à la vie des autres sa propre vie ait été comme dépouillée d'une partie
de ses richesses profondes. Il réussit à tout comprendre, sous l'angle du relatif,
de l'individuel ; mais il paraît condamné par là même à ne croire en aucun
absolu.

Charly GUYOT.

LA HAUTE ECOLE DE LAUSANNE W

Parmi les publications que l'Université a fait paraître l'an dernier, il en

est une qui n'a pas encore été signalée ici, et pour cause : c'est celle qui sort de

la plume du directeur de cette revue.
Chargé d'écrire l'histoire de l'ancienne Académie et de la jeune Université,

notre collègue avait une tâche difficile. Comment dire en moins de 120

pages ce qu'a été la vie si longue de l'Ecole de Lausanne Comment le faire,

pour les parties anciennes, après le maître qu'était Henri Vuilleumier
Comment, pour les parties récentes, se dégager de la masse des événements

secondaires, presque contemporains, pour ne rappeler que l'essentiel
M. Henri Meylan y a réussi ; cela n'étonnera personne. 'Au risque

d'effaroucher sa modestie, nous tenons à souligner ici la haute valeur d'une œuvre
qui est dans la meilleure tradition de l'Université et de la Revue de Théologie
et de Philosophie. N'est-ce pas, du reste, un peu la même chose

Charles GILLIARD.

Henri Meylan, La Haute Ecole de Lausanne. 1537-1037. Esquisse historique
publiée à l'occasion de son quatrième centenaire. F. Rouge & Cle, Lausanne, 1937.
120 p. et 12 pi. hors-texte. 5 fr.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).


	Comptes Rendus

