Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 109

Artikel: Le dogme de la trinité : a propos de I'étude critique de M. H.-L. Miéville
Autor: Deluz, Gaston / Miéville, H.-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DOGME DE LA TRINITE
A PROPOS DE L'’ETUDE CRITIQUE DE M. H.-L. MIEVILLE

I1 est bon que nous ayons en Suisse romande un penseur tel que M. Mié-
ville : il nous empéche de nous endormir. En ayant le courage d’aller jusqu’au
bout de sa propre pensée, il en obligera beaucoup a abandonner leurs com-
promis et il aménera les autres a vérifier le bien-fondé de leurs affirmations.
Nous nous sentons interpellé et nous cherchons a résumer dans les lignes
qui suivent les remarques que la critique de M. Miéville nous suggére et
que nous voudrions lui opposer. (@)

Pour n’oublier aucune des questions que Pauteur pose, nous suivrons
simplement le plan de son étude.

Et tout d’abord il est question de la christologie du Nouveau Testament.
Ou, plus exactement, des christologies du Nouveau Testament. Car M. Mié-
ville estime qu’il y en a plusieurs, qu’il y en a quatre, qui « ne concordent
pas entre elles; chacune parle un langage différent » (p. 10). Par exemple
«sur certains points la contradiction est flagrante entre le Christ synoptique
et le johannique » (p. 4).

Il est certain que les auteurs du Nouveau Testament parlent divers lan-
gages et qu’ils empruntent leur vocabulaire a diverses philosophies (). Mais
n’est-il pas prématuré d’en conclure a la diversité de leurs christologies ?
Une méme chose ne peut-elle pas étre définie dans diverses langues, une
méme expérience étre décrite de plus d’une maniére ? De quel c6té se trou-
vent les rationalistes, ici ? De quel c6té «ceux qui attribuent une réalité
distincte a ce que la langue désigne par des termes distincts » ? (p. 11). Au
lieu de s’achopper a la multiplicité des mots, ne ferait-on pas mieux de recher-

(1) H.-L. MitviLLE: Ewmde sur le dogme trinitaire (Lausanne, La Concorde,
1937). — (2) Le professeur Karl-Ludwig Schmidt, de Bile, vient de publier quatre
conférences sur la forme et la pensée du Nouveau Testament, dans la Revue d’bisiorre
et de philosophie religieuses (Strasbourg) 1938, qui ont été réunies en un volume
sous le titre : Le probléeme du christianisme primitif, Paris, Leroux. Nous n’avons pu
malheureusement les utiliser ici.



LE DOGME DE LA TRINITE 297

cher I'unité de la chose qu’ils expriment, a supposer que cette unité existe ?

Une certaine école a toujours opposé, comme M. Miéville le fait, les synop-
tiques a Jean. On a cru trouver dans les synoptiques une vie de Jésus plus
objective, plus proche de la réalité que dans Jean qui exalte outre mesure
la personne de son maitre. Une autre école, la Formgeschichtliche Schule tend
au contraire a rapprocher Jean des synoptiques en montrant que ni Pun
ni les autres ne prétendent étre des biographes. Dans les synoptiques il
s’agit d’exalter le Maitre tout autant que dans Jean, bien que le cadre méta-
physique fasse défaut. De la naissance miraculeuse a la résurrection, en
passant par le récit des miracles et des discours, il s’agit pour les synoptiques
d’exposer concrétement ce théme: «La Parole a été faite chair et elle a
habité parmi nous » Les synoptiques racontent la gloire du Messie, du Fils
de Dieu, du Fils de Phomme. Peut-étre que dans la littérature profane on
retrouvera tous ces titres appliqués a d’autres étres que le Christ. Mais les
synoptiques ont donné a ces termes un sens nouveau, comme Jean a donné
au Logos un sens nouveau, et ce sens, le contexte, le récit des actes merveil-
leux du Christ nous le donne. Ce sens, le voici: Jésus-Christ n’a pas son
pareil, il est Dieu, car Dieu seul peut faire ce qu’il a fait.

Ceest une faute de méthode que de vouloir reconstituer, par dela DPexal-
tation des évangélistes, une réalité objective qui serait la vraie vie du Christ,
personnage prophétique, fondateur de religion et moraliste. Cette réalité
objective nous est inaccessible, méme 2 travers les synoptiques, car d’un
bout a I’autre et d’emblée ils se placent sur le terrain de la foi et du témoi-
gnage. Il 0’y a que deux attitudes possibles devant ce témoignage, c’est la
fol ou Pincrédulité, mais il est impossible de rester neutre et «objectif »,
puisque les évangélistes ne le sont pas et ne veulent pas I'étre.

Un passage i1solé comme Marc x, 18 ne suffit pas a établir une différence
fondamentale entre la christologie de Jean et celle des synoptiques. Car les
synoptiques n’ont pas tous la méme lecon que Marc et il est difficile de
dire laquelle de ces deux variantes est la plus ancienne ; Pexégése du passage
nous montre d’ailleurs qu’on peut le comprendre de plusieurs maniéres et,
pour étre bien compris, il doit étre expliqué conformément a Pensemble du
message synoptique. A ce texte on en pourrait opposer d’autres et en parti-
culier Mat. x1, 27 qui a une tournure proprement johannique.

Il ne suffit certes pas d’avoir répété les « métaphores 4 lorientale, telles
que fils de Dieu ou fils de ’homme » pour comprendre le mystére de la per-
sonne du Christ, mais ce n’est pas non plus en faisant bon marché de ces
expressions et en les rabaissant au rang de simples métaphores qu’on saisira
plus facilement ce que Christ a été en réalité. Car ces titres, qui ne sont pas
purement honorifiques mais qui décrivent une fonction que le Christ remplit
effectivement, ne sont pas des définitions et des doctrines « que les théolo-
giens imposérent a la créance des fidéles» (p. 5). Elles sont au contraire
Pexpression spontanée de la foi des fidéles, la théologie ne vient qu’ensuite
chercher a établir entre elles un ordre et une cohérence logique.



298 GASTON DELUZ

Dlailleurs M. Miéville affirme que non seulement les synoptiques, mais
Jean lui-méme est anti-trinitaire. Le Pére est plus grand que le Logos, le
Logos ne lui est pas égal. Ici on joue sur les mots. Car de quelle égalité veut-on
parler ? De DPégalité de nature ou de I’égalité de fonction ? Il est clair que
par sa nature le Logos, pour Jean, est égal a Dieu. C’est par sa fonction qu’il
lui est subordonné et qu’il différe du Pére. Mais les formules trinitaires
reconnaissent, elles aussi, ce rapport de dépendance du Pére et du Fils. Si
le Pére et le Fils étaient égaux au sens de lidentité, il n’y aurait pas de
seconde personne de la Trinité, il n’y en aurait qu’une, la premiére. Mais
comment M. Miéville peut-il soutenir que dans les trois premiers siécles on
« réservait presque exclusivement le nom de Dieu a la premiére personne de
la triade chrétienne » (p. 16) et que le Dieu « qui seul compte pour les chré-
tiens est le Pére» (p. 8) ? Dans Jean xx, 28 Thomas dit a4 Jésus : « Mon Sei-
gneur et mon Dieu». Et Paul emploie la méme épithéte dans Rom. v, 9 ou
il parle de Christ « Dieu béni éternellement ». D’ailleurs ce qui prouve que
Christ est adoré comme Dieu, c’est que les chrétiens lui adressent leurs
priéres (Actes vi1, 59, IT Cor. x11, 8, Rom. x, 12 et 13, etc.).

"En ce qui concerne Paul, «on n’est pas plus nettement anti-trinitaire»
que lui (p. 8). Il affirme que Dieu est le chef du Christ, que le Christ a été
établi Fils de Dieu, qu’il remettra la royauté & Dieu auquel, a la fin des
temps, il se soumettra. Saint Paul exprime ici le méme rapport de dépen-
dance du Pére et du Fils que Jean. Si sa terminologie est plus souple et
moins logique que celle des conciles, faut-il s’en affliger ? Faut-il reprocher
a Paul de ne pas s’imaginer avoir tout dit en ces deux mots genitum, non
factum ? Mais si les mots différent, n’est-il pas évident que Paul et Athanase
ont été animés d’une méme préoccupation : exprimer Pabsolue éminence de
Christ tout en montrant qu’il est le second ?

I1 est facile, sans doute, de dire que le Nouveau Testament n’est pas tri-
nitaire. Si Pon n’appelle trinmitaire que ce qui correspond littéralement
aux formules des conciles, M. Miéville a raison, le Nouveau Testament n’est
pas trinitaire. Et nous ajoutons : heureusement. Mais avec cette consta-
tation on n’a pas tout dit. C’est alors seulement que le vrai probléme se pose.
Comment les formules trinitaires ont-elles pu se former ? Ont-elles un rap-
port quelconque avec le message du Nouveau Testament ? Expriment-elles
a leur maniére une vérité biblique ?

Or nous pensons que c’est effectivement le cas. Car a chaque page de la
Bible nous retrouvons la triade : Pére, Fils et Saint-Esprit. Non sculement
dans des textes comme Mat. xxvi, 19 ou II Cor. xm, 13, mais ailleurs
encore, par exemple dans I Cor. x11, 4-6, vi, 11, Eph. v, 18-21, I Pi. 1, 2,
Jude 20 et 21, Rom. xv, 30, Hébr. x, 29 et 31, x11, 22-24, etc. Tous ces
textes montrent que pour s’exprimer pleinement la foi chrétienne unit en
une méme formule Dieu le Pére, Christ le Seigneur et I’Esprit. Et ces for-
mules ne sont pas le résultat de spéculations platoniciennes, mais ’expression
directe de la Révélation telle que le chrétien la comprend et la sent. Clest



LE DOGME DE LA TRINITE 299

I’événement unique de la révélation qui se décompose en ces trois moments
constitutifs : le Pere, qui se révéle par le Fils et qui se communique par le
Saint-Esprit. Parce que Dieu seul peut révéler Dieu, Christ est Dieu. Et
parce qu’en lui habite toute la plénitude de Dieu, il révéle Dieu pleinement,
de maniére unique et absolue et il n’y a pas d’autre nom sur la terre par
lequel nous puissions étre sauvés. Et ceci n’est pas un syllogisme dont n’im-
porte qui pourrait vérifier la cohérence, c’est une expérience que le chrétien
a faite et qui n’a de sens que pour lui.

Il s’agit donc uniquement de savoir si les formules des conciles expriment
encore ou n’expriment plus cette expérience, si elles expriment avec plus ou
moins de clarté, étant bien entendu que la vérité de la formule ne réside pas
dans sa cohérence logique, mais dans l’exactitude avec laquelle elle décrit
Pexpérience de la révélation. Si la formule décrit cette expérience, serait-ce
de manicre illogique, elle ne pourra jamais étre fausse, mais tout au plus
obscure. 8i, par contre, elle exprime autre chose que cette expérience, si
elle la déforme, elle sera fausse, flt-elle logique. Car, comme nous I’avons fait
remarquer ailleurs (1), une vérité dogmatique doit toujours étre existentielle,
c’est-a-dire parler de nous en méme temps qu’elle parle de Dieu. Si elle parle
de Dieu en soi, c’est une vérité métaphysique. Et, pour le dire d’avance,
Perreur de M. Miéville nous semble consister en ceci que, comme ailleurs
dans sa Philosophic de I'Esprit, il transforme subrepticement la vérité théo-
logique en vérité métaphysique. Arrachée ainsi de sa base existentielle, elle
est vaincue d’avance comme jadis Antée soulevé par Hercule. On rirait d’un
professeur de zoologie démontrant que les poissons sont des animaux incapa-
bles de vivre et de se mouvoir et qui les sortirait de 'eau pour entreprendre
sa démonstration.

Pour comprendre une vérité dogmatique, il ne suffit donc pas d’en saisir
Particulation logique. Il faut que les mots, nécessairement inadéquats, nous
fassent apercevoir la chose transcendante qu’ils veulent exprimer. Car le
dogme est un symbole, au sens théologique de ce mot. Et c’est pourquoi le
principe de toute compréhension dogmatique a été énoncé par saint Hilaire
en ces termes: [ntelligentia dictorum ex causis est assumenda dicendi, quia
non sermoni res, sed rei sermo subjectus est (De trinitate, 4).

Nous sommes amenés ainsi a parler de la théologie patristique. Quelle
préoccupation a donc amené les Péres grecs et latins & élaborer la doctrine
trinitaire ? Ont-ils voulu, comme les philosophes paiens, définir le plus clai-
rement possible la notion de Dieu, telle que la congoit Pesprit humain lorsqu’il
est aux prises avec lui-méme ? Ou bien ont-ils voulu rendre compte d’un
fait qui s’est imposé du dehors a leur raison ? Leur souci était-il un souci de
logique ou un souci d’exégése ? Tentaient-ils de ramener Dieu 4 la mesure de
leur raison ou d’interpréter la révélation de Dieu dans sa Parole ? Il nous
semble que cette seconde préoccupation seule a pu étre la leur. Elle n’exclut

1 Feuille centrale de Zofingue, avril 1937.



300 GASTON DELUZ

d’ailleurs pas entiérement la premiére, puisque le sens de tout commentaire,
c’est d’exprimer plus clairement, partant plus logiquement, ce que le texte
ne dit que de maniére confuse. Mais la norme de la vérité du commentaire,
c’est le texte et non pas la logique. M. Miéville reconnait lui-méme «in-
fluence que les postulats de la piété paraissent avoir exercé sur la formulation
de la doctrine » (p. 18) et que, si Athanase admet la divinité du Saint-Esprit,
c’est parce qu’il est adoré comme tel (p. 19). Mais il semble, d’aprés M. Mié-
ville, qu’il efit mieux valu que ces influences ne se fussent pas exercées sur
Pévolution du dogme qui aurait di étre guidée uniquement par le souci de
la logique. Nous estimons au contraire que ce sont les postulats de la piété,
et eux seuls, que le dogme doit satisfaire. Et le grand tort de M. Miéville est
précisément de ne pas avoir analysé le dogme en fonction de cette piété, de
s’étre placé sur un autre terrain (p. 30), sur un terrain ou le dogme n’a plus
de sens et d’avoir jugé de la valeur du commentaire indépendamment de son
texte. Ce n’est pas de s’étre laissé influencer par leur piété qu’il faut reprocher
aux Péres, mais plutét d’avoir perdu de vue trop souvent cette piété pour
s’adonner a des spéculations abstraites.

Au point de vue logique, le dogme se heurte a trois difficultés : comment
Dieu peut-il étre un, comment peut-il étre trois, et comment faut-il concevoir
les « personnes » divines ?

Les Péres grecs ont échoué devant le premier de ces écueils. Ils définissent
la trinité : une olofa en trois Umoordoers ; le terme ovofa est compris comme
nature spécifique, essence, espéce, Uméoracic comme individu subsistant.
Dieu n’est plus alors «la premiére personne, comme c’était 'usage jusqu’ici,
mais la nature commune aux trois personnes, Pessence spécifique participée
par elles trois. I1 y a monothéisme de nature et trithéisme de personnes ».
(RouclER, La scolastique et le thomisme, p. 432.) « Ainsi il y a une seule Divi-
nité et trois hypostases de méme qu’il y a une seule humanité et une pluralité
d’humains. Comment se fait-il dés lors que P'on ne puisse parler de trois dieux
tout comme on parle de trois hommes ? » (Zbid., p. 435.) Grégoire de Nazianze
a beau s’en défendre: ol @Bdvw TO &v vofjoal kai Toi¢ TPLoL MEPINGUTWLAL
o0 @B&vw T Tpia d1 ehelv kai elg TO &v dvapépopar (Orat. 40, 41), sa formule
frise le trithéisme. Si néanmoins il a évité le trithéisme ou la logique de sa
pensée devait le conduire, c’est que manifestement «les postulats de sa
piété » et la révélation le lui interdisaient. Il fallait choisir entre la logique
et la révélation; si Grégoire avait opté pour la logique, il aurait été hérétique.
Et pourquoi faut-il maintenir 'unité de Dieu ? Parce que le monothéisme
est conforme a la raison ? Nullement, mais parce que c’est cette unité que les
trois composantes de la révélation affirment. C’est pour étre un que Dieu a
été trois, C’est pour étre I'unique souverain a c6té duquel rien n’existe plus
qui puisse étre adoré, que Dieu s’est ainsi « partagé» et qu’il «se répéte»
afin que 'homme le rencontre partout ou irait son adoration. En défendant
la trinité, les Péres veulent sauvegarder le monothéisme contre Arius qui,
chose curieuse, se fait, lui aussi, le champion du monothéisme. Mais le mono-



LE DOGME DE LA TRINITE 301

théisme d’Arius est un monothéisme rationnel et théorique qui entraine
pratiquement le dithéisme et Pidolatrie, car, si le Fils n’est pas semblable
au Pére, ceux qui ’adorent adorent deux dieux. C’est le méme Dieu et c’est
Dieu tout entier que nous rencontrons en Christ et dans le Saint-Esprit et
nous n’avons pas besoin de chercher Dieu ailleurs qu’en Christ, voila ce que
les Péres grecs voulaient exprimer. Un = trois, dit le dogme comme expres-
sion de la piété, et la piété seule comprend ce qu’elle veut dire et elle résout
la contradiction en unissant ces deux termes dans un méme mouvement
d’adoration qui la porte de 'un a Pautre et de 'autre 4 'un. Le théologien,
lui, cherche a rendre ce jugement aussi transparent que possible a la raison,
il sonde le mystére. Il ne peut le faire entiérement, puisque les catégories de
la pensée qui s’appliquent au monde immanent ne s’appliquent plus a la
transcendance. En voulant résoudre rationnellement la contradiction, il ris-
que de supprimer I'un des termes au profit de Pautre, d’enfermer Dieu dans
une catégorie de la raison pour échapper au paradoxe, qui avait au moins
ceci de bon qu’il renvoyait I’esprit au dela de lui-méme et au dela du monde
des objets.

Les Péres latins ont échoué devant le second écueil. La formule trinitaire
a été précisée par saint Augustin, Boéce et saint Thomas. En Dieu, dit-on,
Pessence et Pexistence sont identiques ; 'unité d’essence des trois personnes
entraine donc I'unité numérique de leur existence. Dés lors, le probléme n’est
plus de comprendre comment trois = un, mais comment un = trois. Qu’est-ce
qui distingue le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, puisqu’ils ont méme essence
et méme existence ? Clest, répond-on, les relations qu’ils entretiennent les
uns avec les autres, Pun étant inengendré, ’autre engendré, tandis que le
troisiéme procéde. Mais cette solution n’est pas satisfaisante, car si les trois
personnes sont identiques par leur essence, leurs relations seront des rela-
tions du méme au méme. Alors, bien loin d’introduire une distinction au sein
de la divinité, ces relations ne font qu’y installer I'identité. Il serait difficile
d’échapper a cette critique fort pertinente, formulée par Rougier et reprise
par M. Miéville. A notre sens, K. Barth lui-méme, qui reprend cette théorie,
tombe sous le coup de la méme critique.

S1ile Fils est néanmoins distinct du Pére, ce n’est pas parce qu’en tant que
Fils il se trouve en un rapport génératif avec celul-ci, car, pour pouvoir
entrer en relation, il doit déja étre distinct et, §’il est distinct, il n’est plus
besoin de relation pour le distinguer, mais s’il n’est pas distinct, aucune
relation ne pourra dédoubler ce qui est unique et identique. Si le Fils est
distinct du Pére, cela tient simplement au fait de la révélation. Car la révé-
lation, qui est Dieu lui-méme, nous renvoie a celui qui révele, qui est Dieu
également, et qui, par cette révélation, s’est communiqué en tant que Dieu.
Il est le commencement, il est le milieu, il est la fin. Le milieu nous renvoie
au commencement et nous méne a la fin. La Parole nous donne celui qui
parle et le sens de son discours. La rédemption suppose la création et elle
aboutit a la sanctification, Il y a donc bien un rapport entre les personnes



302 GASTON DELUZ

de la trinité, un rapport de succession logique et non de succession dans le
temps.

Mais, c’est en fonction de nous auxquels il se révéle que ces relations s’éta-
blissent au sein de Dieu. A ne considérer que Dieu, il ne saurait y avoir en
lui de distinctions. Et il n’est pas possible de distinguer les personnes de la
trinité par les relations qu’elles ont entre elles seulement, puisqu’elles n’ont
de relations entre elles que dans la mesure ot elles en ont avec nous. Et le
dogme de la trinité signifie précisément que Dieu n’est pas resté pour soi,
qu’il a été pour nous. Si nous n’étions pas, il n’y aurait pas non plus de Dieu
en trois personnes, il n’y aurait ni créateur ni rédempteur. Ce n’est pas par
rapport a elle-méme que la révélation s’articule, mais par rapport a nous selon
les trois cotés par lesquels Dieu nous aborde. Pourquoi craint-on tant de le
dire ? Comme si, par 1, on devait faire dépendre Dieu des hommes. Il y a
en Dieu un triple vouloir et ce vouloir n’est connu que par ses effets, Cest
parce que ces effets sont distincts que nous devons distinguer aussi leurs
causes. Ceci ne nous améne pas a une trinité économique, car en Dieu il ne
saurait y avoir de changement et ce triple vouloir est en lui éternellement
coexistant.

Vient enfin le probléme posé par la notion de « personne » appliquée a
Dieu. Saint Thomas définit les personnes comme res subsistentes in natura
divina. Le terme res n’est certainement pas heureux. On serait tenté de se
représenter par la « trois marmousets », comme dit Calvin, et de tomber dans
le trithéisme. Pour Calvin, les personnes sont des « propriétez lesquelles sont
en lessence de Dieu». On pourrait donc définir la trinité : une substance
(divina natura) et trois subsistances (la maniére d’étre de la substance, modus
entitatious ou entis, Tpbdmoc ﬁmipEewg)_ La personnalité n’est donc pas une
substance individuelle, car telle pierre ou tel banc sont aussi des substances
individuelles sans pour cela étre des personnes, La personnalité est une
maniére d’étre, une subsistance de la substance. Une méme substance peut
fort bien avoir plusieurs subsistances ; le pére peut étre a la fois pére, fils et
mari. « Il n’est pas une personne parce que et pour autant seulement qu’il
engendre », répond M. Miéville (p. 27). Mais pourtant, il n’est pére que parce
qu’il engendre, c’est sa subsistance qui fait sa substance. Et une substance
sans subsistance n’existe pas. Le pére n’est une personne qu’en engendrant,
qu’en existant en tant que personne. Et la substance n’est telle que par sa
manicre de subsister en tant que telle, c’est-a-dire par sa subsistance. Il ne
faut donc pas dire, comme M. Miéville le fait, que les subsistances ou les trois
personnes de la trinité « ont la maniére d’étre de la substance » (p. 28), mais
qu’elles sont la maniére d’étre de la substance. L’objection qui se présente
n’est donc pas celle que dit M. Miéville : « Comment une chose peut-elle avoir
la maniére d’étre de la substance sans étre une substance ? » (p. 28). Car les
personnes sont la maniére d’étre de la substance divine et la substance sub-
siste en elles comme Pierre existe en tant que fils, mari et pére. Sur ce point
nous avouons ne pas bien voir ou M. Miéville veut en venir et il semble presque



LE DOGME DE LA TRINITE 303

qu’il soit tombé lui-méme dans le piége que sa subtilité voulait tendre. Il est
vrai que le terme de personne n’est pas trés heureux, il est employé a défaut
de mieux. Saint Augustin reconnait lui-méme que c’est une nmecessitas ou
consuetudo loguendi (De trin. V, g ; VII, 4). Et saint Anselme parle des tres
nescio guid. K. Barth remplace le terme de personne par celul de Seinsweise,
maniére d’étre, qui lui semble contenir tout ce qu’il y a d’essentiel dans le
mot de personne. La trinité signifie dés lors qu’il y a un Dieu et que ce
Dieu existe de trois maniéres, puisqu’il nous aborde dans sa révélation en
tant que Pére, Fils et Saint-Esprit. Mais il faut ajouter, pour ne pas tom-
ber dans le modalisme, que Dieu n’est pas une quatriéme hypostase servant
de base et d’origine aux trois « maniéres d’étre», mais que c’est le Dieu uni-
que qui est présent tout entier dans chacune d’elles. De méme, sur le plan
humain, c’est ’homme tout entier qui est mari ou fils et il n’est pas divisé
par ces diverses maniéres d’étre. La substance tout entiére peut étre con-
sidérée successivement dans ces diverses subsistances, car elle entre entiére-
ment dans chacune d’elles.

M. Miéville a suivi principalement ’évolution du dogme trinitaire aux pre-
miers siécles de I’Eglise. Nous voudrions savoir ce qu’en ont pensé les réfor-
mateurs. Luther a fait preuve d’une grande retenue a 1’égard de ce dogme.
Il n’aime pas la terminologie des conciles et il déclare méme qu’on devrait
défendre Pemploi d’un terme tel que 6poovaog, « Indulgendum est patribus...
quod si odit anima mea vocem homoousion et nolim ea uti, non ero hreticus ;
quis enim me coget uti, modo rem teneam quz in concilio per scripturas
definita est ? etsi Ariani male senserunt in fide, hoc tamen optime exegerunt,
ne vocem profanam et novam in regulis fidei statui liceret » (éd. d’Erlangen,
opp. var. arg., t. 'V, p. 505). Ailleurs Luther fait la distinction qui nous parait
essentielle entre le « pour soi» et « pour nous » La théologie n’a pas a dire ce
que Dieu est pour soi, mais ce qu’il est pour nous. « Christus ist nicht darumb
Christus genennet dass er zwo Naturen hat. Was gehet mich dasselbige an?
Sondern er trage diesen herrlichen und tréstlichen Namen von dem Ampt
und Werk so er auf sich genommen hat... dass er von Natur Mensch und
Gott ist, das hat er fiir sich » (éd. Erl. XXXV, p. 207). Melanchthon énonce
le méme principe dans son célébre axiome «Christum cognoscere, id est
beneficia ejus cognoscere ». Dans sa premiére édition des Locz il déclare que
la trinité est un mystére fait pour étre adoré et non pour étre analysé. Dans
la suite il reprend malheureusement la terminologie ancienne, définissant
la personne comme substantia individua et confondant substantia avec sub-
sistentia. Calvin n’emploie les termes de personne et d’hypostase que « pour
exposer par motz plus clers les choses qui sont obscurément monstrées en
PEscriture» (Inst., t. I, p. 71). « Je voudroye que ces noms fussent ensevelyz
moyennant que ceste Foy fust en tout le monde : Le Pére, le Filz et le Sainct
Esprit estre un seul Dieu et toutesfois que le Filz n’est point le Pére, ne
I’Esprit n’est point le Filz, mais qu’il y a distinction de propriété » (Ibid.,
p- 73). Quand on parle de trois personnes « nous avons a observer que c’est



304 GASTON DELUZ

une distinction, et non pas une division » ({é1d., p. 66). Calvin recommande
une grande sobriété, le sens du dogme étant uniquement de mieux inter-
préter la révélation et non pas de la dépasser et d’y ajouter quoi que ce soit,

«1I1 est parfaitement vain», dit M. Miéville, « d’essayer de dégager la théo-
logie trinitaire de sa substructure intellectuelle. » Car «un trinitarisme dé-
pouillé de sa substructure philosophique, comme semblent le préconiser quel-
ques théologiens protestants d’aujourd’hui, c’est un non-sens qui témoigne
de la confusion dans laquelle I’absence d’une culture philosophique appro-
fondie — et pour tout dire, le mépris de la pensée, le gotit des solutions faciles
et simplistes — jettent un trop grand nombre d’esprits» (p. 33). Aux yeux
du philosophe le théologien sera toujours un dilettante. Il emprunte au phi-
losophe son vocabulaire, mais ce vocabulaire qui définissait quelque chose
de bien précis pour le philosophe ne fait plus chez le théologien qu’évoquer
imparfaitement une réalité transcendante. En philosophie les mots créés par
Pesprit sont a la mesure des idées formées par ce méme esprit. Pour Philon
le Logos définit une idée, pour Jean il définit tant bien que mal un fait parti-
culier qui ne se laisse pas enfermer en une formule générale.

Les auteurs catholiques ont recours a tout l’appareil de la philosophie
aristotélicienne et scolastique qu’ils perfectionnent sans cesse pour les besoins
de la cause. Ce n’est pas par mépris de la philosophie que les protestants
évitent ces subtilités, c’est que cette voie leur semble fausse et ne peut
aboutir qu’a une impasse. Ce n’est pas sur le plan de la pensée abstraite qu’il
faut chercher la vérité d’un dogme. La trinité n’est pas une « vérité » en
laquelle il faut croire. C’est en Dieu qu’il faut croire. La trinité est un témoi-
gnage de la foi et non son objet. Elle est un essai de rendre compte par des
mots de Pexpérience de la révélation. M. Miéville reconnait lui-méme que
«le pouvoir de suggestion et d’édification d’un symbole religieux n’a point
de rapport direct a sa cohérence logique ». « La critique que nous venons de
faire du dogme trinitaire et des essais tentés pour le défendre n’abolit nulle-
ment la valeur qu’il peut avoir pour une certaine piété » (p. 30). Pourquoi
’auteur ne s’est-il pas placé sur ce terrain-la et n’a-t-il pas jugé de la valeur
du dogme en fonction de la piété qu’il exprime ? C’est que, pour lui, la piété
n’est qu'un mouvement de I’Ame tout subjectif, la révélation, une intuition
bienfaisante et, pour tout dire, un mythe. Pour nous, au contraire, la piété
est la réponse subjective 4 une Parole objective, et la révélation est une
intuition que Dieu nous accorde par son Saint-Esprit. L’expression de la
foi chrétienne est tout plutét qu’un mythe." Un mythe est la transcription
imagée et anecdotique de vérités éternelles et des conditions générales de
Pexistence humaine ; le dogme exprime au contraire un fait historique, par-
ticulier, contingent : Pintervention de Dieu dans Phistoire, L’incrédule peut
appeler cela un conte ou une légende, mais jamais un mythe. Car la légende
prétend raconter un fait historique particulier, un événement, mais le mythe
raconte une vérité abstraite. Nous disons donc que Dieu est venu a notre
rencontre, qu’il s’est révélé non seulement de maniére générale en tant que



LE DOGME DE LA TRINITE 305

créateur, mais trés particuliérement en son Fils et trés personnellement par
la communication du Saint-Esprit. On ne saurait nier a priors la vérité de
ce témoignage, pas plus d’ailleurs qu’on ne peut le prouver autrement que
par le témoignage. Si on veut critiquer le dogme et la foi chrétienne, il
faut commencer par comprendre ce qu’ils prétendent étre, sinon on part en
guerre contre des chimeres.

Le dogme n’est pas une «image du monde », comme le veut M. Miéville.
Il rend compte d’un fait historique dans lequel nous sommes impliqués. Il
va de sol que ce fait historique nous donne aussi une certaine idée de notre
situation et de celle du monde, mais ce n’est 13 qu’une conséquence. Si nos
contemporains ne comprennent plus le sens du dogme trinitaire, ce n’est
pas parce que ce dogme leur présente une image du monde différente de
celle qu’ils ont naturellement et qu’il est lié a une philosophie périmée, le
réalisme conceptuel des Grecs et des scolastiques. §’ils ne comprennent plus
le dogme trinitaire, c’est parce qu’ils n’entendent plus le message chrétien
dans ce qu’il a de spécifique, parce qu’ils transposent ce message dans les
termes de leur philosophie, exactement comme le fait M. Miéville lorsqu’il
appelle Jésus «le grand initiateur religieux » qui est « de Dieu parce qu’il a
incarné d’une fagon éminente ces valeurs éternelles (amour, probité, obéis-
sance) leur donnant force de séduction et de rayonnement » (p. 44). On joue
sur les mots en parlant ici de divinité du Christ et d’incarnation et lon vide
le message chrétien de son contenu spécifique.

A la fin de la monographie de M. Miéville vient un petit couplet contre la
théologie dialectique. Ici ’auteur fait chorus avec beaucoup de théologiens
et de pasteurs de chez nous qui ne semblent connaitre la théologie dialectique
que par oui-dire et qui sont d’autant plus sévéres envers elle qu’ils la con-
naissent moins. M. Miéville prétend — c’est toujours la méme critique qui
revient — que la théologie dialectique dissocie I’éternité et le temps, Dieu
et le monde, alors que ces réalités doivent étre reliées et non pas séparées.
Nous avons essayé de montrer que c’est bien ainsi que nous Pentendons et
que le dogme de la trinité, en particulier, relie la transcendance et 'imma-
nence et ne saurait étre compris autrement. Il ne s’agit pas méme de disso-
cier la foi et la raison et « de croire que I’on doit croire ce que ’on ne pourrait
croire que si on pouvait le penser» (p. 37). Il nous suffira de rappeler que
I’un des maitres de la théologie dialectique, R. Bultmann, a publié un volume
d’essais sous ce titre : Glauben und Verstehen (« Croire et comprendre »). Et
Brunner écrit dans son dernier livre : « Cest Iexpérience qui décide de la
vérité ou de lerreur du message chrétien... La foi en la Parole de Dieu n’est
jamais une fol aveugle. Le croyant n’obéit pas simplement 4 un ordre de
I’Eglise, il sait pourquoi il croit et pourquoi il doit croire » (Der Mensch im
Widerspruch, p. 205). K. Barth, lui-méme, dit clairement et expose tout au
long que «la connaissance de la Parole de Dieu n’est possible que par ’expé-
rience de cette Parole de Dieu» (Dogmatik, 1, p. 206 ss.).

Nous ne pensons pas avoir résolu les contradictions inhérentes au dogme.

REV. DE THEOL, ET PHIL. — N. 8., t. XxvI (N° 109, 1938). 20



306 GASTON DELUZ

Ces contradictions sont inévitables et nécessaires, elles forment la structure
de n’importe quel dogme. Nous avons cherché a rompre la rigidité des an-
ciennes formules pour montrer qu’elles ne se suffisent pas a elles-mémes,
mais que leur vérité réside au dela.

Qu’est-ce en effet qu’un dogme ? C’est un jugement dont Dieu est I'objet.
Or Dieu n’=st pas un objet. Pour connaitre la transcendance notre pensée
raméne celle-ci 4 Pimmanence et lui applique les concepts qui valent pour le
monde objectif. Et méme les concepts les plus abstraits comme Etre universel,
Etre absolu, Esprit, Personne ne dépassent pas I'immanence. Pour interdire
a la pensée de confondre Dieu avec un objet du monde il faut que le juge-
ment qu’est le dogme s’effondre en lui-méme pour renvoyer au dela de sol.

Pour ¢’effondrer ainsi le jugement doit renfermer un cercle vicieux, une
tautologie ou une contradiction. Ce qui reste, c’est un symbole. Le dogme
est un symbole. Mais, tandis que le symbole appliqué au monde objectif
marque une connaissance indirecte et inadéquate, appliqué a la transcen-
dance il est la seule maniére adéquate de connaitre. Comprendre un sym-
bole, ce n’est donc pas en vérifier la cohérence logique, mais bien découvrir
dans Pintention secréte du symbole et a la limite de toute objectivité, son
rapport transcendant. Par le cercle vicieux ou la contradiction, le dogme
nous renvoie donc au dela du monde objectif en détruisant ’objectivité
du jugement. Clest cette capacité de relier notre existence a la transcen-
dance qui fait la vérité du dogme. Le dogme implique donc une transfor-
mation ontologique compléte, puisqu’il transpose I’étre de Dieu et de 'exis-
tence dan. les concepts de P’étre du monde. De la son ambiguité et son
incohérence logique. Mais 'impossibilité de résoudre logiquement ces contra-
dictions nous prouve qu’on ne peut pas discuter de la vérité de ces dogmes
autrement qu’en accomplissant soi-méme ’acte existentiel qu’ils expriment.

Le probléme de la révélation n’échappe pas non plus a cette nécessité. On
doit affirmer I'unité et la triplicité de Dieu, parce que le méme mouvement
de Pexistence, la méme foi chrétienne embrasse 'un et Pautre et n’arrive
a I'un que par Pautre. On exprime cela dans le jugement : un = trois. Ce
jugement s’applique au monde objectif, mais il n’y a aucun sens. Il est donc
faux, a moins qu’il ne renvole symboliquement dans une autre région de
Pétre, od un méme mouvement de l’existence résout la contradiction en
allant de I'un 4 Pautre et en unissant ce qui est distinct pour la raison.

Les contradictions inhérentes au dogme ne sont pas fortuites. Personne
ne peut y échapper. Et personne ne peut parler de Dieu autrement que dog-
matiquement, a moins de faire de Dieu un « marmouset », c’est-a-dire un
objet aussi facile a définir que n’importe quel autre objet qui est & notre
portée dans le monde.

Si nous avons cru devoir répondre a la critique de M. Miéville, ce n’est
pas parce que le dogme de la trinité est tabou et que sa disparition nous
causerait un grand chagrin. Que ce terme soit proscrit s’il empéche une seule
adme d’entendre le message évangélique dans sa plénitude ! Si néanmoins



LE DOGME DE L4 TRINITE 307

nous prenons la défense du dogme, c’est qu’a notre sens la critique dont il
est objet ne le vise pas lul seul, mais toute la substance du christianisme.
Cest la plénitude du message que ce dogme sauvegarde. Si on en fait peu
de cas, c’est qu'on ne veut pas de cette plénitude. Or ce dogme insiste tout
particuliérement sur le réle et Pceuvre du Christ. En Christ, nous dit-il, nous
possédons et connaissons Dieu. Pour connaitre Dieu, il faut que Dieu se fasse
connaitre. C’est pourquoi cette connaissance n’est pas une intuition plus ou
moins vague, mais un événement dont Dicu est I’auteur, une rencontre
définitive et personnelle. Si cette révélation n’est pas suffisante, si cette ren-
contre n’est pas définitive, c’est que nous n’avons pas eu affaire 4 Dieu en
tant que tel. Mais si Christ nous fait ainsi voir Dieu, c’est qu’il participe de
facon unique a la nature divine. Si Dieu n’était pas pleinement en Christ,
notre foi serait vaine. Nous n’aurions pas la paix, puisqu’il faudrait encore
chercher Dieu ailleurs. La mission et la prédication n’auraient plus aucun
sens, car nous n’aurions rien a offrir que les autres n’aient déja.

Cest tout cela que M. Miéville supprime en ayant ’air de ne critiquer que
la trinité. Clest tout cela que nous défendons en défendant la trinité. Car
ce dogme nous parle avec insistance et avec beaucoup de précision, malgré
son incohérence logique, de I'amour de Dieu, de cet amour qui n’est pas
une idée, mais un acte accompli par Dieu en Jésus-Christ.

Gaston DELUZ.

P.-S. — Je relis ces notes huit mois aprés les avoir écrites, J’ai impression
que beaucoup de lecteurs romands ne comprendront pas facilement mon
point de vue que ’on pourrait qualifier d’existentiel, si ’on ne faisait de ce
terme un usage abusif. Il y a a la base de ces notes toute une anthropologie
qui n’est pas celle de M. Miéville ni de la plupart des penseurs frangais. 11
serait trop long d’exposer ici cette anthropologie, mais avant de critiquer
notre point de vue, il faudrait prendre contact avec cette anthropologie qui
est cellz, par exemple, du philosophe allemand Karl Jaspers et du théologien
Rudolf Bultmann. Nous avons I'impression que toutes les critiques formu-
lées chez nous a 1’égard de la théologie dialectique ne sont si vaines que
parce qu’elles ne tiennent pas compte de I’ambiance philosophique dans
laquelle cette théologie se meut.



	Le dogme de la trinité : à propos de l'étude critique de M. H.-L. Miéville

