Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1938)

Heft: 109

Artikel: La péricope du lépreux (marc 1, 40-45.)
Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PERICOPE DU LEPREUX
(Marc 1, 40-45.)

4 Bt un lépreux vient d lui, le priant et se jetant a genoux, lui
disant : « S1 tu veux, tu peux me purifier ». 4 Et ému de compassion
(v. L. «<irrité»), ayant étendu sa main, il le toucha et dit : « Fe le veux,
sois purifié ». 4% Et aussitot la lépre le quitia, et il fut purifié. 43 Et
Payant tancé, il le fit sortir aussitot, 44 et 1l lui dit : « Garde-toi de rien
dire d personne, mais va, montre-toi au prétre et offre pour la purificaiion
ce que Moise a prescrit, en guise detémoignage pour euxn. 45 Mais lui,
étant sorti, se mit d proclamer avec ardeur et a répandre I'bistoire, au
point qu’il ne pouvait plus entrer en ville publiquement, mais il se tenait
debors dans des lieux déserts, et on venait d lui de partout.

Nous nous proposons de présenter quelques remarques, qui nous
paraissent propres a éclairer le récit de la guérison du lépreux et a
en faire apercevoir le sens, dans la mesure ou il peut encore étre
aper¢u. Nous ne prétendons pas résoudre tous les problemes phi-
lologiques, critiques et théologiques posés par cette péricope, mais
nous espérons rappeler par notre étude qu’il y a toujours profit a
demander au texte lui-méme les éléments de son explication, plutdt
qu’a recourir, avant de les avoir épuisés, a des conjectures, en
général, arbitraires.

On I’a souvent observé @, il est peu de péricopes évangéliques qui
solent aussi mal liées a leur contexte que ces versets 40-45 du premier

(1) Giinther DEnN, dans son commentaire Le Fils de Dieu (trad. frangaise, Paris,
Ed. « Je Sers», 1936) 'appelle une « feuille volante », insérée par Marc a cette place,
probablement pour illustrer I'activité de Jésus en Galilée. Cf. encore Loisy: Les
Evangiles synoptiques, t. I, p. 463.



288 CHARLES MASSON

chapitre de Marc. Le verset 39 est une notice sur I’activité de Jésus
en Galilée formulée en termes généraux, aussi le lecteur est-il pour le
moins surpris par ces mots du v. 40 : Kol épxeton mpodg adtOv Aempog
mots d’un style tout différent, et qui évoquent brusquement une
situation trés particuliere. « Et un lépreux vient 4 lui... » Ou ? Quand ?
Marc n’en dit rien. Matthieu (vii, 1-4) et Luc (v, 12-16) ont essayé
I'un et Pautre de situer la guérison du lépreux par des indications
dont il faut leur laisser la responsabilité. « Comme Jésus était des-
cendu de la montagne», dit Matthieu, « des foules nombreuses le
suivirent. Et voici un lépreux»... La présence de ces «foules nom-
breuses » est une conjecture si malheureuse que le silence imposé par
Jésus au lépreux guéri devient incompréhensible. Peut-étre est-ce
pour en avoir eu le sentiment que Matthieu n’a pas raconté que le
lépreux s’est empressé de passer outre a 'ordre de Jésus. Ce détail
n’avait vraiment plus d’intérét ! Luc a fait preuve d’un sens plus
juste des circonstances de la guérison en la situant « dans une des
villes » (cf. Marc 1, 45 : «au point qu’il ne pouvait plus entrer publi-
quement en ville ! »), mais il n’y a pas lieu de supposer que Luc ait
tiré son renseignement, peu compromettant, d’une source particu-
liere. Ni Matthieu ni Luc n’ont été mieux renseignés sur le moment
et sur le lieu o se produisit la guérison du lépreux que nous ne le
sommes nous-mémes par le récit de Marc. En revanche, Marc aurait
pu nous en dire davantage, car il est fort invraisemblable que la
source utilisée par lui ait commencé d’une maniére aussi abrupte :
«Et un 1épreux vient a lui». Ce Kal €pxeton mpOg aUTOV AEmpog
devait étre précédé d’une indication topographique, si sommaire
fat-elle, qui efit été pour nous d’un treés grand prix.

En effet, dans sa forme actuelle, «le texte de notre histoire pré-
sente difficulté sur difficulté»®. La plus importante est celle-ci:
comment comprendre I’apparente dureté de Jésus envers ce lépreux
qu’il a pourtant guéri ? Comment comprendre la compassion de
Jésus et le mécontentement qu’il témoigne au lépreux (v. 43) ? Nous
ne sommes d’ailleurs pas les premiers a ne pas comprendre, Matthieu
et Luc déja n’ont pas compris, et en omettant le verset 43 de Marc
(«Et Payant tancé, il le fit sortir aussitt»), ils ont délibérément
éliminé de l’histoire toute trace du mécontentement de Jésus. Mais
supprimer la difficulté n’est point la résoudre. Nous avons, nous, a

(r) Joh. Weiss, Schriften des N. T., I, p. 88.



LA PERICOPE DU LEPREUX 289

la regarder en face et a lul trouver, s’il est encore possible, une solu-
tion satisfaisante.

Nous avons a nous demander d’abord si Jésus n’a manifesté son
irritation qu’apres avoir guéri le 1épreux, comme le voudrait le texte
traditionnel ? En effet, au v. 41, quelques témoins ont lu non pas
omhoyxviofeig, mais Opy100eig. Ce sont les manuscrits D a ff r, aux-
quels vient s’ajouter le témoignage de Tatien d’apreés Ephrem d’Edesse
qui nous garantit ’ancienneté de la lecon. A premiere vue, le verdict
de la critique externe est trés défavorable a la lecon 0py100elg, aussi
a-t-elle été rejetée par la majorité des critiques (¥, qui en ont expliqué
Papparition, soit par une traduction erronée due a la confusion de deux
mots araméens, soit par linfluence du éuppiuncauevog du v. 43.
Cette derniére explication est certainement la moins défendable. En
effet, de trés bonne heure, lirritation de Jésus n’a plus été comprise
et le v. 43 a été retranché du récit par Matthieu et Luc déja. Dans
ces conditions, il est invraisemblable qu’un copiste ait cru devoir
signaler Pirritation du Seigneur des le v. 41, en remplacant omhoy-
xvioBeig par 0pyi00eic. Fait significatif, Matthieu et Luc, qui n’ont
pas retenu le v. 43 de Marc, ont au préalable, et trés naturellement,
omis le 6py100€ig du v. 41. Leur texte appuie donc indirectement
la legon dpy106€ig, car en omettant ce participe ils réalisaient leur des-
sein d’effacer toute mention de 'incompréhensible irritation de Jésus,
tandis qu’ils n’auraient eu aucun scrupule a écrire omhoyXViOOelg
s’ils P’avaient lu dans leur exemplaire de Marc, puisqu’ils parlent
volontiers ailleurs de la compassion de Jésus (cf. Mat. 1x, 36 ; xv, 32 ;
Luc vi1, 13). Bien qu’elle soit faiblement attestée, nous devons donc
retenir comme primitive la lecon 6pyi00elg, car sa disparition
s’explique facilement, tandis que son apparition dans la tradition
manuscrite s’expliquerait difficilement. « Proclivi prestat arduor » !
Nous espérons montrer aussi d’ailleurs que, loin d’étre une donnée
dont 'exégeése ne sait que faire, Dirritation de Jésus détermine la
signification de toute la péricope.

*Dés Parrivée du lépreux, Jésus a manifesté de lirritation. Pour-
quoi ? Les exégdtes contemporains, qui admettent la lecon 8py100¢is,
me paraissent se méprendre sur sa signification et chercher hors du
texte lui-méme le motif de Dirritation de Jésus. J. Schniewind 3

(1) P. ex.: B. Weiss, Loisy, Goguel, Klostermann. — (2) Das Lvangelium nach
Markus. 1937. (N. T. Deutsch. I1,)

REV, DE THEOL. ET PHIL, — N. 8., t. XXVI (N® 109 1938). 19



290 CHARLES MASSON

invoque ’attitude de Jésus devant le tombeau de Lazare, Jean xi,
33, 38, et dit : « La Jésus lutte avec la puissance de la mort. Pareille-
ment ici, il lutte avec la puissance de la maladie toute semblable a
la mort». E. Lohmeyer® pense qu’il faut voir dans Pirritation de
Jésus «le courroux qu’éprouve un étre divin 4 se trouver environné
de la lamentable misere des hommes». G. Dehn ® pose cette ques-
tion : « Le courroux le gagne-t-il a voir la merveilleuse création de
Dieu détruite par la maladie ? » Toutes considérations tres édifiantes,
mais décidément étrangeres a cette péricope de Marc ! Interrogeons
plutét le texte lui-méme.

Des mots comme €00Ug éZéBokev adTOV (v. 43 b) et 6 de EEehBUV
(v. 45 a) ont fait penser des longtemps que Jésus a dii guérir le 1épreux
dans une maison. Mais le fait a embarrassé. J. Weiss n’en a pas vu
Pintérét. M. Goguel @ le taxe de «bien invraisemblable». M. Loisy @
a eu jadis le mérite de dire & ce propos exactement ce qu’il y avait
a dire: « Comme Jésus met I’homme dehors, et que celui-ci est dit
ensuite «sortir», on doit supposer que le lépreux, nonobstant les
défenses, a osé s’introduire dans une maison ou il savait trouver le
Maitre ». La démarche du lépreux est invraisemblable dans la mesure
ou elle est insolite. Et certes elle I’était ! Mais n’est-ce point, partiel-
lement au moins, a cause de ce caractére insolite que son souvenir
a été conservé par la tradition primitive ? Si Strack et Billerbeck ®
ont établi que Joseéphe a exagéré la rigueur de la ségrégation des
Iépreux en Palestine au premier siecle, si en pratique le principe posé
par Lévitique x111, 46 connaissait des adoucissements, il est certain
que le lépreux était considéré comme impur, que son approche, et
a plus forte raison son contact, rendait impur. La présence d’un
lépreux dans une maison était une calamité, et créait une situation
illégale a laquelle Jésus devait avoir hite de mettre fin. Il ne faut
pas chercher ailleurs D’explication de lattitude de Jésus en cette
circonstance.

Surpris par P’arrivée inopinée du lépreux dans la maison ou il
s’était arrété, Jésus en a, des le premier moment, manifesté le plus
vif mécontentement (dpY100€ig, v. 41), ce qui ne I’a point empéché
de céder a une compassion dont son cceur était certainement rempli

(v) Des Evangelium des Markus. 1937 (Krit. exeg. Kommentar de Meyer). —
(2) Ouvr. cité, p. 43. — (3) Introd. au N. T., I, p. 309, n. 2. — (4) Evang. synopt.,
t. I, p. 463. — (5) Kommentar zum N. T. aus Talmud und Midrasch, t. IV Excur-
sus : Aussatz und Aussitzige.



LA PERICOPE DU LEPREUX 291

méme si le texte primitif n’en portait nulle mention. Mais Jésus, qui
avait un sentiment trés vif du caractére anormal des circonstances
dans lesquelles cette guérison lui avait été cornme arrachée, ne
voulait pas qu’elle s’ébruitat. Il faut donc supposer qu’elle n’avait
pas eu de témoins. Il est vraisemblable que le lépreux a choisi son
moment et qu’il n’a pu pénéirer dans la maison qu’a Iinsu de tous.
Jésus, aprés lui avoir séveérement reproché sa démarche désespérée
(éuBprunoduevog avTd) s’est haté de le faire sortir (e0BUg EEéBalev
avTov). Peut-étre cet énergique éZéBolev laisse-t-il encore deviner
que le lépreux guéri n’était point disposé a s’éloigner déja de son
bienfaiteur et que Jésus a dfi le mettre a la porte ? Il ne le fit pas
sans recommander instamment au lépreux guéri de ne dire mot a
personne de ce qui lui érait arrivé, d’aller se montrer au prétre et
de se soumettre aux rites de purification prévus par la loi mosaique,
€ig paptopov avtolg, (v. 44). Comment entendre ces mots ?
Il ressort de Lévitique x111 et x1v qu’il appartenait au prétre de
déclarer «impur», aprés examen, ’homme atteint de la lepre, et
« pur » le lépreux guéri. Cette déclaration du prétre, suivie en cas de
guérison des rites et sacrifices de purification, décidait soit de ’exclu-
sion du lépreux de la communauté d’Israél, soit de la réintégration
du lépreux guéri. Le préire devait, semble-t-il, délivrer un certificat
attestant la guérison, surtout quand il s’agissait d’un individu qui
n’habitait pas Jérusalem. Dans le texte actuel, le pronom avT0lg
est énigmatique. Avait-il dans la source utilisée par Marc un antécé-
dent plus apparent ? Nous en sommes réduits a le rapporter a ceux
qui avalent besoin de Dattestation du prétre pour admettre sans
scrupule le lépreux guéri dans la communauté et reprendre des rela-
tions normales avec lui. Telle est, a notre avis, 'explication la plus
naturelle d’un texte assez obscur, et nous la préférons a celle de
Lohmeyer, selon lequel c’est Moise lui-méme qui, par son commande-
ment donné jadis, rendrait témoignage a l’acte du Christ, dans le
sens de Jean v, 45 : « c’est a mon sujet que Moise a écrit ».

D’aprés le v. 45 Jésus a eu raison de s’alarmer des répercussions
de Tinsolite guérison. Le lépreux, qui de Iui-méme ne voulait pas
quitter Jésus, le lépreux a parlé, en dépit du silence que Jésus lui
avait enjoint de garder. Il n’eut rien de plus pressé que de raconter a
tous sa merveilleuse guérison, et le scandale fut si grand «qu’il
[Jésus] ne pouvait plus entrer en ville publiquement ». On entend
généralement que Jésus s’est volontairement dérobé a la popularité



292 CHARLES MASSON

que lui avait value le miracle et voulait, en vivant pour un temps a
I’écart, décourager ceux qui cherchaient en lui le thaumaturge. Mais,
dans lhistoire primitive, 1l s’agissait de tout autre chose : la guérison
du lépreux dans une maison de la ville a fait scandale et, pendant quel-
que temps, Jésus, rendu « impur » par son contact avec le lépreux, n’a
plus «pu entrer en ville au grand jour» (pavepws). Toute activité a
donc été temporairement interdite a Jésus dans cette ville. Il ne
pouvait plus y pénétrer que clandestinement, comme P’avait fait le
lépreux lui-méme. Encore n’est-il pas certain du tout que Qavepig
ne soit pas un adoucissement introduit par Marc dans le texte utilisé
par lui, car, en achevant son récit par cette phrase mal lide a ce qui
précéde : « mais il se tenait dans des lieux déserts, et on venait a lui
de partout», Marc a discrétement voilé la situation extrémement
facheuse dans laquelle Jésus s’est trouvé par la faute de son obligé
trop bavard, sinon trop reconnaissant.

Nos remarques exégétiques permettent de formuler quelques
conclusions critiques et quelques conclusions théologiques.

A. Conclusions critiques.

La source écrite utilisée par Marc racontait qu’un lépreux avait
pénétré a Pimproviste dans une maison ou se trouvait Jésus, que la
guérison avait été comme arrachée a Jésus @, que dés I'abord Jésus
avait témoigné beaucoup de mécontentement de la démarche hardie
du lépreux, qu’il s’était haté de le faire rentrer dans la légalité et qu’il
elit désiré que cette guérison ne s’ébruitit point. Bien en vain d’ail-
leurs, puisque le lépreux ne put s’empécher de parler, causant a
Jésus les plus sérieuses difficultés et le mettant dans 'impossibilité
momentanée, peut-étre, de continuer son activité dans la ville. Si
nous pouvons ainsi dégager du texte de Marc 1, 40-45 un récit cohé-
rent, il n’est nullement nécessaire de supposer avec Lohmeyer qu’il
est le résultat de la combinaison des deux formes différentes sous
lesquelles aurait circulé la méme histoire: 'une avec gmhayxvioBelg

(1) A cet égard, elle serait 4 rapprocher de la guérison de la fille de la syro-phéni-
cienne (Marc vii, 24-30).



LA PERICOPE DU LEPREUX 293

(v. 41), sans le v. 43, et s’achevant sur 'ordre donné par Jésus au
lépreux guéri d’aller se montrer au prétre; l'autre avec dpy100€ig
(v. 41), avec le v. 43, et s’achevant sur Pordre donné par Jésus au
lépreux guéri de ne rien dire 4 personne, ordre aussitot enfreint.

Pourquoi Marc a-t-il volontairement retranché les indications de
sa source qui situaient la guérison du lépreux dans la maison d’une
ville, peut-étre désignée par son nom ? Il est plus facile de constater
la répugnance de Marc 4 transmettre ces indications que de I’expli-
quer. A titre de conjecture, nous dirons que, frappé du mécontente-
ment manifesté par Jésus en cette occasion, comme aussi du silence
recommandé par lui et des suites malheureuses de I’événement,
Marc a cru devoir supprimer le scandale en ne racontant rien des
circonstances particulieres de la guérison, sans s’apercevoir que
I'attitude de Jésus devenait incompréhensible et que la guérison
insolite devenait une guérison comme les autres. Matthieu et Luc
ont fait de leur mieux pour éliminer I'incohérence qui résultait dans
le récit de Marc de la mention d’une irritation de Jésus, que rien ne
justifiait plus. Le copiste qui, le premier, a substitué omhayyviofeig
a 0py100¢eig dans le texte de Marc I’a fait dans la méme intention,
heureux de traduire avec plus de vérité le sentiment auquel Jésus
avait obéi.

L’histoire de la guérison du lépreux parait s’étre modifiée dans la tra-
dition évangélique, orale et écrite, en un sens contraire a celui dans
lequel se sont modifiés d’autres récits. En effet, le plus souvent la tra-
dition précise et développe les récits qu’elle transmet, de maniére a
répondre toujours mieux a la curiosité de ’auditeur ou du lecteur. Mat-
thieu et Marc racontent que lors de ’arrestation de Jésus un des assis-
tants a d’un coup d’épée emporté Poreille du serviteur du grand-prétre
(Mat. xxv1, 51, Marc x1v, 47) ; Luc (xxi11, 50) précise: il s’agissait
de Poreille droite ; Jean (xvim, 10) sait le nom de celui qui a frappé :
Simon Pierre, et le nom de la victime : Malchus. Dans le cas de la
guérison du lépreux, la tradition n’a pas ajouté, elle a retranché;
elle n’a pas apporté de nouveaux détails, elle a omis des éléments
du récit primitif ; d’un récit qui devait étre sobre, sans doute, mais
fort concret et coloré, elle a effacé les traits les plus particuliers, ne
laissant subsister que des traits qui se retrouvaient dans d’autres
récits.

Si nous avons bien apergu le sens dans lequel s’est modifié le récit
de la guérison du lépreux, nous en pouvons tirer une conclusion im-



294 CHARLES MASSON

portante quant a son historicité : un fait qui, de trés bonne heure,
a embarrassé la tradition au point qu’elle en a estompé les particula-
rités pour le ramener a une banalité de convention, un tel fait n’a
point été inventé par la tradition, ft-ce, comme le voulait D.-F.
Strauss, suivi par J. Weiss et d’autres, parce que le Messie ne pouvait
avoir opéré des miracles moins éclatants que ceux d’un Moise (Nom-
bres xi1, 10 et s.) ou d’un Elisée (I Rois v, g et s.). Qu’on pense ce
que Pon voudra d’un fait propre a inspirer bien des réflexions, on ne
saurait éliminer, au nom de considérations qui lui sont étrangeres,
ce fait dont la réalité est attestée par sa résistance a la tradition qui
I’a déformé, faute de pouvoir ’oublier.

B. Conclusions théologiques.

Si vraiment nous avons réussi a restituer quelque peu au récit de
la guérison du lépreux sa forme primitive, il rend a Jésus, il faut
Pavouer, un témoignage impressionnant. Il nous le fait voir dans la
réalité concrete de son humaine existence, a laquelle, des origine, la
tradition a eu tendance a Parracher. L’Eglise d’aujourd’hui accep-
tera-t-elle plus volontiers que celle du premier si¢cle la pensée que
Jésus n’ait pas été que douceur et compassion et qu’il ait été acces-
sible a la colére ?

Encore faut-il ne pas s’y méprendre : le motif de la colere de Jésus
n’est pas d’ordre personnel. Il ne craint pas pour lui-méme P’impureté
du lépreux. Il a donné une preuve assez éclatante de sa dépréoccu-
pation de soi en touchant 'intouchable. Mais il est irrité de la situa-
tion créée par la démarche désespérée du lépreux, situation contraire
a la Loi mosaique a laquelle Dieu a soumis son peuple, pour qu’il
fiit son peuple. Nous avons peine a le comprendre, parce que nous
n’avons pas le plus souvent une idée exacte du lien particulier qui
unissait Israél a Dieu et de la valeur de la Loi qui concrétisait ce
lien, Calvin comprenait cela beaucoup mieux que nous: « Pource
que », disait-il, « les cérémonies de la Loy n’étaient pas encore abolies,
Christ n’a pas voulu qu’on les méprisit et délaissit »...(¥ La Loi, sur
laquelle reposaient les relations de Dieu avec son peuple, ne devait

(r) Le prof. K.-L. Schmidt a rendu un bel hommage a Iexégése de Calvin : « Schla-
gend richtig hat Calvin die Perikope so erklirt» dans son étude si suggestive :
« Das Christuszeugnis der synoptischen Evangelien », parue dans le volume : Fesus-
Christus im Zeugnis der Heiligen Schrift und der Kirche. Miinchen, Kaiser, 1936.



LA PERICOPE DU LEPREUX 295

pas étre ébranlée, avant que le Christ n’efit scellé de son sang lal-
liance nouvelle.

Jésus a guéri un lépreux, dans les circonstances que nous savons
ou que nous devinons. Qui est celui que le 1épreux rejoint dans une
maison, en bravant toutes les défenses ? Qui est celui auquel un lépreux
ose dire: « Si tu veux, tu peux me purifier » ? Qui est celui dont le pou-
voir, devant cette maladie, égale le vouloir ? Nous devons nous poser
ces questions et nous souvenir que parmi les « signes » messianiques,
énumérés par Jésus dans sa réponse aux envoyés de Jean-Baptiste,
les guérisons de lépreux figurent en bonne place : ... Aempotl kaBapi-
Zovron ! (Mat. x1, 5). Dans I’évangile, la guérison d’un lépreux
témoigne de ’approche du Régne de Dieu, de la présence de «Celui
qui doit venir ». Elle témoigne: rien de plus, rien de moins. Et
Jésus, en renvoyant a ce témoignage, ajoutait: « Heureux qui ne
sera pas scandalisé en moi!» (Mat. x1, 6).

Charles MASSON.



	La péricope du lépreux (marc 1, 40-45.)

