
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 109

Artikel: Art et leçon de l'histoire de Ruth

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH

Dans une étude qui est, à notre avis, le chef-d'œuvre de l'exégèse
de Ruth, Gunkel a qualifié ce livre de « nouvelle »('). Pour heureuse

qu'elle soit, cette appréciation n'a-t-elle pas toutefois un parfum
un peu trop exclusivement littéraire Aussi bien l'histoire de Ruth,
quoique composée avec beaucoup d'art, voire de raffinement, n'a
certainement pas été écrite en vue de la seule jouissance esthétique,

pour simplement récréer nos esprits. « Pas une ombre d'arrière-
pensée littéraire », notait très justement Renan à propos de Ruth(2).
Si, pour le genre littéraire, c'est une « nouvelle », gardons pourtant
toujours présent à la mémoire qu'elle a sa place en marge d'une
Histoire Sainte, en marge, non pas directement du livre, mais de

l'histoire des Juges qu'elle évoque d'emblée, de cette histoire des

Juges que les théologiens deutéronomistes ont transposée en autant
de paradigmes de la rétribution exercée par Dieu sur la fidélité ou
l'infidélité d'Israël. Appuyons donc sur le fait que, dès la première
ligne, c'est à cette Histoire Sainte, à son affirmation de la rétribution
divine et à ses leçons de fidélité que se rattache l'auteur : « C'était

au temps où jugeaient les Juges » (i, i).
Goethe a prononcé jadis, sur la valeur littéraire de Ruth, un

jugement très pertinent. Il disait « qu'indépendamment de son noble but,

N. B. — Cette étude a été présentée le 28 septembre 1938 aux pasteurs de l'Eglise
Nationale neuchâteloise.

(1) Gunkel, Reden und Aufsätze, 1913, p. 85, 86. — (2) Renan, Histoire d'Israël,
vol. I, p. 369.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVI (n° IO9). 17



258 PAUL HUMBERT

à savoir de procurer à un roi d'Israël des ancêtres aussi honorables

que dignes d'intérêt, cette histoire doit être regardée comme le plus
charmant petit poème (als das lieblichste kleine Ganze...), à la

fois épique et idyllique », et il ajoutait avec la souveraineté et avec
l'ironie du génie : « Le livre de Ruth a exercé sur plus d'un brave
homme un charme tel, qu'il s'est abandonné à la folle illusion que
cette histoire, inappréciable par son laconisme même, pourrait gagner
encore à être développée et paraphrasée »d). Et, lui faisant écho,
Renan écrivait : « Le livre de Ruth est resté comme la perle de cet

état littéraire où il suffit de présenter la réalité telle qu'elle est, pour
que tout soit inondé de doux et chauds rayons. C'est là que l'Homère
des Grecs est égalé... Ruth et Booz sont frappés pour l'éternité à côté
de Nausicaa et d'Alcinoûs » *2). Mais ces jugements ne lient pas le

génie lui-même et, tout en travestissant passablement le livre, Victor
Hugo a pu faire, dans son « Booz endormi », ce que Péguy appelait
« un ressaisissement du génie sur le talent »(3). Comme disait Péguy,
Hugo n'avait-il pas, ce jour-là, « couché avec Dieu. Avec Dieu créateur

»(*•).

Quant à nous, notre but est aussi pratique que modeste : essayer
de dégager avec précision, au cours d'une exégèse cursive, la vraie

leçon de l'histoire de Ruth, et chercher à surprendre en passant
quelques secrets de l'art consommé de l'auteur.

Gunkel a déchiffré avec une très sûre intuition la structure
formelle générale de l'histoire de Ruth : elle se compose de quatre
scènes, de quatre tableaux si l'on veut : le retour dans la patrie
(1, 6-18), la moisson (n, 1-17), la nuit sur l'aire (in, 1-15), le mariage
de Ruth et Booz (iv, 1-12), précédés d'une introduction (1, 1-5), suivis

d'une conclusion (iv, 13-17), et séparés les uns des autres par de

courts intermèdes servant de transition (1, 19-22 ; 11, 18-23 ; ni, 16-

18). Grâce à ces intermèdes, la monotonie d'une narration continue

est évitée, le poème prend du relief et des mouvements en général

(J) Gœthe, Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des Westöstlichen
Divans (Jubiläumsausgabe, t. V, p. 150). — (2) Renan, Histoire d'Israël, vol. I,
p. 369. — (3) Charles Péguy, Victor-Marie, comte Hugo, 1910, p. 137. — (4) Ibii.,
p. 109.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 259

plus vifs succèdent au rythme plus lent et plus grave des scènes

principales. De plus, il nous paraît que chacune de ces dernières se

clôt sur une pause, sorte de silence qui ménage au lecteur un instant
de méditation et de mystère. De la première à la quatrième scène

il y a, d'autre part, une évidente progression, l'action ne piétine pas
sur place, les caractères se dessinent toujours plus précisément, un
drame se joue et se dénoue, et tout cela sans heurts ni violence, mais
dans un équilibre parfait et avec une cristalline harmonie.

Le récit s'ouvre par une référence préliminaire à l'époque des

Juges, à ces temps héroïques mais déjà classiques qui doivent encadrer

de leur majesté et de leur gravité presque sacrées la simple
histoire qui va suivre. D'emblée, par cette seule indication, l'histoire
de Ruth s'inscrit dans un contexte tout ensemble glorieux et sacré

et se présente implicitement sous la même perspective théologique
et pragmatique qui caractérisait la révélation de Dieu dans le livre
deutéronomique des Juges : la divine récompense de la fidélité.

Un préambule (1, 1-5) introduit les principaux personnages et

décrit sur un mode mineur l'arrière-fond du tableau. L'angoisse pèse

sur le début de l'action et se résume dans ce mot poignant, d'une
sonorité si grave et si lourde en hébreu : la famine (râ iàb). Une
famine persistante, telle qu'en connaît l'Orient, oblige donc une
famille israélite à quitter Bethléem, son lieu natal, et ses membres
à s'expatrier en Moab pour y chercher leur subsistance.

Leurs noms sont répartis deux par deux avec ce souci de symétrie
qui caractérise l'auteur, et ils ont une portée manifestement
symbolique, tour à tour faste et néfaste, et qui pose devant nous le

dilemme du destin. Le fait que tous les noms de personnes mentionnés
dans l'histoire de Ruth ne se retrouvent nulle part ailleurs dans

l'Ancien Testament tend à prouver en effet que ce sont des noms,
ou peu usités, ou forgés, et choisis en tout cas pour la circonstance.
Les deux premiers noms, ceux des parents, sont de bon augure : Eli-
mélek (« Mon Dieu est roi ») et Noomi (« Fortunata »), mais les deux

derniers, ceux de leurs enfants, présagent l'infortune : Machlôn
(« Maladie ») et Kilyôn (« Consomption »).

Et alors se succèdent, rapides et implacables, les coups du malheur :

famine, exil, sort précaire du métèque qui, sur terre étrangère, ne

jouit pas des pleins droits politiques, mort du père, solitude de la

veuve. Pourtant le narrateur garde toujours le souci de la vraisemblance

et de la mesure ; une chance heureuse interrompt ce déluge



26o PAUL HUMBERT

de maux : les deux fils épousent des Moabites. Notre curiosité est

ainsi en suspens : que va-t-il advenir

Ici de nouveau interviennent des noms symboliques, qui
représentent la double face du destin. Une des jeunes femmes porte un
nom néfaste : Orpâ (de la racine 'ôrêf : la nuque, symbole de défection),

l'autre un nom propice : Ruth (apparenté à re'oût : amie). Mais

le malheur reprend son cours après cette accalmie : dix ans s'écoulent

sans que, de ces deux unions, naisse aucun enfant, et les deux

fils meurent sans descendance, comble d'infortune pour l'Israélite.
« Maladie » et « Consomption » ont donc bien mérité leurs noms
fatidiques.

Le narrateur clôt son préambule en soulignant l'infortune extrême
de Noomi : « elle resta seule, privée de ses deux fils, privée de son
mari ». Tous les hommes ont disparu et, contrairement au goût des

conteurs israélites à qui la convenance sans doute imposait de choisir
des hommes comme acteurs de premier plan, seules des femmes
demeurent comme actrices du drame qui s'annonce. Il y a là un
contraste qui doit accentuer l'impression pessimiste que ce préambule

nous laisse.

Après cette entrée en matières s'ouvre une première scène : le

retour dans la patrie, à Bethléem (i, 6-18). Jusqu'ici aucune note
religieuse n'a retenti, mais, soudain, le narrateur nous informe que
« Yahvé a visité son peuple en lui donnant du pain » (1, 6). Premier et
discret rappel de cette Providence qui dirige toutes choses, mais

qu'avec le tact d'une âme vraiment religieuse l'auteur maintient à

l'arrière-plan mystérieux de l'existence. Si le malheur n'avait fait

que croître au cours du préambule pour culminer dans le dénuement

et l'isolement de Noomi, dès maintenant une révolution du destin

commence à se marquer, mais c'est à l'intervention de Dieu que
l'attribue l'auteur. C'est Dieu qui, sans qu'on insiste lourdement

là-dessus, préside à toutes choses et dirigera le cours de l'histoire.
Noomi se met en route, escortée de ses deux belles-filles. Mais,

plutôt que de tendre tout de suite le fil de l'action, l'auteur place ici
un épisode pathétique qui tiendra nos esprits en suspens, manifestera

en même temps les sentiments des cœurs et, surtout, mettra en

vedette le thème principal de l'histoire : Noomi adjure en effet ses

deux brus de la quitter et de retourner dans leurs familles, et, plutôt
que de les lier égoïstement à la mémoire de leurs défunts maris, elle

leur souhaite de se remarier dans leur patrie. Ce vœu a même un



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 261

caractère si grave et si sacré qu'elle invoque sur elles la bénédiction
de Yahvé et demande à Dieu de les rétribuer pour la «piété» (héséd)

qu'elles ont témoignée « aux morts et à elle-même » (1, 8).

Et voilà prononcé par Noomi, qui sert évidemment ici d'interprète à

l'auteur lui-même, le mot qui est la clef de toute cette histoire, ce mot
de pietas. Ces jeunes veuves ont été fidèles à leurs maris défunts en

ne se hâtant pas de contracter remariage avec des compatriotes
Moabites, elles ont été fidèles à leur belle-mère en ne la délaissant

pas mais en la suivant vers ce pays de Juda qui serait pour elles une

terre d'exil.
A ce point de la narration, l'auteur se laisse aller à exprimer le

pathétique de la situation : Noomi donne à ses deux belles-filles le

tendre baiser de l'adieu, et alors les larmes jaillissent sur leurs visages,
larmes semblables à celles que Virgile fait si souvent verser à Enée

et qui marquent comme une détente dans le drame du destin.

Mais, comme ses belles-filles refusent de la quitter, Noomi insiste :

pour vaincre leurs résistances, elle invoque d'abord son âge qui leur

interdit absolument tout espoir d'un mariage léviratique, et surtout
elle donne essor à son sens du destin : « J'ai une vie trop amère pour
vous, car la main de Yahvé s'est étendue contre moi » (1, 13). Le

spectre de ce sombre destin devrait être la raison décisive pour
dissuader des êtres plus jeunes et, partant, plus faibles de la suivre

en Juda. Ici le narrateur laisse donc transparaître de nouveau
l'arrière-fond religieux de la vie et met en évidence Celui dont l'action
mystérieuse et tragique dirige nos existences. Le tragique de

l'histoire, objectivement raconté jusqu'ici par le narrateur, est maintenant

personnellement et douloureusement ressenti par un des héros

du drame ; il y a prise de conscience de ce pessimisme dont part
l'histoire.

Aussi, nouvelles larmes en face de ce lugubre avertissement qui
doit provoquer une crise : Orpâ, la nature la plus faible et qui sert
de repoussoir, quitte en l'embrassant sa belle-mère, mais Ruth,
nature évidemment plus forte, « s'attache à elle ». Cela est dit d'ailleurs

avec une extrême simplicité, sans blâme aucun. C'est la vie et

ses liens qui se dénouent naturellement, plutôt qu'un déchirement.
Et ici de nouveau nous constatons ces harmonieuses symétries si

caractéristiques de l'art de l'auteur : deux mouvements en sens

contraires, Orpâ d'un côté, Ruth de l'autre ; au départ de Moab

correspond un retour en Moab et au départ de Juda un retour en Juda.



262 PAUL HUMBERT

D'autre part les deux principales héroïnes, Noomi et Ruth, nouent
davantage encore leurs destinées ; ainsi se dessine un double
mouvement dont Noomi est le centre : une de ses belles-filles la quitte,
mais l'autre se rapproche d'elle d'autant plus, et ce rapprochement
manifeste dans toute sa force le thème de l'histoire : la grandeur de

la pietas, piété et fidélité dont Ruth va donner une preuve nouvelle.

Si, précédemment déjà (i, 8), Noomi avait rendu hommage à la

piété (héséd) témoignée par ses brus à elle-même et surtout à leurs
défunts maris à qui elles restèrent fidèles en dépit d'une stérilité que
« Maladie » et « Consomption » leur avaient infligée dix ans durant,
maintenant c'est une piété bien autrement totale qui dicte à Ruth
sa conduite : en effet, malgré toutes les objurgations de sa belle-mère,
Ruth s'engage à confondre son sort avec celui de Noomi et à partager
avec elle fortune, domicile, peuple, religion même, mort enfin et

sépulture : « Là où tu iras, j'irai ; là où tu séjourneras, je séjournerai ;

ton peuple sera mon peuple et ton dieu sera mon dieu ; là où tu
mourras, je mourrai, et c'est là que je serai enterrée » (i, 16). Déclaration

si passionnée, si sublime aussi, que l'auteur lui prête les ailes du

rythme : d'abord rythme pair, large et ternaire ("OiT) lUM ;N

¦pbtf \pibn "WtOl TJ^tt cad. 3 + 3), suivi d'un rythme pair
également, mais binaire, plus bref et plus martelé (IPil ;Ï<1 ^"QV "-ÎÏÏ"
IH ;X cad. 2 -f- 2), puis ce jaillissement qui calque le mètre de

l'élégïe, avec son rythme impair (~Q]3!tf Dt£H DTON ^TVfÛT) "*lUJtt2

cad. 3+2) et qui scande plus fortement encore ce qu'a de

grave et de définitif la conclusion ; et enfin, de nouveau en
pentamètres nerveux, le serment solennel qui scelle le tout avec un religieux
accent : « Qu'ainsi me traite Yahvé, qu'il en use même avec la
dernière rigueur, si la mort nous sépare moi et toi » (mil'' nUfS^TD
^iprn 1315 Tnsp man "O «po'p n^i ^ cad. 3 + 2. 3 + 2).

Ainsi, un souffle de lyrisme soulève cette dévotion passionnée à la

pietas, et la poésie joint ses grâces à la beauté du sentiment moral
lui-même.

Mais, en même temps, cette effusion de fidélité contraste avec le

pessimisme des mots que venait de prononcer Noomi et cet élan de

foi tempère et balance l'amertume à laquelle la femme usée par la
vie avait donné essor. Ainsi rien d'outré, d'excessif ou de discordant
dans cette histoire, mais toujours ce même goût d'équilibre et cette
volonté d'éviter toute romantique exagération. Tout est si finement



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 263

concerté par l'auteur Par exemple, il a eu bien soin que Noomi
n'exerce aucune pression sur ses belles-filles, et cela afin que la fidélité
de Ruth apparaisse d'autant plus spontanée, personnelle et authentique.

En une brève phrase enfin, l'auteur peut conclure cette première
scène : « Voyant qu'elle était fermement résolue à la suivre, Noomi
cessa d'insister ». Et l'on arrive ainsi à l'une de ces haltes dans l'action,
à une de ces pauses qui sont comme un soupir dans la mélodie, comme

un silence ténu sur lequel s'achève la scène.

Un bref épisode (1, 19-22) fait alors suite à la première scène, un
de ces épisodes qui servent à l'auteur à accélérer l'action et à faire

rapidement transition à de nouvelles scènes qu'ils amorcent : c'est

l'arrivée dans la patrie. Le narrateur nous conte en effet en quelques
mots pittoresques que les deux femmes arrivent à Bethléem et que
la petite bourgade « est en ebullition » à leur vue. Certes il ne
convient pas de mêler les hommes aux pathétiques effusions de la
reconnaissance entre les gens de Bethléem et les exilées qui rentrent chez

elles, aussi les femmes seules accueillent les femmes, ce qui est
implicitement et discrètement suggéré par le simple emploi de verbes au

féminin et sans que l'auteur juge même nécessaire de mentionner

expressément ces femmes. Un bref dialogue s'engage avec les

nouvelles venues : « Est-ce là Noomi »

Mais cette simple question permet à l'auteur de révéler sa sûre

psychologie et la variété de ses moyens. L'hésitation, l'étonnement
des femmes de Bethléem rappellent soudain et cruellement à Noomi
les vicissitudes de son passé, l'émotion la gagne et, pour une fois,
l'amertume même lui crève le cœur. Ressentant la tragique antithèse

entre son nom gros de promesses (« Fortunata ») et les misères de sa

destinée, avec un accent désespéré elle proteste : « Ne m'appelez
plus Noomi, appelez-moi «Amère» (Mârâ), car le Tout-Puissant m'a
comblée d'amertume Moi j'étais partie pleine (de bonheur), mais

c'est à vide que Yahvé m'a fait revenir. Pourquoi donc m'appelle-
riez-vous « Fortunée » alors que Yahvé a témoigné contre moi, alors

que Schadday m'a maltraitée »

Ici une parenthèse : on notera en passant la saveur antique de

cette exclamation. Le « nom », c'est l'essence de l'être, dont il doit
traduire et préfigurer le sort. Si donc le sort ne correspond plus au

nom, c'est nécessairement que l'être même a été changé et qu'un
autre nom lui convient désormais.



264 PAUL HUMBERT

Et, d'autre part, le sort de l'individu dépend étroitement de la

volonté divine et la manifeste. Si donc le sort a changé, si l'infortune
a succédé au bonheur, c'est un « témoignage » de la divinité
courroucée. Le malheur n'est point un hasard, il revêt une signification
religieuse et signale l'homme comme la victime du péché, collectif

ou individuel, que Dieu châtie.

Or, souvenons-nous ici que l'histoire de Ruth est censée se passer
à cette époque des Juges soumise par les théologiens deutéronomistes
à l'impérieuse loi de la rétribution divine. Dès lors l'infortune de la
famille d'Elimélek et de Noomi se légitime, non sans doute par une
faute personnelle, mais comme un effet de la coulpe nationale et

comme un paradigme de la vengeance du Dieu juste et jaloux. Elle
n'est plus un caprice du hasard anonyme et aveugle, mais un témoignage

de ropfr) GeoO déchaînée contre Israël coupable. Noomi

n'apparaît donc pas devant les femmes de Bethléem comme un
simple individu victime des malheurs de la vie, mais elle incarne

tragiquement et doit rappeler au lecteur la rigueur et l'exigence du
Dieu qui, au temps des Juges, sévissait impitoyablement contre
l'infidélité d'Israël. Noomi revêt ainsi, dans l'intention de l'auteur,
une parabolique et religieuse grandeur.

Mais, ajoutons-le dès à présent aussi, nous ne saisirions que l'aspect
négatif de la pensée théologique du livre des Juges et de celle de

l'auteur de Ruth, si, conformément au pragmatisme des deutéronomistes,

nous ne rappelions pas aussi, et c'est l'aspect positif de cette
théologie, que le châtiment de l'infidélité est l'indispensable pédagogie

qui doit ramener Israël à la fidélité qui, seule, lui vaudra le

retour des bénédictions de son Dieu, h'impietas d'Israël, punie en la

personne de la famille de Noomi, est donc aussi le prélude des

promesses accordées par la Providence à ceux qui pratiqueront la pietas.

Ayant précisé l'exacte portée des malheurs de Noomi, revenons à

l'héroïne elle-même. Ce cri d'amertume qui jaillit de ses lèvres, quel
trait d'une profonde vérité humaine L'auteur s'est en effet gardé
de prêter à son héroïne une impassibilité absolue et contre-nature,
mais, ne fût-ce qu'une minute, il lui laisse pousser ce cri d'amer
découragement et presque de révolte qu'un grand malheur arrache
fatalement au cœur de l'homme. En cela aussi l'auteur s'est abstenu
de toute exagération : il ne nous présente pas des êtres surhumains,
mais, quelle que soit leur grandeur d'âme, il leur accorde au moins

cet instant de faiblesse qui les fait hommes et vivants. L'épreuve est



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 265

encore trop proche pour qu'avec la sérénité du sage on puisse dire
le Suave m-ari magno.

Cette plainte désolée de Noomi et ce témoignage rendu à la juste
et sévère rétribution divine constituent d'ailleurs la péripétie dans
la première partie de ce drame : jusqu'ici c'était l'infortune, les infortunes

plutôt, car aussi bien un malheur ne vient jamais seul ; et cette
infortune culminait dans le cri déchirant de Noomi: «Le Tout-
Puissant m'a comblée d'amertume..., Yahvé a témoigné contre moi

et Schadday m'a maltraitée » Désormais l'horizon va progressivement

s'éclaircir, les preuves de fidélité, de pietas se multiplieront, et
de l'ombre on ira vers toujours plus de lumière. Ainsi, grâce à ces

contrastes et grâce à l'alternance des heurs et malheurs, le narrateur
a su donner de la profondeur à la perspective ; par cette double

progression dans l'ombre et dans la lumière, il a su imprimer un double

mouvement à sa narration et composer deux panneaux dont les

valeurs s'équilibrent, à l'image de la vie elle-même qui n'est ni tout
ténèbres ni tout félicité.

Ce premier intermède se clôt sobrement par l'indication chronologique

qu'elles arrivèrent à Bethléem au début de la moisson de l'orge,
c'est-à-dire sans doute en mai (1, 22). Cette remarque ménage de

nouveau une halte dans la narration et, d'autre part, elle amorce
discrètement la scène suivante qui aura précisément pour cadre la
moisson. Mais, en même temps, un rayon de lumière vient briller
au ciel après les orages, car ce seul mot de « moisson » évoquait pour
l'Israélite l'allégresse et les chants joyeux (cp. Esaïe ix, 2). Le
chapitre se termine ainsi par un silence et par une embellie qui suggèrent
au lecteur une interrogation au seuil du chapitre suivant : qu'advien-
dra-t-il

Avec le chapitre n s'ouvre le second tableau (n, 1-17), la moisson.

Successivement tous les hommes avaient disparu et deux femmes

restaient seules en scène. Un nouvel acteur masculin nous est
présenté maintenant : « Or Noomi avait un parent de son mari, c'était

un homme considéré, du clan d'Elimélek, du nom de Booz » (11, 1).

Cette remarque est à l'intention du lecteur naturellement. Ruth doit

ignorer pour l'instant l'existence de ce parent. Par ce procédé l'au-



266 PAUL HUMBERT

teur nous tient en suspens, pique notre curiosité et ménage pour
plus tard un effet de surprise.

En opposition aux personnages masculins très effacés du chapitre i,
Booz est dépeint comme un homme riche et considéré, « une sorte de

grand propriétaire», disait Péguy. Sa parenté avec Noomi est légitimée
d'emblée, puisqu'il est du clan d'Elimélek. Le nom qu'il porte n'est
donné nulle part ailleurs dans l'Ancien Testament à un homme W :

c'est donc un nom d'une portée exceptionnelle, sans doute intentionnellement

choisi pour contraster avec les noms de mauvais augure
de « Maladie » et « Consomption », et nous pouvons probablement
donner raison aux exégètes qui lui assignent une valeur symbolique
et le décomposent en T3J "Q (litt, force en lui), c'est-à-dire «Le
Fort ».

Sur quoi le récit nous ramène à Ruth et Noomi. Ruth forme le

projet d'aller glaner ; c'est un indice de l'extrême indigence des deux
femmes et Ruth la pauvresse fait ainsi antithèse avec Booz l'homme
riche et puissant. Leur rapprochement ultérieur n'en sera-t-il pas
combien plus frappant Elle se met en route et « voilà-t-il pas qu'elle
arriva précisément au champ de Booz » C'est à tort que certains

exégètes voient ici un hasard heureux ; les termes employés

(nnpQ "'P/'"') insistent plutôt sur la surprise, sur la providentielle
«rencontre» (rac. n~lp : rencontrer).tIt

Mais c'est coïncidence sur coïncidence : « Voici justement Booz qui
arrive de Bethléem » (n, 4). Par quels signes discrets mais multiples
la Providence trahit ses interventions Booz échange avec ses serviteurs

la simple mais religieuse salutation orientale : « Yahvé soit avec

vous » qui souligne de prime abord sa cordialité, et ceux-ci lui
répondent : « Que Yahvé te bénisse » Nulle familiarité déplacée dans

ce tutoiement seul en usage en Israël, mais la simple dignité d'hommes

en face d'autres hommes. Et, comme Booz s'enquiert de l'identité
de l'inconnue qu'il voit glaner dans ses champs, son maître-valet
lui répond que c'est la jeune Moabite revenue avec Noomi du pays
de Moab, qu'elle a demandé la permission de glaner et qu'elle est là

au travail depuis le matin. Il va de soi qu'à ces mots Booz, parent
de Noomi, comprend sans autre que cette pauvresse est, elle aussi,
de sa parenté. Aussi, loin de l'ignorer ou de la mépriser, lui témoigne-

On ne le retrouve que dans I Rois vu, 21 et II Chr. ni, 17 où il est appliqué
à une des colonnes érigées devant le temple.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 267

t-il immédiatement des égards qui sont autant de preuves de sa

piété familiale ; à son tour, et dès qu'il paraît, Booz est donc respectueux

de cette pietas qui est le thème du poème.

Il s'adresse à Ruth avec une touchante tendresse : « ma fille », il
la presse de ne pas quitter son champ et de suivre en glanant les

moissonneurs ; il recommande à ceux-ci de ne pas la molester ; il l'autorise
même à boire dans les cruches réservées aux ouvriers du maître.
C'est dire qu'il va bien au delà des faveurs que la Loi recommandait
d'accorder aux pauvres et aux étrangers (cp. Deut. xxiv, 19 ; Lév.

xix, 9 ; xxm, 22) ; mais nulle faiblesse sentimentale, nul entraînement

passionnel ne lui dictent cette générosité : ce « ma fille » établit
tout de suite la distance et la juste position réciproque entre Booz

et Ruth.
Bien plus, et je ne crois pas qu'on ait noté jusqu'ici ce détail : le

narrateur a soin de faire parler Booz comme les gens âgés, car il lui
fait employer des formes verbales archaïsantes et solennelles qu'il
mettra aussi dans la bouche de Noomi, mais qu'aucun autre interlocuteur

n'emploie dans l'histoire de Ruth*1). Il veut évidemment
souligner par là la gravité de Booz et prévient tacitement toute
compromettante interprétation des prévenances de cet homme d'âge
mûr. Et admirons le gracieux et touchant groupement de ces trois

personnages principaux : la jeune et charmante Ruth entre ces

deux protecteurs âgés.

Mais quelle dignité aussi dans le maintien de Ruth Emue par
ces marques de bonté, elle ne se jette pas vulgairement au cou de son

bienfaiteur, mais elle tombe face en terre et se prosterne devant lui
en rendant hommage à cette hospitalité sans pareille. Il y a là un
de ces gestes pathétiques, comparable aux larmes qui éclataient par
deux fois au premier chapitre : « Pourquoi ai-je trouvé grâce à tes

yeux, que tu me prêtes attention à moi qui ne suis qu'une étrangère »

(11, 10). En hébreu il y a même un jeu de mots très significatif, car

l'étranger (nokri) c'est celui auquel, étymologiquement, on ne fait
pas attention, qu'on ne reconnaît pas pour sien, et voilà que Booz a

précisément fait attention à elle, puisqu'il l'a reconnue pour sienne

(0 Cp. PpXïn et lTû'vTl à n, 8 ; ^l'ipl et 'pnxri à n, 9 ; pp^lH à 11,

21 où c'est une parole de Booz que rapporte Ruth. Cp. pour Noomi ì'uL'ìfn à ni, 4 et

¦pjnn à m, 18. Les formes en noun paragogique se trouvent plus de 300 fois dans

l'Ancien Testament, mais surtout dans les livres les plus anciens (cp. Bauer-
Leander, Hist. Gramm., § 40° ; Joüon, Gram., p. 100, 104.



268 PAUL HUMBERT

(hikkîr) W. Cette déclaration ne revêt sa pleine portée que si Ruth
qualifie de proprement « familial » l'accueil qu'elle reçoit de la part
de Booz, accueil dont elle s'étonne et demande la raison, puisqu'elle
ignore encore en ce moment sa parenté avec ce gentilhomme.

Dans sa réponse, Booz élude d'ailleurs toute allusion à cette parenté,
il maintient la jeune fille dans l'ignorance et ne lui répond
qu'indirectement quoique de très pertinente façon. Sinon l'auteur se priverait

du bénéfice de l'effet de surprise qu'il nous réserve lorsque, plus
tard, Ruth apprendra enfin son exacte relation avec son bienfaiteur.

Booz se contente en effet d'invoquer la fidélité de Ruth à sa belle-

mère, fidélité qu'elle a poussée jusqu'au point de venir chez un
peuple totalement étranger, c'est-à-dire où sa condition ne peut
qu'être instable et précaire. Aussi Booz appelle-t-il sur elle les plus
amples bénédictions de Yahvé, spécifiant qu'il est « le Dieu d'Israël
sous les ailes de qui tu es venue te réfugier » (n, 12). Ainsi retentit de

nouveau une de ces graves notes religieuses qui élèvent les pensées
du lecteur et rattachent discrètement les événements humains à la

cause souveraine et divine. En outre, cette bénédiction invoquée

par Booz sur Ruth et qui met déjà comme un lien sacré entre ceux
que la fin de l'histoire unira complètement, souligne aussi la gravité
de Booz et soustrait la relation de ces deux êtres à toute interprétation

passionnelle.
Quant à Ruth, au lieu de prendre prétexte de cette bénédiction

pour réclamer en effet les rétributions du ciel au nom de sa méritoire
conduite, dans son humilité elle ne voit que la « grâce » et la compassion

que lui octroie celui qu'elle nomme respectueusement son « sire »

(cp. Gen. xliv, 7, 9, 19, etc.), tandis qu'elle n'est pas même l'égale
d'une de ses servantes. Aucune sotte vanité, aucune mesquinerie, ni
servilité d'ailleurs, dans ces âmes peintes d'une touche si délicate et
si pure.

Mais des détails pittoresques, bien caractéristiques des mœurs
orientales, se mêlent à la description du lent rapprochement de Booz

et de Ruth. C'est l'heure du frugal repas des moissonneurs : Booz

invite Ruth à s'approcher et à y participer, il l'engage notamment à

tremper son morceau de pain dans la « piquette » qui assaisonne le

(1) Pour le sens de nókri, cp. nos deux articles sur La «.femme étrangère » ians
le livre ies Proverbes (Revue des Etudes Sémitiques, Paris, 1937^.495 s.) et Les

aijectifs zâr el nokrî et la femme étrangère lu livre ies Proverbes (Mélanges syriens
offerts à René Dussaud, Paris, 1938).



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 269

repas (cp. pour ce geste Ev. Jean xm, 26 : ßomjac tò ujuuluov). Et,
comme elle s'assied à côté des domestiques, le maître lui offre de ce

grain rôti sur une pierre plate ou dans la poêle et qui constituait en
Orient un viatique (cp. I Sam. xvn, 17 ; xxv, 18 ; II Sam. xvn, 28).
Modestes et touchantes marques de la sollicitude croissante de Booz.
Avec la parfaite simplicité de l'Antique, le narrateur raconte même

que Ruth en « mangea, s'en rassasia et en mit (même) de côté » Puis,
tandis qu'elle retourne glaner, Booz met le comble à ses bontés en la

laissant, par faveur spéciale, glaner entre les gerbes mêmes et il
invite, par un raffinement d'attention, les moissonneurs à tirer des

épis des poignées qu'ils auront tranchées avec la faucille(') et à ne

pas la gourmander quand elle les ramassera. Or, comprenons bien la

nature de ces nouvelles prévenances : ce ne sont ni des avances
sentimentales, ni des charités, mais tout autant de preuves de piété familiale

envers celle dont il se sait le parent, quoique lointain ; c'est

exemple sur exemple de cette fidélité, de cette héséd que l'auteur ne
cesse ainsi de mettre à l'honneur.

Cette belle scène aux champs, si simple et si pure de lignes, où

s'esquisse de façon si harmonieuse mais si grave le rapprochement
de Ruth et Booz, où les cœurs ne respirent que fidélité, bonté et

reconnaissance, se termine par la remarque que Ruth glana jusqu'au
soir, qu'elle battit son blé et que, telles avaient été son activité et

sa persévérance, cela fit environ un épha d'orge (environ 36 litres).
Ainsi se rejoignent commencement et fin de ce second tableau, le

cycle est achevé : Ruth projetait de glaner (n, 2) ; elle recueille en

effet une ample provision de grain (n, 17). La Providence s'est
manifestée.

Un changement de lieu introduit alors de nouveau une scène de

transition (n, 18-23) entre la deuxième et la troisième scène.

C'est le soir. Ruth retourne à Bethléem avec sa provision d'orge
qu'elle montre à sa belle-mère'2) et, instinctivement, c'est aussitôt

un nouvel élan d'affection : elle lui donne ces aliments qu'elle avait
gentiment mis en réserve lors du repas de midi. Mais Noomi s'étonne
de tant d'orge, elle devine bien qu'il y a là plus que ne rapporte
normalement le glanage et, avant toute réponse, elle bénit le généreux
inconnu qui a dû traiter sa belle-fille autrement qu'on n'a coutume

(1) Pour ce sens de DTDï, cp. arabe dabata : empoigner; dabtat : poignée.—

Lire avec 2 MSS. hébreux, Pesch., Vulg. Nim au lieu de Nim.



270 PAUL HUMBERT

de traiter une étrangère : « Béni soit celui qui a fait attention à toi »

(n, I9)(1)- Le narrateur a évidemment tenu à appeler ainsi la
bénédiction de Noomi sur Booz avant même qu'elle sût que c'était lui le

bienfaiteur ; il n'y a donc aucun calcul dans cette bénédiction toute
spontanée et désintéressée mais qui implique déjà comme un
pressentiment d'une parenté possible avec ce donateur.

Sur ce, Ruth révèle enfin le nom de Booz et l'on touche alors à l'un
des points vifs de ce petit drame, c'est-à-dire à la découverte du

secret. Le secret de la parenté de Booz qui, jusqu'ici, tenait le lecteur

en haleine, est enfin découvert à Ruth ; Noomi de son côté apprend

que c'est lui le bienfaiteur de sa bru ; le thème du secret, d'importance

purement théorique jusqu'à présent, va prendre une importance

pratique dès l'instant que les deux héroïnes seront au courant
de leur exacte relation avec Booz : de nouvelles possibilités s'ouvrent
maintenant au conteur, car, du moment que Booz est du clan d'Eli-
mélek, c'est la perspective du mariage « léviratique » qui surgit
soudain dans l'esprit d'un lecteur israélite au courant des possibilités et
même des exigences du droit oriental.

En d'autres termes, une fois le thème du secret, de la parenté de

Booz, élucidé, le rôle de ce personnage est renouvelé : il n'est plus
un Israélite quelconque, il est du clan des défunts, avec tout ce que
cela comporte de droits et de devoirs. Autrement dit, l'action se

précise, car du domaine généralement humain on passe au domaine plus
restreint mais plus impératif de la famille, et aux devoirs de simple
humanité vont se substituer les devoirs plus définis de la parenté au

sens sacré que cela impliquait dans l'Antiquité. C'est donc le thème de

l'épreuve de la pietas de Booz qui se formule ainsi peu à peu : à la

piété familiale de Noomi et à celle de Ruth pourrait répondre
la fidélité de Booz aux mêmes obligations. Mais Booz agira-t-il
vraiment conformément à cet idéal Voilà la question qui se pose et
c'est cette perspective problématique qui s'offre désormais au
lecteur. Les trois héros de l'histoire s'inspireront-ils du même respect
de la fidélité et y aura-t-il alors harmonie parfaite des âmes, les trois

protagonistes rivalisant pour ainsi dire de piété envers la famille,

Il y a ici, implicitement, la même antithèse qu'à u, io, car "]T>3Q s'oppose

naturellement à sa qualité de ÌTH33 : « Béni soit celui qui t'a reconnue pour sienne!»,

alors que tu n'es qu'une étrangère que, par définition, on ne reconnaît précisément
pas pour sienne. A noter au surplus le rythme (3 accents) de cette bénédiction.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 271

ou bien l'un d'eux restera-t-il inférieur au devoir et y aura-t-il dés-

harmonie Serons-nous déçus, ou bien satisfaits et édifiés On voit
le rôle que joue la parenté de Booz dans l'économie de l'histoire, quel
élément d'enrichissement et de progression de l'action elle représente,

quel facteur moral elle est appelée à devenir, quels sentiments
de surprise et d'attente elle provoque, quel intérêt croissant et

palpitant elle soulève.

A l'ouïe du nom de Booz, quelle révolution en Noomi L'amertume

n'est pas parvenue à empoisonner cette âme, car, au premier
indice d'un revirement du sort, la foi éclate de son cœur en un long
cri de bénédiction et de reconnaissance dont le rythme, qui va en

s'élargissant, accentue l'ascension (') : « Béni soit-il de Yahvé parce
qu'il n'a refusé sa fidélité ni aux vivants ni aux morts »(2). Son âme

est pleine de foi ; elle invoque aussitôt la rétribution divine sur celui

qui, d'emblée, vient de donner des preuves de sa piété familiale ;

elle ne cesse d'associer les morts aux vivants dans une seule et unique
cause, la famille ; elle proclame que la bénédiction du ciel appartient
à quiconque pratique la héséd, c'est-à-dire les devoirs que l'on doit à

ceux qui sont de notre sang, aux membres du clan, qui est notre plus
grand moi. Ce jaillissement de reconnaissance et de foi, comme il
témoigne de la noblesse de cœur de Noomi et comme il magnifie la

vertu cardinale aux yeux de l'auteur : la pietas
Cette bénédiction surenchérit aussi sur celle du verset précédent :

ce n'est plus d'un bienfaiteur quelconque qu'il s'agit ; la Providence,

par un merveilleux concours de circonstances, a suscité le parent
dont on peut attendre qu'il rende aux défunts les devoirs posthumes

qui assureront la pérennité de leur « nom ». La bénédiction du v. 20

implique donc une intention plus précise que celle du v. 19, puisqu'elle
prend en considération cette héséd, cette piété familiale qui, de plus en

plus, va devenir le thème de l'action. La bénédiction du v. 20 n'est
donc pas une oiseuse répétition rhétorique de celle du verset précédent.

Au v. 20 la bénédiction est nettement sur le rythme 3 + 3+4. —
(2) Comme Nelson Glueck l'a bien reconnu (Das Wort hésêi im alttestamentlichen

Sprachgebrauche, Beihefte zur ZAW, 47 ; 1927, p. 7), la phrase relative se

rapporte non à Yahvé mais à Booz et elle justifie la bénédiction appelée sur sa tête :

Booz, qui connaissait sa parenté avec Noomi et avec Ruth, s'est en effet montré
fidèle aux devoirs de famille et au souvenir des défunts en comblant Ruth de

prévenances. C'est lui qui a fait preuve de pietas (cp. la construction identique, relevée

par N. Glueck, dans II Sam. 11, 5).



272 PAUL HUMBERT

Au point de vue littéraire, ces bénédictions de Noomi sont de

nouveau un de ces motifs symétriques que nous avons déjà signalés, car
elles font pendant à celle qu'au v. 12 Booz invoquait sur sa protégée.
De toutes les âmes montent donc des invocations à Dieu, toutes
s'élèvent également vers le ciel en un harmonieux accord. Et avec

quel art de la composition et du rythme l'auteur a su entrelacer ces

appels à Yahvé, l'un qui monte de la bouche de Booz et retombe sur
Ruth, l'autre qui, par deux fois, échappe aux lèvres de Noomi et

retombe sur Booz, en attendant qu'au chapitre iv, 14, 15 les femmes

de Bethléem fassent descendre sur Noomi, elle aussi, la grâce profuse
de Dieu On voit quelle eurythmie mettent dans le tableau ces

courbes gracieuses qui s'envolent dans l'azur céleste puis s'inclinent
doucement vers la terre des hommes, quels liens délicats elles établissent

entre le plan terrestre et le plan divin, quelle détente et quelle
respiration plus large ces prières apportent dans les âmes accaparées

par les soucis d'ici-bas

Après quoi la révélation du secret : Noomi apprend à Ruth que son
bienfaiteur est un de leurs proches, un de ceux à qui, de par la loi,
il incombe d'exercer envers elles le droit de rachat qui s'imposait
quand un parent avait été tué (II Sam. xiv, 11), qu'il avait été

vendu comme esclave (Lév. xxv, 48 ss.), que la misère l'avait
contraint à vendre sa terre (Lév. xxv, 25), ou qu'enfin il laissait une

veuve sans enfants (Ruth ni, 13).

Ruth répond en assurant que Booz l'a même autorisée à glaner
sur ses terres jusqu'à la fin de la moisson, et Noomi en conclut que
sa belle-fille ne courra donc pas risque d'être brutalement chassée

par les serviteurs. La fin de cet épisode de transition est de nouveau
(cp. déjà 1, 22) marquée par une notice chronologique d'un charme

tout bucolique d'ailleurs : « Ruth resta donc auprès des servantes de

Booz, pour glaner, jusqu'à la fin de la moisson de l'orge et de la moisson

du froment » ; puis le cycle narratif se boucle de nouveau : au

début du chapitre 11 elle quittait sa belle-mère pour aller glaner, à la

fin du chapitre elle revient (lire avec quelques Mss. hébreux et la

Vulgate IN 1Ï7R1 au lieu de J"IN ITttfFtl) auprès de sa vieille
protectrice : une fois encore le même souci de parfaire la forme, une
fois encore une pause.

On pourrait se demander pourquoi le narrateur n'a pas passé
directement de l'accueil fait à Ruth par Booz au projet d'union lévira-
tique Il y a là évidemment un motif à retardement, qui vise à



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 273

différer la solution ; mais nous ne nous tromperons sans doute guère

en supposant que ce glanage qui se prolonge des semaines durant a

une autre raison d'être encore aux yeux du conteur : cela souligne,

pour qui sait comprendre ces signes muets, que rien ne se fait avec
hâte et dans l'ardeur des sens ou de la passion. La sérénité préside à

tout le développement de l'action.

La troisième grande scène (ni, 1-15), c'est la nuit sur l'aire. A ce

propos on a souvent prononcé, pour caractériser l'histoire de Ruth,
le mot « idylle »('). Or, comme nous l'allons voir, nul passage mieux

que le chapitre in ne montre combien cette épithète convient mal à

l'union de Ruth et Booz.
La moisson est achevée. Noomi a eu le temps de la réflexion.

Toujours soucieuse de l'avenir de sa belle-fille, elle ambitionne pour
celle-ci le seul sort qui comble la destinée d'une femme et son
bonheur, le mariage, et elle s'en ouvre à Ruth. Mais cette perspective
n'a rien de romanesque, la pietas l'inspire avant tout : Booz, fait

remarquer Noomi, « est notre parent ». L'union souhaitée par Noomi
à Ruth, c'est donc l'union avec un homme d'âge et avec un personnage

vénérable, c'est surtout une union avec un membre de leur

propre famille. D'emblée toute sentimentalité est exclue, ce sera

un mariage de raison.

Quel cadre d'une classique beauté l'auteur a su choisir pour cette
scène Ce n'est pas un site tourmenté ou de sauvages retraites,
comme il conviendrait à des amants romantiques. C'est un paysage
calme et harmonieux, aux lignes tranquilles, à l'atmosphère sereine,

comme un tableau du Poussin, à qui l'histoire de Ruth a d'ailleurs

inspiré cette belle toile intitulée « L'été » et qui figure au Louvre.
Booz, suggère Noomi, « va vanner cette nuit son orge sur l'aire ».

En Palestine en effet, c'est le soir, quand souffle une brise fraîche et

modérée, que, sur les eminences servant d'aires, les fellahs vont
vanner leur blé. Ce travail se poursuit des semaines durant, car
aucune intempérie n'est à craindre à cette saison et l'on peut donc

procéder sans hâte à cette besogne ; les paysans vivent alors sur

(1) Lucien Gautier, par exemple, la qualifiait d'« idylle poétique » (Introiuc-
tion, ire éd., t. II, p. 196), de «fraîche idylle» (ibii., p. 199).

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVI (n° IO9). l8



274 PAUL HUMBERT

l'aire et y passent même la nuit, dormant près de leurs tas de blé

qui se trouvent ainsi surveillés de près(1'.
Noomi engage ensuite Ruth à faire un brin de toilette, à se laver,

s'oindre et se parfumer, à revêtir l'ample simlâ, et à « descendre »

rejoindre son bienfaiteur sur l'aire. Félix Bovet a expliqué, il y a

longtemps déjà, l'emploi, à première vue surprenant, de ce verbe
« descendre » à propos d'une aire pourtant située sur une colline.
Bethléem étant entourée de collines moins hautes que celle sur
laquelle la bourgade même était bâtie, « soit que l'aire de Booz fût
située sur un des gradins de la montagne de Bethléem, soit qu'elle
fût au sommet d'une des collines voisines, elle était en tout cas plus
bas que la ville et l'expression employée est la seule qui convînt »(2).

Quant à la toilette de Ruth, la signification n'en est pas douteuse,
c'est le prélude des épousailles (cp. Ez. xvi, 9 ; Esther n, 12 ; Judith
x, 3), mais on voit avec quel tact et quelle réserve l'allusion est faite.

Noomi engage au surplus sa belle-fille à ne pas se montrer à l'homme
« avant qu'il ait achevé de manger et de boire » (m, 3). On a longuement

discuté la portée de cette précaution, mais l'auteur lui-même

l'explique tôt après lorsqu'il précise que « Booz mangea et but et

eut la joie au cœur » (m, 7) : il s'agit évidemment de l'euphorie et de

la bienveillance procurées par la bonne chère et dont Ruth devra

profiter pour obtenir plus aisément ce qu'elle désire de Booz.

L'explication de l'auteur doit naturellement prévaloir sur nos pudibondes
échappatoires, mais, pour l'Oriental, il n'y a là rien que de simple,
de naturel et de convenable surtout, et toute idée de provocation
libertine doit être écartée.

Avec quelle chasteté Noomi formule d'ailleurs son suprême conseil

: « Quand il ira se coucher, note bien l'endroit où il s'étendra,
puis va, découvre ses pieds, couche-toi... et il t'indiquera ce que tu
dois faire... »(3). Le but est clair : il s'agit de donner à Booz l'occasion

d'envisager une union avec Ruth ; mais l'expression est d'une délicatesse,

d'une pudeur, d'une réserve, qui ôtent à la scène tout ce qu'elle
aurait pu avoir de réaliste et de risqué. L'issue de l'événement est

pudiquement voilée par ce discret « et il t'indiquera ce que tu dois

faire ». Quelle différence avec la scène de trouble passion où Enée et

(') Cp. Klein, ZDPV, 1881, p. 176. — (2) Félix Bovet, Voyage en Terre Sainte,
Neuchâtel, 1861, p. 311. — (3) A m, 4 les formes TQDUH (Ketib) et 71U?2în sont

de nouveau de ces archaïsmes qui caractérisent le langage d'une personne âgée.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 275

Didon se réfugient ensemble dans la caverne, au sein de la tempête,
tandis que la déesse Terre et Junon pronuba président à leur union,

que les éclairs brillent comme les torches de l'hyménée et que les cris
des nymphes leur servent de chants nuptiaux (Enéide IV, 165 ss.).

Sur l'aire de Booz, la passion aveugle et le délire des sens n'ont pas
place ; nul déchaînement des éléments, c'est la sérénité de la nuit ;

nul orage et nulles flammes dans l'éther ou dans les cœurs, mais la

paix du ciel d'Orient étoile, la nuit profonde, les zéphyrs, la pureté et

l'innocence, la gravité et la piété.
La piété : c'est qu'aussi bien ni la sensualité ni la convoitise n'ont

part à l'union de Ruth et Booz ; la bonté et la générosité de Booz, la

pauvreté mais la vaillance de Ruth ont pu les incliner l'un vers l'autre,

leur innocence demeure intacte et l'union qui se propose à eux
n'a point l'attrait d'un roman, ce n'est qu'une nouvelle forme du

devoir, du devoir de fidélité aux lois de la famille. Cette union dictée

par la parenté, c'est en effet ce qu'on nomme le « mariage lévirati-

que », pratique fort ancienne en Israël et dont la loi deutéronomique
énonçait ainsi le statut : lorsqu'un homme mourait sans enfants, son
frère devait épouser sa veuve afin de susciter lignée au défunt, le

premier-né de l'union léviratique devant être juridiquement réputé
fils du mort (Deut. xxv, 5 ss.). On le voit, le conseil de Noomi ne tend
à rien de moins qu'à satisfaire aux exigences de la pietas familiale qui
fait l'unité du poème et à soumettre à une nouvelle épreuve la pietas
de Booz. Le bonheur même de Ruth n'est qu'un élément dans ce

problème plus vaste : assurer, par les voies légales, postérité au
défunt. En même temps, et quant à l'action, c'est donc une nouvelle

épreuve qui se prépare ; notre curiosité, notre émotion sont donc
sollicitées à nouveau.

Avec un laconisme qui doit exprimer son obéissance sans partage
au devoir de fidélité, Ruth répond simplement : « Je ferai tout ce

que tu me dis », puis elle descend à l'aire et « agit de tous points
comme sa belle-mère le lui avait intimé» (m, 6). Ici encore nulle

part n'est laissée à la sympathie ou à la passion de Ruth : pure et

simple conformité aux instructions de sa sage belle-mère.

Quant à Booz, après avoir mangé, il va se coucher au bout du tas
de grain déjà vanné. Ainsi de nouveau la scène est harmonieusement

équilibrée : d'abord Noomi et Ruth, ensuite Ruth et Booz, et, au

centre du tableau, la jeune Ruth entre ces deux sereines figures, entre
ces deux êtres plus expérimentés et qui veillent pour ainsi dire sur



276 PAUL HUMBERT

elle comme des divinités tutélaires. A ce point du récit il convient de

souligner encore qu'il ne s'agit ici en aucune façon d'une idylle qui
s'ébaucherait entre deux amants que la tendresse de leur cœur
inclinerait l'un vers l'autre, ou d'un amour qu'en dépit de leurs

âges fort dissemblables ressentiraient deux êtres faits pour se

comprendre et s'unir. De la tendre pitié, il y en avait chez Booz ; une
reconnaissance émue, il y en a en Ruth ; mais l'initiatrice de leur union,
c'est Noomi et non un élan de leurs cœurs, et le motif véritable qui
les rapproche, c'est l'impérieux, l'austère devoir familial : assurer

postérité à un mort, garantir la durée de la famille moyennant un
mariage léviratique. Telles étant les données du problème, il n'y a

donc pas à interpréter ce qui va suivre comme une idylle.
Ce troisième acte est évidemment la scène centrale du livre ; il est

aussi d'une composition plus subtile que les autres tableaux : les

v. 1-7 sont un premier épisode qui décrit la venue de Ruth vers
Booz ; les v. 8-14« relatent l'entretien nocturne avec Booz ; les

v. 14Ä-15 racontent le départ de Ruth. Le rythme est de nouveau
très sensible : Ruth s'en vient à l'aire, y séjourne, puis s'en va. Double

mouvement d'aller et de retour et, entre deux, la scène capitale, le

repos de ces deux êtres réunis, couchés côte-à-côte sur l'aire. Et cette
aire elle-même, là-haut sur la colline, est comme une tribune plus
élevée où les acteurs joueront l'acte décisif. C'est la colline inspirée
où les voix des ancêtres prescriront à Booz et à Ruth leur devoir.
Là, dans la paix de la nuit, plus haut que les plaines, que les champs
et que les bruits des hommes, sur l'aire silencieuse et solitaire, là

s'échangera la promesse sacrée, le pacte de fidélité. C'est là que, par
l'insigne pietas de Booz, germera l'arbre mystique qui culminera
en David. Cette surélévation de la scène et ce silence de la nuit sont
le décor qui convient à la gravité de l'instant.

A pas silencieux, sans hâte fébrile, Ruth arrive. Elle découvre les

pieds de Booz et se couche à son côté. Mais, à minuit, l'homme
tressaille, il se retourne^), une femme est couchée près de lui... Le
choix de cette heure unique et mystérieuse, ce milieu de la nuit, doit

marquer le point culminant, l'heure de la péripétie. La richesse inventive

de l'auteur a su, par ce moyen si simple mais si expressif, fixer
même extérieurement la cime de l'action, le point à partir duquel

(') D'après l'assyrien lapâtu et l'arabe lafata, on peut probablement donner au
niphal nS?1 le sens de : se retourner.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 277

on redescendra vers la conclusion. Ce minuit, c'est le faîte du livre, le

sommet de l'édifice si harmonieusement composé, l'heure pathétique

par excellence.

Tiré comme d'un cauchemar, Booz interroge : « Qui es-tu »

Interrogation bien révélatrice de sa chasteté et de l'absence de toute
sensualité dans ce drame. Aucun geste équivoque, aucun mouvement
irréfléchi, mais cette seule cristalline question. Et, avec une
touchante simplicité, avec une humilité parfaite aussi, Ruth répond et

implore : « C'est moi, ta servante Ruth Etends donc sur ta
servante le pan de ton vêtement, car tu as droit de rachat ».

Il y a ici d'abord allusion à un rite matrimonial fréquent dans

l'Ancien Orient et dans l'Egypte ancienne : étendre sur une femme
le pan de son vêtement, c'est le symbole des épousailles ('). Ensuite
il y a probablement rappel d'articles du vieux droit israélite en vertu
desquels les survivants étaient tenus à certaines obligations envers

un mort (II Sam. xiv, 11 ; Deut. xix, 6, 12 ; Lév. xxv, 25 ; xxv, 48

ss.), notamment à épouser sa veuve s'il ne laissait point d'enfants

(cp. Tobie m, 17). C'est sans doute dans ce dernier sens que le terme
« racheter » est pris ici, à moins qu'il ne faille l'entendre, comme
c'est parfois le cas, dans une acception toute générale : prendre la
défense des faibles (cp. Ps. lxxii, 14; Prov. xxm, 11 ; Job xix, 25 ;

Ex. vi, 6; xv, 13 ; Esaïe xliii, i, etc.). En tout cas l'intention de

Ruth est manifeste : avec une attendrissante simplicité de cœur, elle

lève les yeux vers cet homme dans la force de l'âge et, forte de sa

fidélité au droit des morts, elle n'hésite pas à lui demander de l'épouser,

puisqu'il en a le devoir à titre de parent. La pietas rend naïvement

confiante la jeune Ruth, mais elle a rendu subtile la vieille
Noomi qui a su prévoir par quels moyens Booz pourra être conquis ;

ce n'est ni par les sens, ni par la passion, ni même par la grâce, ce ne

sera qu'à la voix du devoir et, plus particulièrement, du devoir envers
la famille. Ce n'est donc nullement à l'amour de Booz que Ruth fait
appel, c'est à sa seule fidélité, à sa pietas. Ce n'est pas dans l'entraînement

de la passion mais conformément aux exigences de la Loi

que Ruth et Booz s'uniront. Et, plus la situation était délicate, voire
scabreuse en apparence, plus l'auteur a eu soin d'employer les termes

juridiques («étendre le pan du vêtement», le gôêl cad. «celui qui

Cp. Ez. xvi, 8. Pour l'Arabie ancienne cp. Robertson Smith, Kinship ani
marriage, p. 104, 105, et pour l'Egypte ancienne cp. W. Max Muller, Die Liebespoesie

ier alten ALgypter, 1899, p. 4, n. 2.



278 PAUL HUMBERT

a droit de rachat ») qui fixeront l'interprétation seule légitime de la
scène. On pourrait même dire que l'imminent péril où sont cet homme
et cette jeune femme couchés au flanc l'un de l'autre, seuls sous les

voiles de la nuit, est là pour faire d'autant plus ressortir la pureté de

leurs âmes et leur unique souci de fidélité. La suite ne fera d'ailleurs

que confirmer cette préoccupation du narrateur d'observer toute
correction.

A la voix timide de la jeune fille répond maintenant la voix grave
de Booz qui invoque immédiatement sur elle la bénédiction de Yahvé

en une formule qui précise de très explicite façon la leçon dont l'auteur

nous veut pénétrer. Nous pouvons constater ici une fois de plus
la sévérité excessive du jugement que prononçait jadis Lucien Gautier

: « Au point de vue religieux, la portée du livre de Ruth est à

peu près nulle »(*). En réalité ces âmes sont tellement pénétrées de

foi que les bénédictions ne cessent de monter spontanément de leurs

cœurs, implorant la grâce du ciel les unes sur les autres Comme au
deuxième chapitre (n, 12), Booz demande à Dieu de rétribuer sa

jeune parente, et il en précise aussitôt le motif : « Car tu as donné

une seconde preuve de piété plus grande encore que la première, en

ne recherchant pas les jeunes gens, pauvres ou riches» (m, 10).

A ce point capital de l'action, il n'y a donc aucun doute à avoir
sur la signification que l'auteur entend donner aux actes de Ruth.
C'est bien, de nouveau, de « piété » familiale qu'il s'agit (héséd), d'une

piété familiale qui consiste à préférer les austères obligations d'un
mariage léviratique avec un homme beaucoup plus âgé qu'elle aux
charmes et aux faveurs de jeunes gens que leur âge accorderait au
sien. Car, comprenons-le bien : ce n'est pas de s'être éprise d'un
homme d'âge mûr plutôt que de frivoles jouvenceaux que la félicite
Booz, c'est d'avoir obéi coûte que coûte au devoir du lévirat plutôt
qu'aux instinctifs élans de son cœur et de ses sens ; en effet, et ceci

mérite peut-être d'être souligné, seule une union léviratique assurera

postérité au défunt, puisque c'est dans ce cas uniquement que le

premier-né du mariage sera, par une fiction juridique, réputé fils du

mort. L'union de Ruth et Booz, c'est donc la victoire de la pietas et
du devoir, ce n'est en aucune façon l'émouvant amour d'une jeune
femme pour un homme qui la devance de beaucoup dans la vie.

Qu'on est donc loin de l'interprétation qu'en donnait Hugo :

(') Lucien Gautier, Introduction, ire éd., p. 199.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 279

«Les femmes regardaient Booz plus qu'un jeune homme,
Car le jeune homme est beau, mais le vieillard est grand ».

Devant tant de fidélité, Booz n'hésite pas, il dissipe les craintes de

Ruth avec un accent tout paternel : « Ne crains pas, ma fille ; tout
ce que tu as dit, je te le ferai » Il s'engage donc à remplir le devoir
du lévirat envers une femme dont tout le monde sait bien qu'elle
est une vaillante femme qui mérite considération.

Ici un rapprochement avec l'union léviratique de Juda et Tamar
est très suggestif (cp. Gen. xxxvin). Tandis que Tamar recourt à

la ruse pour contracter, dans l'égarement des sens, une union
léviratique avec Juda, sur l'aire de Booz tout est calme et chasteté. Ruth
n'use d'aucun louche stratagème, ne profite d'aucune surprise ; la

situation n'a rien d'équivoque, Booz se montre constamment maître
de soi, c'est dans la décence que le problème du lévirat est abordé, et

surtout l'auteur veille à ce qu'aucune précipitation ne trouble la
sérénité du moment.

En effet, pour des raisons aussi bien littéraires que morales, le

narrateur, au lieu de conclure sur-le-champ l'union léviratique de Ruth
et Booz, invente ici un nouvel incident : Booz fait remarquer à Ruth

que, s'il a indubitablement le droit de rachat, un parent plus proche
encore possède à plus forte raison le même droit. Cette scrupulosité
va permettre au conteur de différer encore sa conclusion grâce à un
motif à retardement, mais je pense qu'elle lui sert surtout à dissiper
de la scène jusqu'au dernier soupçon de fièvre sensuelle. Booz est

exclusivement soucieux de se conformer au devoir et à la loi, et
le désir ne saurait l'emporter en lui sur la plus intransigeante fidélité

aux devoirs de famille. Lui aussi incarne, et à quel degré, la pietas. Il
engage donc Ruth à passer la nuit sur l'aire et à attendre que, le

lendemain, leur proche décide s'il veut ou non exercer en faveur de

Ruth son droit de rachat. Et Ruth de se recoucher à ses pieds avec

une extrême simplicité.
Mais comme, avant l'aube même, elle se leva, l'honnête Booz fait

réflexion qu'il convient de prévenir toute médisance en évitant
jusqu'à la plus légère apparence d'inconduiteW. Il remplit le grand
châle de Ruth de six mesures d'orge et les charge sur les épaules

(¦) Ludwig Kœhler a supposé avec vraisemblance que les visites des femmes
à l'aire étaient souvent dictées par des motifs peu avouables (Schweizerische theologische

Zeitschrift, 1920, p. 8).



28o PAUL HUMBERT

de la jeune fille. En sorte que, si un quidam rencontre cette
dernière, il s'imaginera qu'elle revient de quelque tournée destinée à

subvenir à son indigence. Alors qu'en Orient les femmes honnêtes
n'ont pas coutume de sortir de nuit (cp. au contraire la femme adultère

dans Prov. vu, 8 suiv.), un prétexte honorable sera ainsi trouvé

pour la promenade nocturne de Ruth qui s'empresse aussitôt de

regagner Bethléem^). Et c'est sur ce retour que s'achève cette belle
scène sur l'aire. Jusqu'au bout tout s'est donc passé avec une pureté
et une dignité absolues, ni un mot ni un geste n'ont terni ces âmes

ou brisé leur harmonie.

Après une courte pause, un bref intermède (ni, 16-18) nous fait
assister à l'accueil de Ruth par Noomi qui s'informe naturellement
de ce qui s'est passé. Comme Ruth lui fait part discrètement de la

conduite de Booz, insistant pudiquement surtout sur la générosité
de son bienfaiteur, la sage Noomi l'engage à rester paisiblement
auprès d'elle et à attendre ce qui arrivera. Donc, de nouveau, ni
curiosité déplacée, ni hâte, ni pression. Les uns comme les autres, les

personnages restent tous dignes et sereins. Avec la sagacité d'une
femme de son âge, Noomi s'assure d'ailleurs « que cet homme n'aura

pas de cesse qu'il n'ait conclu l'affaire aujourd'hui même» (ni, 18).

Quel apaisement dans cette certitude, mais aussi quel hommage
rendu par la femme d'âge à l'absolue fidélité de Booz, et quelle noble
fin à l'épreuve de sa pietas! En même temps cette assurance tourne
d'avance notre attention vers le quatrième chapitre auquel elle nous

prépare ainsi.

Au point de vue formel, l'intermède ni, 16-18 renferme de plus un
de ces « répondants », un de ces motifs symétriques qu'il convient de

signaler: tandis qu'au chapitre 1, 21 Noomi rentrait «à vide» à

à Bethléem, à ni, 17 Booz veille à ce que Ruth ne regagne pas la

bourgade « à vide ». La parité des termes et des situations doit marquer

comme pénurie et plénitude se compensent et comme le jeu de

la rétribution divine aboutit à restituer un équilibre parfait et à

résoudre toutes les tensions.

La quatrième des scènes principales (iv, 1-12), c'est-à-dire la

négociation avec le gôêl, et la conclusion du mariage entre Ruth et

Lire au v. 15 avec Pesch., Vulg., JÓfll au lieu de ìó'l du TM.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 281

Booz, sert d'aboutissement à ce petit drame de famille et nous fait
assister au triomphe de la fidélité sans réserve de Booz.

C'est Booz, en effet, qui rentre en scène ; c'est un nouveau jeu
de scène, pourrait-on presque dire. Il monte à son tour de l'aire à

Bethléem et s'assied à la porte de la ville, là où passent tous les

quidams et se traitent toutes les affaires. « Or voici que le gôêl dont
Booz avait parlé vint justement à passer. » Quel effet de surprise
dans ce « voici » qui, derechef, met en lumière une providentielle
coïncidence La Providence reste donc toujours à l'œuvre, même
si son nom n'est pas prononcé.

Aussitôt, avec sa droiture et sa résolution habituelles, Booz interpelle

son parent, choisit dix témoins parmi les « anciens » de la localité,
les fait asseoir autour de lui et expose le cas avec une précision toute
juridique : « Noomi, rappelle-t-il, a vendu le coin de terre qui appartenait

à notre frère Elimélek». Cette vente a naturellement eu lieu
jadis, sans quoi l'on n'aurait pas pu parler, comme on l'a fait, de

l'indigence extrême de Noomi, il n'aurait pas été nécessaire que
Ruth s'en allât glaner dans les champs d'un étranger, et surtout il
n'y aurait pas de raison pour faire, en cet instant, allusion au devoir
de « rachat » (cp. Lév. xxv, 25 ; Jér. xxxn, 8 ss.) sans que Noomi
manifeste l'intention de procéder maintenant à cette vente(*). Il y a

là un nouvel effet de surprise, mais aussi une entrée en négociation
fort prudente et qui, au premier abord, ne fait nulle mention du

lévirat : surprise et pittoresque sont d'autant plus grands que l'auteur

n'a pas raconté précédemment cette mise en vente.
Booz suggère donc à son parent de racheter le champ selon toutes

les formes légales, c'est-à-dire par devant témoins. Il est constamment

respectueux des prérogatives d'un plus proche que lui et n'exercera

son propre droit que si son parent se récuse. Le narrateur use

ainsi d'un procédé qui confirme combien peu le mariage de Ruth et

Booz est dicté par l'amour, combien c'est un mariage de raison et de

devoir et presque une affaire. Le gôêl s'engage aussitôt à opérer le

rachat.
Mais alors Booz énonce une seconde condition : « Le jour où tu

acquerras le champ de la main de Noomi, tu acquerras aussi Ruth la

Moabite, femme du défunt, afin de relever le nom du mort sur son

Nous ne souscrivons donc pas à la correction de rp;;3 en miD proposée

par Kautzsch, Gunkel et Gressmann.



282 PAUL HUMBERT

héritage » (iv, 5) ('). Il y a ici une union du rachat et du lévirat sans

parallèles dans les législations de l'Ancien Testament ; c'est une
combinaison inédite dont le conteur use fort habilement pour
préparer et justifier la retraite du gôêl. Aussi bien, en paysan madré, le

gôêl aperçoit-il sans autre que le lévirat le frustrerait du bénéfice du

rachat, puisque le champ passerait automatiquement et juridiquement

aux mains du premier-né de son union avec Ruth. L'affaire se

présente donc à son esprit pratique comme un marché de dupes, aussi

proteste-t-il immédiatement qu'il se ruinerait en exerçant le rachat
et engage-t-il lui-même Booz à en faire usage.

On surprend ici la psychologie et l'art de l'auteur : d'un trait il
évoque la mentalité réaliste d'un paysan. Il oppose ainsi ces deux

figures de Booz et du gôêl et la reculade de ce dernier illustrera d'autant

mieux la fidélité désintéressée, la pietas du premier poussée

jusqu'au sacrifice. Mais ce contraste des deux acteurs masculins, l'un
fort et l'autre faible, n'est-il pas, dans l'économie générale du récit,
l'harmonieux pendant de l'opposition de Ruth et d'Orpâ, les deux

acteurs féminins, l'une forte et l'autre faible Autour de Noomi se

groupent ainsi deux femmes dont l'une s'éloigne d'elle et dont l'autre
s'attache à elle. Tout pareillement, Ruth est encadrée par deux

hommes : l'un qui se retire loin d'elle, l'autre qui s'unit à elle. Par
deux fois la fidélité et l'infidélité s'opposent ; par deux fois, au début

et à la fin de l'histoire et par des acteurs de chaque sexe, la pietas

triomphe de l'impietas, les sentiments nobles et sacrés l'emportent
sur l'attachement à l'intérêt égoïste. Et ce double contraste est d'autant

plus éloquent que le narrateur a le tact de s'abstenir lui-même
de tout mot de blâme ou d'éloge et de nous laisser ressentir nous-
mêmes l'effet de ce contraste. On aperçoit enfin quelle eurythmie
dans la narration, quelle solidité dans la composition, quel équilibre
de l'œuvre sont obtenus au moyen de ce double groupement de

figures adverses.

A ce moment, le conteur mêle une note de savoureux pittoresque
à cette transaction entre Juifs. Il rappelle une coutume du vieux

temps : « S'agissant du rachat et de l'échange, afin de valider toute
affaire, on ôtait sa sandale et on la remettait à son compère, et cela

Lire avec 1 ms hébreu, Vulg. Pesch., et d'après lev. 10, nil TIN 03 au lieu

de nil nN'2. La mention au v. 10 de ces mêmes mots nous empêche d'autre part
de les biffer au v. 5 avec Ludwig Kœhler, Schweiz, theol. Zeitschrift, 1920, p. 10.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 283

servait d'attestation en Israël» (iv, 7). Simple rite de renonciation (*>.

Tandis que, dans le Code deutéronomique, cette pratique, relatée en

termes un peu différents d'ailleurs, avait manifestement un caractère

méprisant (cp. Deut. xxv, 9), ici ce n'est qu'un décor archaïque, un

usage auquel se soumet de bon cœur le gôêl.

Aussitôt Booz prend à témoin les assistants qu'il « acquiert » en ce

jour tout ce qui avait appartenu à Elimélek et à ses fils défunts et

qu'il acquiert également Ruth pour femme « afin de relever le nom
du mort sur son héritage et afin que le nom du mort ne soit pas
retranché d'entre ses frères et de la porte de son lieu ». Cette double

précision appuie une dernière fois sur le but de cette union léviratique

: susciter lignée au défunt, éviter que son « nom » ne disparaisse
de la communauté et n'en soit juridiquement effacé *2). Quant au
verbe « acquérir » (qânâ), il est pris ici dans un sens moins précis et
moins technique qu'à propos du rachat proprement dit du champ ;

il implique allusion au mariage (cp. un même emploi extensif de

qânâ dans Gen. iv, 1) et équivaut à peu près à : épouser en justes
et légitimes noces. Par ce terme concret et commercial, presque
sordide, l'auteur nous veut expressément persuader qu'il ne s'agit
en aucune sorte de tendresse, d'idylle ou d'amour, mais du sévère

accomplissement du devoir envers la famille et envers ses morts.
Une acclamation unanime accueille ce dénouement ; tout le monde

se déclare témoin de cette union. La renonciation du gôêl a été

juridiquement effectuée par le rite du v. 7, le mariage de Booz et de

Ruth est, lui aussi, contracté juridiquement par la double déclaration
de Booz et des témoins. Il a désormais force de loi.

Mais le narrateur a trop de religion dans le cœur pour enregistrer
cela avec une sécheresse profane. Des bouches des témoins il fait
éclater en chœur une nouvelle bénédiction, une de ces bénédictions

qui sont le leitmotiv religieux du récit : « Que Yahvé rende cette
femme qui entre dans ta maison semblable à Rachel et à Léa qui
fondèrent à elles deux la maison d'Israël » Hyperbole peut-être,
mais sans doute y a-t-il aussi le désir de magnifier l'union de Ruth
et de Booz et de l'incorporer à l'auguste lignée patriarcale. Comme

la rétribution a richement fait les choses Dieu avait comblé Noomi

(¦) D'après Henri Moser, A travers l'Asie centrale, p. 74, la femme sarte qui
désirait divorcer déposait devant le juge, au pied du tribunal, sa pantoufle retournée.

Cp. Ps. lx, 10. — (2) L'allusion à la « porte » a une valeur juridique.



284 PAUL HUMBERT

d'amertume et l'avait renvoyée à vide (i, 20, 21). Il égale maintenant
le destin de sa race à celui des mères augustes d'Israël Et, avec

une naïveté de bon aloi'1), les assistants crient à Booz : « Montre-toi
vaillant époux à Ephrata et sois renommé à Bethléem » Aucune
hésitation ne peut plus subsister : nous n'assistons ici ni à des amours
seniles, ni aux roucoulements d'une idylle de Gessner, le but de cette
union est souligné sans fausse pudeur : la fécondité de Ruth et de

Booz doit être exemplaire et un ultime rappel du lévirat scelle

l'interprétation de cette grande scène finale : «Que ta maison soit
semblable à celle de Péréç que Tamar enfanta à Juda, grâce à la postérité

que Yahvé te donnera de cette jeune femme » (cp. Gen. xxxvin).
C'est sur ces voix concertantes qui chantent les plus antiques traditions

d'union léviratique que s'achève la scène.

Une brève mais lumineuse conclusion (iv, 13-17) fait enfin contrepoids

au court et sombre exposé qui ouvrait le livre (1, 1-5) et
parachève l'harmonie formelle de l'ensemble. Dieu accorde bientôt un
fils à Ruth, ce même Dieu qui, tout au début de la légende, avait

privé cette famille de postérité. La stérilité sans espoir de Noomi
trouve providentiellement sa contre-partie dans la fécondité de

Ruth. Dieu donc est l'acteur suprême, ou plutôt celui qui rétribue
souverainement. Un fils naît à Ruth, un fils et non une fille, car
celle-ci n'aurait pas assuré la pérennité du « nom ». La famille, brisée

au premier chapitre, est donc reconstituée grâce à la rétribution
divine et la pietas de tous ces honnêtes Israélites reçoit sa divine
récompense.

Et, de nouveau, des motifs symétriques se nouent l'un à l'autre :

ces mêmes femmes qui, au premier chapitre (1, 19), poussaient des

cris de douloureuse surprise à la vue de Noomi, entonnent à présent

un hymne au Dieu qui est l'auteur de cette insigne rétribution et
acclament la vieille héroïne sur la tête de qui descendent bénédiction

sur bénédiction. « Béni soit Yahvé » s'exclament toutes les femmes,
unissant dans leur commune prière de gratitude l'enfant qui va être

pour Noomi un bâton de vieillesse et sa mère, cette jeune Ruth « qui
vaut pour toi mieux que sept fils » (iv, 15). Quelle hyperbole pour
un Oriental A la famine, à l'indigence et à l'instabilité du début

répondent l'abondance, la sécurité et la stabilité. Et quelle touchante

image que ces deux femmes, l'une âgée, l'autre dans sa brillante jeu-

(•) Cp. Ps. xlv, 12, 17.



ART ET LEÇON DE L'HISTOIRE DE RUTH 285

nesse, unies une dernière fois par ce petit enfant donné du ciel à leur

piété et à leur amour maternel
Quant à Booz, il n'en est plus question, et, du bonheur conjugal de

Ruth et Booz, on n'en parle même pas. Jamais un mot d'amour n'aura
été échangé entre ces amants, car ils étaient amants du seul devoir,
du devoir de piété familiale.

Mais Noomi, elle, lève l'enfant dans ses bras, le presse sur son
sein et lui sert de mère nourricière. Quelle beauté dans ce geste

final, si simple et si naturel, si tendre et si émouvant C'est peut-être
un geste d'adoption ('), car aussi bien ce nouveau-né est-il moins le

fils de Ruth et de Booz que le descendant de Noomi et de son défunt

mari, comme le proclament une dernière fois les voisines en une

sorte d'anticipation du cantique de Noël : « Un fils est né à Noomi »

Suivant la coutume orientale, ces voisines lui donnent son nom,
un nom qui est un augure ; elles le nomment Obêd, le « Servant ».

C'est le « Servant » de ses ancêtres.

Quant au narrateur, il se borne à clore le poème par cette remarque

d'où toute emphase est bannie, mais qui comporte néanmoins

une si glorieuse signification : « Ce fut le père d'Isaï le père de David

». A ce nom de David, le lecteur se remémore instantanément le

début du récit : Elimélek, « Mon Dieu est roi », ne portait-il pas un

nom d'une paradoxale ironie, si l'on songe à son sort misérable
Nous pensons que la mention de David doit précisément dissiper
cette fâcheuse impression. Oui, « Mon Dieu est roi » a pourtant
mérité son nom symbolique : Dieu règne, puisque, par sa grâce
souveraine, il a restauré cette famille accablée de malheurs et y élit,
en juste récompense de leur piété, celui qui sera l'ancêtre de la dynastie
royale et messianique même. La dissonance se résout donc en un

triomphant accord final : Elimélek devient la souche de l'arbre de

Jessé qui florit jusque dans la pierre et les verrières des cathédrales.

Quant à la généalogie terminale (iv, 18-22), c'est, de l'avis presque
unanime, un appendice secondaire, car elle méconnaît la donnée

fondamentale du livre en faisant de Booz le père d'Obêd, tandis que,

pour l'auteur, ce dernier représente la descendance d'Elimélek et
de Machlôn en vertu de la fiction juridique du lévirat.

Telle est cette « nouvelle » d'une forme et d'un sentiment si

classiques, pareille à un diamant de l'eau la plus pure. Ruth, c'est donc

(') Cp. Ludwig Kœhler, Schweiz, theol. Zeitschrift, 1920, p. 12.



286 PAUL HUMBERT

le poème biblique de la fidélité. C'est une fugue à trois voix sur le

thème de la pietas.
Il s'en dégage, sans qu'il soit besoin d'insister davantage, cette

grave, cette si actuelle et pressante leçon : la valeur aux yeux de

Dieu de la pietas, le religieux devoir de fidélité à la famille et à la

race. Dieu même les bénit, ceux qui savent être fidèles à ces obligations

familiales, et c'est pourquoi le poème, qui commençait dans

l'angoisse et en mineur, se termine sur un mode majeur et comme
dans la sérénité d'un beau soir. C'est l'accord parfait du ciel et de la

terre dans l'obéissance de l'homme à Dieu.

Et puis, nulle propre justice, nul égoïsme, nulle mesquinerie chez

les héros de cette histoire. Mais, plus encore : nulle vanité tirée de la
conscience de leur noble et constant sacrifice à cette famille sacrée

dont ils ne sont que les serviteurs. Aussi bien, et nous terminerons

sur cette note, la grandeur suprême de la parabole de Ruth, ce n'est

pas de magnifier une « piété » sonore, fière de soi et pharisaïque, mais
de nous assurer que la divine récompense est acquise à la piété et à

la fidélité... qui s'ignorent.
Neuchâtel, 5 septembre 1938.

Paul HUMBERT.


	Art et leçon de l'histoire de Ruth

