Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Etudes critiques : la philosophie de M. Gabriel Marcel : une
métaphysique de la présence et de la fidélité

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL

Une métaphysique de la présence et de la fidélité.

Vous n’étes point & vous-mémes.
Saint Paut.

M. Gabriel Marcel n’est plus un inconnu en Suisse romande, puisque I"une
de ses piéces, Le Dard, a été jouée il y a quelques mois a la Comédie de Genéve.
Mais pour l'instant on connait sans doute mieux son ceuvre dramatique ou
ses critiques littéraires (qu’on peut lire depuis de nombreuses années dans
la Nouvelle Revue Francaise ou dans I’Europe Nouvelle, par exemple) que son
ceuvre proprement philosophique : toutefois I'une et I’autre méritent ’étude
la plus attentive.

Si le nom de M. Marcel, en tant que penseur catholique, s’inscrit aujour-
d’hui & coté de celui de J. Maritain, il s’en faut qu’il soit comme lui un « phi-
losophe catholique ». Sa pensée s’apparente au contraire a celle des philo-
sophes existentialistes et s’est développée en marge du christianisme. Peut-
étre certaines données chrétiennes sont-elles requises en fait pour I'intelligence
de sa pensée, mais celle-ci ne s’appuie aucunement, comme la philosophie du
moyen 4age, sur une révélation. Disons plutét qu’elle se sent portée vers le
christianisme et qu’elle entrevoit finalement la possibilité d’une révélation
et d’une orthodoxie dans une perspective toute nouvelle. La conversion de
M. Marcel au catholicisme est venue — fait assez rare pour étre digne d’étre
relevé — comme un épanouissement naturel de sa philosophie. Elle n’est a
aucun titre un coup de barre qui courberait une pensée libre sous le joug de
Pautorité. Sans concessions réciproques, sans abdication, pensée philosophique
et pensée religieuse se sont fécondées et continuent a se fortifier 'une I’autre.
De ce fait, méme si sa philosophie n’est pas religieuse ou chrétienne en son
fond, elle représente pourtant de fagon particulicrement heureuse ce qu’on
est en droit d’attendre d’une réflexion qui accorde une place centrale a cer-
taines données chrétiennes ; je ne serais d’ailleurs pas éloigné d’y voir la
seule forme de « philosophie religicuse » réellement digne de ce nom.



236 PIERRE THEVENAZ

La premiére ceuvre philosophique de M. Marcel, le Fournal métaphysique(v),
contient des réflexions qui remontent jusqu’aux années qui précédérent la
guerre. Prenant pour référence le néo-hégélianisme anglo-saxon (Bradley,
Royce), M. Marcel s’achemine peu a peu vers une philosophie de I’existence
par une voie tout a fait originale que nous pouvons précisément suivre dans
ce Fournal. Ce livre touffu et scrupuleux nous présente la laborieuse forma-
tion d’une pensée qui se cherche a travers mille obstacles, a propos desquels
nous voyons les problémes se faire et se défaire en cours de route. Le second
livre, Etre et Avoir(2), qui contient la suite du Journal métaphysique avec
quelques essais, est plus net et plus dépouillé. M. Marcel dégage les arctes
centrales de sa pensée pendant ces années décisives ou se place sa conversion
au catholicisme. C’est le moment aussi o il publie un petit chef-d’ceuvre :
Position et Approches concrétes du Mystére ontologique(3) ; siPon espérait trou-
ver une sorte de bréviaire d’une pensée aussi peu systématique que celle de
M. Marcel, cette courte « méditation » pourrait en tenir lieu.

Il y a quelque artifice a faire abstraction, dans une étude comme celle-ci,
de toute I'ceuvre dramatique, si intimement liée aux livres dont il vient d’étre
question ; je suis pourtant obligé de n’en pas parler pour mettre davantage
Paccent sur le cdté proprement philosophique. Si M. Marcel se sent lui-méme
invinciblement porté & s’exprimer de préférence dans le drame, ce n’est pas
que la philosophie soit pour lui un violon d’Ingres. Au contraire, nous retrou-
vons ici aussi cette fécondation réciproque ; cas unique, semble-t-il, ou le
drame n’incarne pas les moments d’une réflexion métaphysique, ou il n’illustre
pas des idées, mais ou il est le propulseur méme de la méditation métaphy-
sique. Théatre et philosophie chez M. Marcel sont, selon sa propre expression,
«les deux versants d’'une méme hauteur »@). Le drame permet d’unifier les
réflexions éparses tout au long du Fournal métaphysique et de leur donner un
centre plongé au plus concret de la vie ; a son tour la méditation philosophi-
que cherche a élucider une situation fondamentale que le dénouement des
drames laisse souvent insoluble et inextricable. Le théatre de M. Marcel ne
vient pas, aprés coup, envelopper d’une atmosphére tragique une pensée qui
y puiserait ainsi une sorte de résonance d’emprunt(s). Le ressort dramatique
des piéces et ’angoisse proprement métaphysique se rejoignent et coincident
sans effort.

C’est dans cette ambiance assez particuliére qu’il faut se placer pour com-

(1) Publié dans la Collection « Bibliothéque des Idées », éd. de la N. R. F., 1927.
— (2) Publié dans la Collection «Philosophie de I'Esprit», éd. Montaigne, 1923.
— (3) Inséré a la suite d’une de ses piéces, le Monde cassé, 1933, p. 255-301. —
(4) Préface du Monde Cassé, p. 8. — (5) 1l est assez loin du mystére claudélien.
II cherche, en dépassant la simple causalité psychologique, & «éclairer les grands
a-pics de I'dme » (préface du Seuil invisible) et se situe dans l'intervalle ou notre
étre ne coincide pas avec notre vie (cf. Position et Approckes, p. 274). L’intime
liaison du théatre et de la philosophie chez M. Marcel a été mise en relief de fagon
remarquable par G. FEssarp dans la revue Erudes (20 mars et § avril 1938).



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 237

3

prendre M. Marcel et sa nouvelle ontologie. Le probléme de I’étre, dont le sens
s’était comme pulvérisé ou volatilisé dans la philosophie du siccle passé,
retrouve sa premiére place, sans que cela suppose en aucune maniére un retour
a la science de I’étre des thomistes. L’étre ne sera pas chez M. Marcel ’abstrac-
tion derniére, il reprend corps et chair, au contraire, en se nourrissant de toutes
les richesses de la vie spirituelle profonde dans ce qu’elle a de plus concret.

La pensée de M. Marcel est de celles qu’on ne résume pas. Il faudrait suivre,
dans son Journal, la piste sinueuse de ses réflexions, les élans, les reprises qui
lui donnent son prix ; il faudrait revoir surgir peu a peu les thémes qui s’impo-
seront finalement. Un volume n’y suffirait pas ; je m’attacherai seulement a
retracer quelques aspects importants de son ceuvre en espérant ne pas en
trahir la richesse.

M. G. Marcel distingue deux situations fondamentales qui Paménent a
Popposition déja fameuse du probléme et du mystére. :

Je puis poser des questions a la réalité, ou plutdt la réalité me pose des
problémes dont la solution reléve de techniques particuliéres (par exemple la
science). Le savant est un spectateur qui braque sa lunette sur un point de la
réalité, qu’il isole ; il obtient un renseignement objectif, contr6lé ou contrd-
lable, qui lui permet de comprendre et de dominer cette réalité tout en lui res-
tant « étranger », car seul est entré en jeu « le sujet épistémologique comme
organe d’une connaissance objective » (1),

Mais je puis poser des questions d’un tout autre ordre. Si je dis : qu’est-ce
que Pétre ? que suis-je ? je m’apergois que toute réponse objective — a
supposer qu’il soit possible d’en donner une — est susceptible d’étre rejetée
ou dépassée, et que la question que je pose réagit sur moi qui la pose. Quel est
ce je, dont je me demande ce qu’il est ? Je me trouve dans cette situation
paradoxale de faire partie de ma question, ne pouvant ni m’en abstraire pour
’analyser, pour y répondre, sinon en I’anéantissant, ni la projeter devant mol
pour la considérer du dehors. On voit ainsi le probléme de ’étre « empiéter sur
ses propres données et s’approfondir 4 lintérieur méme du sujet qui le pose.
Du méme coup il se nie (ou se transcende) en tant que probléme et se trans-
forme en mystére »(2). Nous entrons dans le « métaproblématique ».

Le probléme peut étre détaillé, circonscrit et «réduit»: je le comprends.
Le mystére est quelque chose en quoi je suis moi-méme engagé : c’est une
vérité qui me comprend. Il n’y a plus ni probléme ni solution : « je suis engagé
in conmcreto dans un ordre qui, par définition, ne pourra jamais devenir objet
ou systéme pour moi»@) ; car le métaproblématique est ce qui ne se détaille
pas ; il est cet étre qui ne se connait pas, mals se reconnait, qui n’est pas un
donné, mais au contraire un donnant. Nous sommes tentés de le méconnaitre
ou de le refuser et il présente ce caractére particulier de n’exister que si nous
le découvrons par une expérience personnelle toute contingente. Cette décou-

(1) Position et Approches, p. 264. — (2) Etre et Avoir, p. 169. — (3) Ibid.,
p. 185.



238 PIERRE THEVENAZ

verte n’est pas une expérience psychologique résultant de Dintrospection,
ni une aspiration morale qui se ferait jour en nous : elle est avant tout la révé-
lation de nous-mémes a nous-mémes. L’introspection ne joue plus, parce qu’a
ce niveau nous ne pouvons plus devenir un objet pour nous-mémes. Il y a
quelque chose que nous sentons au dela de la conscience que nous en pouvons
prendre. Ce n’est d’ailleurs pas un sentiment subjectif, parce qu’il nous dépasse
infiniment et transforme méme notre relation avec les autres objets. Ce mystére
qui m’enveloppe, n’existe que si je me reconnais en lui et s’il m’est présent.
L’essence de ’étre, de ontologique, est « de ne pouvoir étre qu’attesté »(1),

Il ’agit moins pour M. Marcel de distinguer deux ordres de connaissance
que deux situations de ’homme en face de la réalité. Le métaphysicien, avant
méme de poser le probléme de la connaissance, doit sous peine de le fausser
se rendre compte que I’activité de Pesprit plonge ses racines dans des profon-
deurs variables de la conscience. I’image bergsonienne des cercles concen-
triques de la mémoire(2) pourrait peut-étre éclairer le mieux Pintuition pro-
fonde de M. Marcel. La vie de Pesprit, suivant la pente du moindre effort que
les exigences de I’action favorisent, tend 4 s’amincir et 4 se jouer en surface :
vie réduite, sans attaches et non sans platitude, sorte de jeu sans enjeu. Par
contre, si cette vie retrouve sa profondeur, chaque dilatation sera le signe
d’une participation toujours plus riche a I’étre. M. Marcel voudrait en somme
situer la démarche philosophique dans une ambiance spirituelle non mutilée,
ou la conscience des dimensions réelles de I’esprit confére a cette démarche
le caractére d’un engagement. Nous devons philosopher avec tout notre étre,
et cet étre ne coincide pas avec la conscience que nous en pouvons avoir.
C’est pour cette raison que la théorie de la connaissance est par essence
impuissante a fonder, a elle seule, la métaphysique.

Cet étre que nous ne pouvons comprendre, le réle de la philosophie est de
nous le rendre présent. La pratique, ou la vie tout court, tendent perpétucl-
lement a dégrader Pétre en problémes. Le philosophe, par une « réflexion a la
seconde puissance »3), va opérer sur soi le dépouillement et le recueillement
qui le restituent a Pétre. Par une sorte de catharsis enrichissante, par une série
d’approches concrétes, il rentre dans la plénitude de I’étre. M. Marcel nous
décrit quelques-unes de ces approches concrétes du mystére ontologique. C’est
certainement, et de beaucoup, I’aspect le plus attachant de sa pensée, mais
aussi le moins aisé a exposer. Il s’agit surtout, pour lui, de « définir un certain
climat métaphysique» (), danslequel le recueillement, la fidélité, le témoignage
P’engagement, incarnation, ’amour, ’espérance, la mort, sont autant d’indi-
cateurs de I’étre. Elles font ’objet d’analyses admirables qui nous achemi-
nent aux profondeurs de la conscience et a la source de la vie intérieure, Cette
« orographie de la vie intérieure »(5) restitue a expérience humaine son poids

(1) Etre et Avoir, p. 143. — (2) Matiére et Mémoire, p. 108. — (3) Etre et Avorr,
p. 166 et 171. Voir aussi Position et Approches, p. 276. — (4) Etre et Avoir, p. 164.
— (5) C’est ainsi que M. Marcel qualifie la philosophie de Karl Jaspers dans I’étude
qu’il lui consacre dans les Recherches philosopbiques, 11, 1932-33.



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 2139

ontologique et lui redonne sa gravité dans tous les sens de ce mot. Les valeurs
spirituelles les plus authentiques prennent ainsi une portée métaphysique qui
approfondit encore leur «spiritualité ». Les approches concrétes nous condui-
sent de la simple psychologie aux confins de la vie spirituelle et nous font
déboucher tout naturellement dans la mystique. Si M. Marcel affirme «l'iden-
tité cachée de la voie qui méne a la sainteté et du chemin qui conduit le méta-
physicien a Paffirmation de I’étre » (1), ce n’est pas qu’il veuille noyer la philo-
sophie dans l'incaractérisable de la mystique, mais simplement qu’il n’y a pas
d’ontologie ni de métaphysique sans cette ouverture de la réflexion philoso-
phique a tout ce qui la dépasse et ’enveloppe tout en lui servant de support.
La connaissance est immanente a I’étre, c’est-a-dire que 1’étre transcende et
déborde la pensée.

Au cceur de cet étre, nous trouvons la fidélité. Loin d’étre une routine, une
obstination ou un conformisme inerte 4 un ordre statique, elle implique au
contraire «une lutte active contre les forces qui tendent en nous a la disper-
sion intérieure ». La fidélité est la reconnaissance d’un certain permanent
ontologique : elle est la perpétuation d*un témoignage qui pourrait étre renié,
oblitéré, trahi. Le théme de la trahison possible est capital pour Iontologie ;
il y a un enjeu ontologique, c’est-a-dire quelque chose qui n’est pas donné et
qui ne peut ’étre, mais dont Pessence est de pouvoir étre nié ou refusé. « Il est
peut-étre de mon essence de pouvoir n’étre pas ce que je suis. @) » Cette possi-
bilité de la trahison fait de la reconnaissance du mystére un acte essentielle-
ment positif, La possibilité du nihilisme, du désespoir et du pessimisme est I'in-
dice d’un défaut d’étre et constitue la mesure inverse de la positivité de I'étre.

Récemment (3), M. Marcel montrait que Porthodoxie est cette fidélité abso-
lue, fidélité d’une adhésion et d’une réponse. Il n’existe d’orthodoxie possible
qua une certaine profondeur de la vie spirituelle. A un autre niveau, elle
n’est plus que conformisme ; 'orthodoxie, raidie dans son pharisaisme, se
renie alors dans son essence méme. Elle se présente « comme une prétention,
au lieu qu’elle est un témoignage perpétué ».

Quand M. Marcel insiste sur ces aspects de la vie spirituelle, que la philo-
sophie jusqu’ici affectait d’ignorer ou s’efforgait de réduire en les caricaturant,
il entend montrer que ’exigence ontologique est la racine méme de la vie de
Pesprit. Une démarche philosophique qui se veut totale doit donc s’amorcer a
un stade antérieur a celui du cogito. Descartes et, plus tard, 'idéalisme —
par quoi M. Marcel entend toute philosophie qui «tente de maintenir en
marge de ’étre une conscience qui le pose ou le nie @) — ont pu assurer des
fondements solides a I’épistémologie ; mais poser la question de I’étre au
niveau de la connaissance scientifique, c’est déja le mutiler et se condamner
a ne jamais rejoindre cet immeédiat hors duquel la question de ’étre se détruit

(1) Etre et Avoir, p. 123. — (2) Ibid., p. 154. — (3) Orthodoxie et conformisme
dans Fie intellectuelle du 25 avril 1938. Cf. Ewre et Avoir, p. 138. — (4) Position
et Approches, p. 264.



240 PIERRE THEVENAZ

elle-méme. I’idéalisme ne doit pas étre refusé pour I'idéal d’une certitude
fondée sur la vérification qu’il se propose et parvient a réaliser en fait, mais
pour Pimpossibilité ou il se trouve de dépasser ce que M. Marcel appelle le
«monisme du valable »(1), L’activité vérificatrice, qui est le moteur premier
d’une telle philosophie, ne s’exerce qu’au prix d’une continuelle médiation :
elle se maintient donc, dans ce monisme du valable, au niveau de la «con-
science en général » et en vient a ignorer le personnel sous toutes ses formes, cet
immédiat qui révéle une présence et que la présence nous révéle, et auquel
d’autre part s’appuie Dexigence ontologique elle-méme.

Si je comprends bien M. Marcel, il ne repousse pas I'idéalisme comme
méthode de connaissance objective, mais seulement en tant qu’il prétend ren-
dre compte de la totalité de la vie de l’esprit. Il existe, au contraire, toute
une sphére, celle du métaproblématique, ot la connaissance ne peut plus étre
autonome. Le mystére « n’est saisissable qu’a partir de I’amour et en quelque
fagon I'exprime »®@). Ici comprendre, c’est étre compris, étre pris. Nous sai-
sirons le mystére dans la mesure méme ou il nous saisira et ot nous serons par
la engagés. Prétendre ici vérifier, c’est vouloir se dégager de cet engagement,
c’est tirer arbitrairement de soi un spectateur de soi, une troisiéme personne.
Cette présence une fois annihilée et sitét que nous sommes « dés-engagés »,
nous problématisons le mystére, nous le dégradons et nous nous supprimons
en fait comme personne, parce que nous nous dédoublons en pur sujet con-
naissant et pur objet connu. Et le tragique réside précisément dans le fait
que le philosophe, ou mieux 'homme tout court, peut le faire. L’ontologique
peut étre renié et perdu.

II a tendance d’ailleurs a se perdre de lui-méme, mais pour celul qui est
capable de recueillement la récupération est possible. « Au sein du recueille-
ment je prends position... en face de ma vie, je m’en retire en quelque maniére,
mais non point comme le sujet pur de la connaissance ; dans cette retraite,
Jemporte avec moi ce que je suis et ce que, peut-étre, ma vie n’est pas. Ici
apparait intervalle entre mon étre et ma vie. Je ne suis pas ma vie; et si
je suis en mesure de la juger — mais cela, je ne puis le nier sans verser dans un
scepticisme radical qui n’est que désespoir — c’est a condition de pouvoir
d’abord me rejoindre dans le recueillement par dela tout jugement possible
et, ajouterai-je, toute représentation. Le recueillement est sans doute ce qu’il
y a de moins spectaculaire dans ’Ame ; il ne consiste pas a regarder quelque
chose, il est une reprise, une réfection intérieure. »()

« Tout rapport d’étre a étre est personnel. »4 Clest dire que Pordre du mys-
tére n’est autre que I’ordre du dialogue ou du #oz : point de détachement pos-
sible, point de recul. Le probléme ou le problématique reste pour nous un
pur [ui, dont la science parle 4 la troisiéme personne. Or, quand on parle de
quelque chose, cela signifie qu’on en peut faire le tour comme d’un objet, qui

(1) Posttion et Approches, p. 263. — (3) 1bid., p. 269. — (3) Ibid.,p.273-274. —
(4) Fournal méraphysique,p. 137.



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 241

est isolable parce qu’on n’y adhére pas. Si la science en général énonce des
jugements en lui, le métaproblématique est ’ordre des jugements en toi, car
« toute vie spirituelle est essentiellement un dialogue » (1), La communication
spirituelle s’établit 2 un niveau ou le #o7 est aussi peu que possible un /u7 ou
un tiers pour moi. Cette communion m’empéche & mon tour d’étre un /u7 pour
moi-méme : elle me découvre a moi-méme, en méme temps qu’elle me révele
le toi ; des cloisons tombent non seulement entre le toi et le moi, mais encore
a Pintérieur du moi ot réside une perpétuelle menace de division. La recons-
titution de mon unité intérieure me restitue a I’étre ; ce mol qui émerge ainsi
est au dela du subjectif pur, car il ne se sépare pas de la rencontre des con-
sciences, seul fondement de la vie spirituelle. En effet, notre étre profond,notre
personne n’est pas dans le moi, mais dans la relation du moi au toi. L’idéa-
lisme, en partant de la conscience, reste au contraire individualiste ou subjec-
tiviste ; il a grand’peine a retrouver, a partir du moi, un toi qul ne soit pas
une pure abstraction, c’est-a-dire un pur lui.

11 est clair que ces réflexions de M. Marcel nous conduisent au cceur des
grands problémes de toute philosophie religieuse. Dieu est le To7 absolu qui
ne peut jamais devenir un /#z pour nous sous peine de tomber au rang d’objet,
d’un quelque chose qui aurait tels ou tels caractéres ou propriétés : il serait
alors un « Cela métaphysique »(2), la plus morte des fictions. On a tendance a
s’imaginer que si Dieu n’est pas un étre dont on puisse dire Luz, il n’est que la
projection d’une certaine maniére de penser subjective. M. Marcel dépasse ce
dilemme, dont la priére et la fol sont d’ailleurs un perpétuel refus. La foi est
un mode d’affirmation ou 1’acte de foi est inséparable de la réalité qui semble
en étre « Pobjet » ; il faut dire semble, car le sujet dans le « je pense » et dans
le « je crois » ne joue pas le méme role. « Le sujet de la fol n’est pas la pensée
en général. » « Cest 14 », dit M. Marcel, « que la difficulté et méme le péril de
mon attitude apparaissent clairement. Il s’agit en effet de penser une affirma-
tion (puisque nous parlons de la foi), mais une affirmation qui ne peut pas ¢t
ne doit pas étre dissociée de cela méme sur quoi elle porte. Dans la mesure ou
la foi est niée au profit de ce qu’elle affirme (qui est alors traité comme un
objet), elle se convertit en pensée théorique et se supprime. L’acte par lequel
je pense la foi doit donc étre I'acte par lequel je nie cette dissociation, par
lequel, par conséquent, je nie aussi bien le subjectivisme que le réalisme...
Penser la foi, c’est donc penser la foi en Dieu. Je n’ajoute rien a l'idée de la
foi, lorsque je dis que la foi porte sur Dieu... Il s’agit en effet de justifier la foi
en tant que foi, c’est-i-dire sans la convertir en certitude »®).

* *

On congoit dés lors que la notion d’idée claire, critére de certitude dans le
cartésianisme, ne le soit plus ici, car elle n’a de valeur, en tant que telle, que

(1) Fournal métaphysique, p. 137. — (2) Ibid., p. 254. — (3) Ibid., p. 39-40-

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. S., t. XXvI (N0 108, 1938). 16



242 PIERRE THEVENAZ

dans le monde du problématique. Il est frappant de voir combien cette
opposition entre clarté et obscurité est toujours relative a la perspective
générale d’une philosophie. Pour un Platon, par exemple, I’étre est un soleil
lumineux qui en éclairant les choses leur confére I’étre et Dintelligibilité.
Comme le prisonnier de la caverne, en quittant ’obscurité du non-étre pour
se rapprocher de cette source de lumiére, on passe de Pinsuffisance d’étre 3 la
plénitude croissante d’étre : de la Pimportance de la contemplation. Pour un
Descartes, c’est la conscience qui est le centre lumineux. Ce centre s’agrandit
a mesure que la clarté se porte a la périphérie. D’évidence en évidence, la
clarté du cogrto se communique de proche en proche.

Pour M. Marcel, Pombre est au centre. C’est adossé a ’obscurité centrale du
mystére que j'accéde a la transparence extérieure. Je puis reconnaitre cette
obscurité. La clarté n’est pas forcément le critére de la vérité ou, en tous cas,
elle ne Pest que pour une vérité liée 2 un domaine rigoureusement circonscrit.
Mais, dés qu’il s’agit de la totalité de notre étre ou de notre vie, nous la saisis-
sons comme insondable. Cette obscurité fonciére ne signifie donc pas autre chose
que P'impossibilité de réduction de ce qui ne peut nous étre donné, de ce que
nous ne pouvons investir complétement, 1’étre étant précisément ce qui
«résiste » et «ce qui ne se laisse pas dissoudre par la dialectique de I’expé-
rience ».

M. Marcel a signalé trés nettement les deux écueils qui guettent une philo-
sophie comme la sienne : d’une part, le dogmatisme (qui pourrait verser dans
un substantialisme facile), si ’on voulait donner une solution a toutes les
difficultés. Le mystére ferait place aux mystéres et I'on verrait cette philoso-
phie se figer en théodicée. D’autre part, on pourrait se réclamer dela place
centrale du mystére pour laisser subsister toutes les difficultés en les couvrant
d’un «ne pas toucher » qui découragerait toute recherche.

Pour M. Marcel, il n’y a pas dilemme : il existe une voie moyenne, péril-
leuse certes, qu’il a cherché a tracer. Il ne peut s’agir d’une voie accessible a la
conscience en général, parce que la notion méme d’accés n’a de sens que dans
le problématique. L’étre ne peut étre traité comme un lieu qu’on a repéré au
préalable en se demandant comment on va y accéder. Il doit étre reconnu
comme un appel qui peut étre refusé. La connaissance veut qu’on se donne a
elle pour qu’elle se donne & nous. « Plus nos besoins sont profonds », disait
J. Wahl(®), «plus la réalité qu’ils présentent sera profonde. Toute philoso-
phie plate est fausse ».

Mais, alors, ne sommes-nous pas en présence d’un subjectivisme riche psy-
chologiquement, mais bien pauvre philosophiquement parlant ? Ici encore il
n’y a pas dilemme entre objectivité et subjectivité. En effet subjectif veut
dire contingent par rapport a un certain ordre objectif préalablement posé
et fixé. Est subjectif ce qui, dans une pensée impersonnelle et objective, vient

(1) Dans Iarticle de la Revue de Métaphysique et de Morale de 1930 qu'il a consacré
au Fournal métaphysique (reproduit en vol. Pers le Concret, Paris, Vrin, 1932).



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 243

rompre cette objectivité par ’apport d’un élément étranger a cet ordre.
Mais, dans I’ordre de I’étre appréhendé seulement sur la base de la conscience
personnelle, nous sommes au dela de I’alternative. La question qui se pose est
plutét celle-ci, a supposer qu’elle ait encore un sens § propos de I’étre : Iétre
appréhendé personnellement par chacun peut-il avoir une sorte d’existence
objective indépendante, et laquelle ? C’est, sous une autre forme, ’objection
que font des thomistes comme M. de Corte () : est-ce que Pexistentialisme de
G. Marcel, qui se refuse 4 toute science de DPétre, est réellement une onto-
logie ? n’est-ce pas simplement un idéalisme a rebours, qui aura pour seul
mérite de récupérer Pexistence concréte que l'idéalisme négligeait, mais qui
n’est capable de dépasser cet idéalisme qu’en sombrant dans ’anti-intellec-
tualisme ? Le ressort authentique de ’esprit est certainement retrouvé, mais
la voie a Iontologie reste fermée, puisqu’il ne saurait y avoir de science de
Pétre. Indépendamment du point de vue thomiste la question reste entiére :
quel statut métaphysique posséde Dintelligibilité, la connaissance scienti-
fique, puisqu’elle est au niveau du problématique ? L’incaractérisable et le
mystére, voila I’étre, donc la valeur supréme. Mais le problématique et tout
ce qui reléve de la science, a quelle sorte de réalité nous donnent-ils accés ?
La science n’est-elle qu’un jeu de Pesprit qui découpe la totalité pour mieux
la saisir, n’est-elle qu’une nécessité imposée par des fins pratiques ?

Enfin qu’est-ce que-la vérité pour une philosophie comme celle de M. Mar-
cel ? La vérité de I’étre se confond-elle avec la manifestation de sa pré-
sence ? La valeur tendrait en ce cas a supplanter la vérité elle-méme, et
la réalité se révélerait éthique en son fond. Ne serait-ce pas alors glisser
insensiblement hors de la métaphysique proprement dite ?

Pierre THEVENAZ.

(1) Marcel pE CortE, La philosophie de Gabriel Marcel, Paris, Librairie Téqui,
sans date (1938), p. 73 s. Deux autres études importantes consacrées 4 la philoso-
phie de M. Marcel ont été aussi publiées récemment, par R. Bespaloff dans la Revue
philosopbique (janvier 1938) et J. Delhomme dans la Revue thomiste (janvier 1938).
— Je regrette d’avoir eu connaissance trop tard pour en tenir compte dans cet
article de la remarquable conférence de M. Marcel, publiée sous le titre de Ebauche
d'une philosophie concréte dans les Recherches de sciences religieuses (avril 1938). Il
y précise de fagon trés nette ce que peut étre une philosophie de «I'inépuisable
coucret »



	Études critiques : la philosophie de M. Gabriel Marcel : une métaphysique de la présence et de la fidélité

