
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Études critiques : la philosophie de M. Gabriel Marcel : une
métaphysique de la présence et de la fidélité

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL

Une métaphysique de la présence et de la fidélité.

Vous n'êtes point à vous-mêmes.
Saint Paul.

M. Gabriel Marcel n'est plus un inconnu en Suisse romande, puisque l'une
de ses pièces, Le Dard, a été jouée il y a quelques mois à la Comédie de Genève.

Mais pour l'instant on connaît sans doute mieux son œuvre dramatique ou
ses critiques littéraires (qu'on peut lire depuis de nombreuses années dans

la Nouvelle Revue Française ou dans l'Europe Nouvelle, par exemple) que son

œuvre proprement philosophique : toutefois l'une et l'autre méritent l'étude
la plus attentive.

Si le nom de M. Marcel, en tant que penseur catholique, s'inscrit aujourd'hui

à côté de celui de J. Maritain, il s'en faut qu'il soit comme lui un «

philosophe catholique ». Sa pensée s'apparente au contraire à celle des

philosophes existentialistes et s'est développée en marge du christianisme. Peut-
être certaines données chrétiennes sont-elles requises en fait pour l'intelligence
de sa pensée, mais celle-ci ne s'appuie aucunement, comme la philosophie du

moyen âge, sur une révélation. Disons plutôt qu'elle se sent portée vers le

christianisme et qu'elle entrevoit finalement la possibilité d'une révélation
et d'une orthodoxie dans une perspective toute nouvelle. La conversion de

M. Marcel au catholicisme est venue — fait assez rare pour être digne d'être
relevé — comme un épanouissement naturel de sa philosophie. Elle n'est à

aucun titre un coup de barre qui courberait une pensée libre sous le joug de

l'autorité. Sans concessions réciproques, sans abdication, pensée philosophique
et pensée religieuse se sont fécondées et continuent à se fortifier l'une l'autre.
De ce fait, même si sa philosophie n'est pas religieuse ou chrétienne en son

fond, elle représente pourtant de façon particulièrement heureuse ce qu'on
est en droit d'attendre d'une réflexion qui accorde une place centrale à

certaines données chrétiennes ; je ne serais d'ailleurs pas éloigné d'y voir la
seule forme de « philosophie religieuse » réellement digne de ce nom.



236 PIERRE THÉVENAZ

ha première œuvre philosophique de M. Marcel, le Journal métaphysique*1),
contient des réflexions qui remontent jusqu'aux années qui précédèrent la

guerre. Prenant pour référence le néo-hégélianisme anglo-saxon (Bradley,
Royce), M. Marcel s'achemine peu à peu vers une philosophie de l'existence

par une voie tout à fait originale que nous pouvons précisément suivre dans

ce Journal. Ce livre touffu et scrupuleux nous présente la laborieuse formation

d'une pensée qui se cherche à travers mille obstacles, à propos desquels

nous voyons les problèmes se faire et se défaire en cours de route. Le second

livre, Etre et Avoir*2-), qui contient la suite du Journal métaphysique avec

quelques essais, est plus net et plus dépouillé. M. Marcel dégage les arêtes

centrales de sa pensée pendant ces années décisives où se place sa conversion

au catholicisme. C'est le moment aussi où il publie un petit chef-d'œuvre :

Position et Approches concrètes du Mystère ontologique*!) ; si l'on espérait trouver

une sorte de bréviaire d'une pensée aussi peu systématique que celle de

M. Marcel, cette courte « méditation » pourrait en tenir lieu.

Il y a quelque artifice à faire abstraction, dans une étude comme celle-ci,
de toute l'œuvre dramatique, si intimement liée aux livres dont il vient d'être

question ; je suis pourtant obligé de n'en pas parler pour mettre davantage
l'accent sur le côté proprement philosophique. Si M. Marcel se sent lui-même
invinciblement porté à s'exprimer de préférence dans le drame, ce n'est pas

que la philosophie soit pour lui un violon d'Ingres. Au contraire, nous retrouvons

ici aussi cette fécondation réciproque ; cas unique, semble-t-il, où le

drame n'incarne pas les moments d'une réflexion métaphysique, où il n'illustre

pas des idées, mais où il est le propulseur même de la méditation métaphysique.

Théâtre et philosophie chez M. Marcel sont, selon sa propre expression,
« les deux versants d'une même hauteur »(4). Le drame permet d'unifier les

réflexions éparses tout au long du Journal métaphysique et de leur donner un
centre plongé au plus concret de la vie ; à son tour la méditation philosophique

cherche à élucider une situation fondamentale que le dénouement des

drames laisse souvent insoluble et inextricable. Le théâtre de M. Marcel ne
vient pas, après coup, envelopper d'une atmosphère tragique une pensée qui

y puiserait ainsi une sorte de résonance d'emprunt(5). Le ressort dramatique
des pièces et l'angoisse proprement métaphysique se rejoignent et coïncident
sans effort.

C'est dans cette ambiance assez particulière qu'il faut se placer pour com-

(1) Publié dans la Collection «Bibliothèque des Idées », éd. de la N. R. F., 1927.
— (2) Publié dans la Collection «Philosophie de l'Esprit», éd. Montaigne, 1925.
— (3) Inséré à la suite d'une de ses pièces, le Monde cassé, 1933, p. 255-301. —
(4) Préface du Monde Cassé, p. 8. — (s) Il est assez loin du mystère claudélien.
Il cherche, en dépassant la simple causalité psychologique, à « éclairer les grands
à-pics de l'âme » (préface du Seuil invisible) et se situe dans l'intervalle où notre
être ne coïncide pas avec notre vie (cf. Position et Approches, p. 274). L'intime
liaison du théâtre et de la philosophie chez M. Marcel a été mise en relief de façon
remarquable par G. Fessard dans la revue Etudes (20 mars et 5 avril 1938).



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 237

prendre M. Marcel et sa nouvelle ontologie. Le problème de l'être, dont le sens

s'était comme pulvérisé ou volatilisé dans la philosophie du siècle passé,

retrouve sa première place, sans que cela suppose en aucune manière un retour
à la science de l'être des thomistes. L'être ne sera pas chez M. Marcel l'abstraction

dernière, il reprend corps et chair, au contraire, en se nourrissant de toutes
les richesses de la vie spirituelle profonde dans ce qu'elle a de plus concret.

La pensée de M. Marcel est de celles qu'on ne résume pas. Il faudrait suivre,
dans son Journal, la piste sinueuse de ses réflexions, les élans, les reprises qui
lui donnent son prix ; il faudrait revoir surgir peu à peu les thèmes qui s'imposeront

finalement. Un volume n'y suffirait pas ; je m'attacherai seulement à

retracer quelques aspects importants de son œuvre en espérant ne pas en
trahir la richesse.

M. G. Marcel distingue deux situations fondamentales qui l'amènent à

l'opposition déjà fameuse du problème et du mystère.

Je puis poser des questions à la réalité, ou plutôt la réalité me pose des

problèmes dont la solution relève de techniques particulières (par exemple la

science). Le savant est un spectateur qui braque sa lunette sur un point de la

réalité, qu'il isole ; il obtient un renseignement objectif, contrôlé ou contrôlable,

qui lui permet de comprendre et de dominer cette réalité tout en lui
restant «étranger», car seul est entré en jeu «le sujet épistémologique comme

organe d'une connaissance objective »d).
Mais je puis poser des questions d'un tout autre ordre. Si je dis : qu'est-ce

que l'être que suis-je je m'aperçois que toute réponse objective — à

supposer qu'il soit possible d'en donner une — est susceptible d'être rejetée

ou dépassée, et que la question que je pose réagit sur moi qui la pose. Quel est

ce je, dont je me demande ce qu'il est Je me trouve dans cette situation
paradoxale de faire partie de ma question, ne pouvant ni m'en abstraire pour
l'analyser, pour y répondre, sinon en l'anéantissant, ni la projeter devant moi

pour la considérer du dehors. On voit ainsi le problème de l'être « empiéter sur
ses propres données et s'approfondir à l'intérieur même du sujet qui le pose.
Du même coup il se nie (ou se transcende) en tant que problème et se

transforme en mystère »(2). Nous entrons dans le « métaproblématique ».

Le problème peut être détaillé, circonscrit et «réduit»: je le comprends.
Le mystère est quelque chose en quoi je suis moi-même engagé : c'est une

vérité qui me comprend. Il n'y a plus ni problème ni solution : « je suis engagé

in concreto dans un ordre qui, par définition, ne pourra jamais devenir objet
ou système pour moi »(3); car le métaproblématique est ce qui ne se détaille

pas ; il est cet être qui ne se connaît pas, mais se reconnaît, qui n'est pas un
donné, mais au contraire un donnant. Nous sommes tentés de le méconnaître

ou de le refuser et il présente ce caractère particulier de n'exister que si nous

le découvrons par une expérience personnelle toute contingente. Cette décou-

(1) Position et Approches, p. 264. — (2) Etre et Avoir, p. 169. — (3) Ibid.,
P. 185.



238 PIERRE THÉVENAZ

verte n'est pas une expérience psychologique résultant de l'introspection,
ni une aspiration morale qui se ferait jour en nous : elle est avant tout la
révélation de nous-mêmes à nous-mêmes. L'introspection ne joue plus, parce qu'à
ce niveau nous ne pouvons plus devenir un objet pour nous-mêmes. U y a

quelque chose que nous sentons au delà de la conscience que nous en pouvons
prendre. Ce n'est d'ailleurs pas un sentiment subjectif, parce qu'il nous dépasse
infiniment et transforme même notre relation avec les autres objets. Ce mystère
qui m'enveloppe, n'existe que si je me reconnais en lui et s'il m'est présent.
L'essence de l'être, de l'ontologique, est « de ne pouvoir être qu'attesté »(').

Il s'agit moins pour M. Marcel de distinguer deux ordres de connaissance

que deux situations de l'homme en face de la réalité. Le métaphysicien, avant
même de poser le problème de la connaissance, doit sous peine de le fausser

se rendre compte que l'activité de l'esprit plonge ses racines dans des profondeurs

variables de la conscience. L'image bergsonienne des cercles concentriques

de la mémoire^) pourrait peut-être éclairer le mieux l'intuition
profonde de M. Marcel. La vie de l'esprit, suivant la pente du moindre effort que
les exigences de l'action favorisent, tend à s'amincir et à se jouer en surface :

vie réduite, sans attaches et non sans platitude, sorte de jeu sans enjeu. Par

contre, si cette vie retrouve sa profondeur, chaque dilatation sera le signe
d'une participation toujours plus riche à l'être. M. Marcel voudrait en somme
situer la démarche philosophique dans une ambiance spirituelle non mutilée,
où la conscience des dimensions réelles de l'esprit confère à cette démarche
le caractère d'un engagement. Nous devons philosopher avec tout notre être,
et cet être ne coïncide pas avec la conscience que nous en pouvons avoir.
C'est pour cette raison que la théorie de la connaissance est par essence

impuissante à fonder, à elle seule, la métaphysique.
Cet être que nous ne pouvons comprendre, le rôle de la philosophie est de

nous le rendre présent. La pratique, ou la vie tout court, tendent perpétuellement

à dégrader l'être en problèmes. Le philosophe, par une « réflexion à la
seconde puissance »(3), va opérer sur soi le dépouillement et le recueillement

qui le restituent à l'être. Par une sorte de catharsis enrichissante, par une série

d'approches concrètes, il rentre dans la plénitude de l'être. M. Marcel nous
décrit quelques-unes de ces approches concrètes du mystère ontologique. C'est

certainement, et de beaucoup, l'aspect le plus attachant de sa pensée, mais
aussi le moins aisé à exposer. Il s'agit surtout, pour lui, de « définir un certain
climat métaphysique »(4), dans lequel le recueillement, la fidélité, le témoignage
l'engagement, l'incarnation, l'amour, l'espérance, la mort, sont autant
d'indicateurs de l'être. Elles font l'objet d'analyses admirables qui nous acheminent

aux profondeurs de la conscience et à la source de la vie intérieure. Cette
« orographie de la vie intérieure »(s) restitue à l'expérience humaine son poids

(<) Etre et Avoir, p. 143. ¦— (2) Matière et Mémoire, p. 108. —¦ (3) Etre et Avoir,
p. 166 et 171. Voir aussi Position et Approches, p. 276. — (4) Etre et Avoir, p. 164.

— (5) C'est ainsi que M. Marcel qualifie la philosophie de Karl Jaspers dans l'étude
qu'il lui consacre dans les Recherches philosophiques, II, 1932-33.



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 239

ontologique et lui redonne sa gravité dans tous les sens de ce mot. Les valeurs

spirituelles les plus authentiques prennent ainsi une portée métaphysique qui
approfondit encore leur « spiritualité ». Les approches concrètes nous conduisent

de la simple psychologie aux confins de la vie spirituelle et nous font
déboucher tout naturellement dans la mystique. Si M. Marcel affirme « l'identité

cachée de la voie qui mène à la sainteté et du chemin qui conduit le

métaphysicien à l'affirmation de l'être » (>), ce n'est pas qu'il veuille noyer la
philosophie dans l'incaractérisable de la mystique, mais simplement qu'il n'y a pas
d'ontologie ni de métaphysique sans cette ouverture de la réflexion philosophique

à tout ce qui la dépasse et l'enveloppe tout en lui servant de support.
La connaissance est immanente à l'être, c'est-à-dire que l'être transcende et
déborde la pensée.

Au cœur de cet être, nous trouvons la fidélité. Loin d'être une routine, une
obstination ou un conformisme inerte à un ordre statique, elle implique au
contraire « une lutte active contre les forces qui tendent en nous à la dispersion

intérieure ». La fidélité est la reconnaissance d'un certain permanent
ontologique : elle est la perpétuation d'un témoignage qui pourrait être renié,
oblitéré, trahi. Le thème de la trahison possible est capital pour l'ontologie ;

il y a un enjeu ontologique, c'est-à-dire quelque chose qui n'est pas donné et

qui ne peut l'être, mais dont l'essence est de pouvoir être nié ou refusé. « Il est

peut-être de mon essence de pouvoir n'être pas ce que je suis. *2) » Cette possibilité

de la trahison fait de la reconnaissance du mystère un acte essentiellement

positif. La possibilité du nihilisme, du désespoir et du pessimisme est l'indice

d'un défaut d'être et constitue la mesure inverse de la positivité de l'être.
Récemment (3), M. Marcel montrait que l'orthodoxie est cette fidélité absolue,

fidélité d'une adhésion et d'une réponse. Il n'existe d'orthodoxie possible

qu'à une certaine profondeur de la vie spirituelle. A un autre niveau, elle

n'est plus que conformisme ; l'orthodoxie, raidie dans son pharisaïsme, se

renie alors dans son essence même. Elle se présente « comme une prétention,
au lieu qu'elle est un témoignage perpétué ».

Quand M. Marcel insiste sur ces aspects de la vie spirituelle, que la
philosophie jusqu'ici affectait d'ignorer ou s'efforçait de réduire en les caricaturant,
il entend montrer que l'exigence ontologique est la racine même de la vie de

l'esprit. Une démarche philosophique qui se veut totale doit donc s'amorcer à

un stade antérieur à celui du cogito. Descartes et, plus tard, l'idéalisme —

par quoi M. Marcel entend toute philosophie qui « tente de maintenir en

marge de l'être une conscience qui le pose ou le nie (4)» — ont pu assurer des

fondements solides à l'epistemologie ; mais poser la question de l'être au
niveau de la connaissance scientifique, c'est déjà le mutiler et se condamner
à ne jamais rejoindre cet immédiat hors duquel la question de l'être se détruit

(1) Etre et Avoir, p. 123. — Ibii., p. 154. ¦— (3) Orthoioxie et conformisme
dans Vie intellectuelle du 25 avril 1938. Cf. Etre et Avoir, p. 138. — (4) Position
et Approches, p. 264.



240 PIERRE THÉVENAZ

elle-même. L'idéalisme ne doit pas être refusé pour l'idéal d'une certitude
fondée sur la vérification qu'il se propose et parvient à réaliser en fait, mais

pour l'impossibilité où il se trouve de dépasser ce que M. Marcel appelle le

« monisme du valable »M. L'activité vérificatrice, qui est le moteur premier
d'une telle philosophie, ne s'exerce qu'au prix d'une continuelle médiation :

elle se maintient donc, dans ce monisme du valable, au niveau de la «

conscience en général » et en vient à ignorer le personnel sous toutes ses formes, cet
immédiat qui révèle une présence et que la présence nous révèle, et auquel
d'autre part s'appuie l'exigence ontologique elle-même.

Si je comprends bien M. Marcel, il ne repousse pas l'idéalisme comme
méthode de connaissance objective, mais seulement en tant qu'il prétend rendre

compte de la totalité de la vie de l'esprit. Il existe, au contraire, toute
une sphère, celle du métaproblématique, où la connaissance ne peut plus être

autonome. Le mystère « n'est saisissable qu'à partir de l'amour et en quelque
façon l'exprime »(2). Ici comprendre, c'est être compris, être pris. Nous
saisirons le mystère dans la mesure même où il nous saisira et où nous serons par
là engagés. Prétendre ici vérifier, c'est vouloir se dégager de cet engagement,
c'est tirer arbitrairement de soi un spectateur de soi, une troisième personne.
Cette présence une fois annihilée et sitôt que nous sommes « dés-engagés »,

nous problématisons le mystère, nous le dégradons et nous nous supprimons
en fait comme personne, parce que nous nous dédoublons en pur sujet
connaissant et pur objet connu. Et le tragique réside précisément dans le fait
que le philosophe, ou mieux l'homme tout court, peut le faire. L'ontologique
peut être renié et perdu.

Il a tendance d'ailleurs à se perdre de lui-même, mais pour celui qui est

capable de recueillement la récupération est possible. « Au sein du recueillement

je prends position... en face de ma vie, je m'en retire en quelque manière,
mais non point comme le sujet pur de la connaissance ; dans cette retraite,
j'emporte avec moi ce que je suis et ce que, peut-être, ma vie n'est pas. Ici
apparaît l'intervalle entre mon être et ma vie. Je ne suis pas ma vie ; et si

je suis en mesure de la juger — mais cela, je ne puis le nier sans verser dans un

scepticisme radical qui n'est que désespoir — c'est à condition de pouvoir
d'abord me rejoindre dans le recueillement par delà tout jugement possible

et, ajouterai-je, toute représentation. Le recueillement est sans doute ce qu'il
y a de moins spectaculaire dans l'âme ; il ne consiste pas à regarder quelque
chose, il est une reprise, une réfection intérieure. »(3)

« Tout rapport d'être à être est personnel. »(4) C'est dire que l'ordre du mystère

n'est autre que l'ordre du dialogue ou du toi : point de détachement
possible, point de recul. Le problème ou le problématique reste pour nous un

pur lui, dont la science parle à la troisième personne. Or, quand on parle de

quelque chose, cela signifie qu'on en peut faire le tour comme d'un objet, qui

(1) Position et Approches, p. 263. — (2) Ibii., p. 269. —¦ (3) Ibii., p. 273-274. —
(4) Journal métaphysique,-p. 137.



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 241

est isolable parce qu'on n'y adhère pas. Si la science en général énonce des

jugements en lui, le métaproblématique est l'ordre des jugements en toi, car
« toute vie spirituelle est essentiellement un dialogue » ('). La communication
spirituelle s'établit à un niveau où le toi est aussi peu que possible un lui ou
un tiers pour moi. Cette communion m'empêche à mon tour d'être un lui pour
moi-même : elle me découvre à moi-même, en même temps qu'elle me révèle
le toi ; des cloisons tombent non seulement entre le toi et le moi, mais encore
à l'intérieur du moi où réside une perpétuelle menace de division. La
reconstitution de mon unité intérieure me restitue à l'être ; ce moi qui émerge ainsi
est au delà du subjectif pur, car il ne se sépare pas de la rencontre des

consciences, seul fondement de la vie spirituelle. En effet, notre être profond,notre
personne n'est pas dans le moi, mais dans la relation du moi au toi. L'idéalisme,

en partant de la conscience, reste au contraire individualiste ou subjectiviste

; il a grand'peine à retrouver, à partir du moi, un toi qui ne soit pas
une pure abstraction, c'est-à-dire un pur lui.

Il est clair que ces réflexions de M. Marcel nous conduisent au cœur des

grands problèmes de toute philosophie religieuse. Dieu est le Toi absolu qui
ne peut jamais devenir un lui pour nous sous peine de tomber au rang d'objet,
d'un quelque chose qui aurait tels ou tels caractères ou propriétés : il serait
alors un «Cela métaphysique »(2), la plus morte des fictions. On a tendance à

s'imaginer que si Dieu n'est pas un être dont on puisse dire Lui, il n'est que la

projection d'une certaine manière de penser subjective. M. Marcel dépasse ce

dilemme, dont la prière et la foi sont d'ailleurs un perpétuel refus. La foi est

un mode d'affirmation où l'acte de foi est inséparable de la réalité qui semble

en être « l'objet » ; il faut dire semble, car le sujet dans le « je pense » et dans

le « je crois » ne joue pas le même rôle. « Le sujet de la foi n'est pas la pensée

en général. » « C'est là », dit M. Marcel, « que la difficulté et même le péril de

mon attitude apparaissent clairement. Il s'agit en effet de penser une affirmation

(puisque nous parlons de la foi), mais une affirmation qui ne peut pas et

ne doit pas être dissociée de cela même sur quoi elle porte. Dans la mesure où

la foi est niée au profit de ce qu'elle affirme (qui est alors traité comme un

objet), elle se convertit en pensée théorique et se supprime. L'acte par lequel

je pense la foi doit donc être l'acte par lequel je nie cette dissociation, par
lequel, par conséquent, je nie aussi bien le subjectivisme que le réalisme...

Penser la foi, c'est donc penser la foi en Dieu. Je n'ajoute rien à l'idée de la

foi, lorsque je dis que la foi porte sur Dieu... Il s'agit en effet de justifier la foi

en tant que foi, c'est-à-dire sans la convertir en certitude »(3).

On conçoit dès lors que la notion d'idée claire, critère de certitude dans le

cartésianisme, ne le soit plus ici, car elle n'a de valeur, en tant que telle, que

(1) Journal métaphysique, p. 137. — (2) Ibii., p. 254. — (3) Ibii., p. 39-40.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVI (n° Io8, I938). l6



242 PIERRE THÉVENAZ

dans le monde du problématique. Il est frappant de voir combien cette
opposition entre clarté et obscurité est toujours relative à la perspective
générale d'une philosophie. Pour un Platon, par exemple, l'être est un soleil
lumineux qui en éclairant les choses leur confère l'être et l'intelligibilité.
Comme le prisonnier de la caverne, en quittant l'obscurité du non-être pour
se rapprocher de cette source de lumière, on passe de l'insuffisance d'être à la

plénitude croissante d'être : de là l'importance de la contemplation. Pour un
Descartes, c'est la conscience qui est le centre lumineux. Ce centre s'agrandit
à mesure que la clarté se porte à la périphérie. D'évidence en évidence, la
clarté du cogito se communique de proche en proche.

Pour M. Marcel, l'ombre est au centre. C'est adossé à l'obscurité centrale du

mystère que j'accède à la transparence extérieure. Je puis reconnaître cette
obscurité. La clarté n'est pas forcément le critère de la vérité ou, en tous cas,
elle ne l'est que pour une vérité liée à un domaine rigoureusement circonscrit.
Mais, dès qu'il s'agit de la totalité de notre être ou de notre vie, nous la saisissons

comme insondable. Cette obscurité foncière ne signifie donc pas autre chose

que l'impossibilité de réduction de ce qui ne peut nous être donné, de ce que
nous ne pouvons investir complètement, l'être étant précisément ce qui
« résiste » et « ce qui ne se laisse pas dissoudre par la dialectique de l'expérience

».

M. Marcel a signalé très nettement les deux écueils qui guettent une
philosophie comme la sienne : d'une part, le dogmatisme (qui pourrait verser dans

un substantialisme facile), si l'on voulait donner une solution à toutes les

difficultés. Le mystère ferait place aux mystères et l'on verrait cette philosophie

se figer en théodicée. D'autre part, on pourrait se réclamer de la place
centrale du mystère pour laisser subsister toutes les difficultés en les couvrant
d'un « ne pas toucher » qui découragerait toute recherche.

Pour M. Marcel, il n'y a pas dilemme : il existe une voie moyenne, périlleuse

certes, qu'il a cherché à tracer. Il ne peut s'agir d'une voie accessible à la
conscience en général, parce que la notion même d'accès n'a de sens que dans
le problématique. L'être ne peut être traité comme un lieu qu'on a repéré au

préalable en se demandant comment on va y accéder. Il doit être reconnu
comme un appel qui peut être refusé. La connaissance veut qu'on se donne à

elle pour qu'elle se donne à nous. « Plus nos besoins sont profonds », disait
J. Wahl G), « plus la réalité qu'ils présentent sera profonde. Toute philosophie

plate est fausse ».

Mais, alors, ne sommes-nous pas en présence d'un subjectivisme riche

psychologiquement, mais bien pauvre philosophiquement parlant Ici encore il
n'y a pas dilemme entre objectivité et subjectivité. En effet subjectif veut
dire contingent par rapport à un certain ordre objectif préalablement posé

et fixé. Est subjectif ce qui, dans une pensée impersonnelle et objective, vient

(i) Dans l'article de la Revue ie Métaphysique et le Morale de 1930 qu'il a consacré

au Journal métaphysique (reproduit en vol. Vers le Concret, Paris, Vrin, 1932).



LA PHILOSOPHIE DE M. GABRIEL MARCEL 243

rompre cette objectivité par l'apport d'un élément étranger à cet ordre.

Mais, dans l'ordre de l'être appréhendé seulement sur la base de la conscience

personnelle, nous sommes au delà de l'alternative. La question qui se pose est

plutôt celle-ci, à supposer qu'elle ait encore un sens à propos de l'être : l'être
appréhendé personnellement par chacun peut-il avoir une sorte d'existence

objective indépendante, et laquelle C'est, sous une autre forme, l'objection
que font des thomistes comme M. de Corte d) : est-ce que l'existentialisme de

G. Marcel, qui se refuse à toute science de l'être, est réellement une ontologie

n'est-ce pas simplement un idéalisme à rebours, qui aura pour seul

mérite de récupérer l'existence concrète que l'idéalisme négligeait, mais qui
n'est capable de dépasser cet idéalisme qu'en sombrant dans l'anti-intellec-
tualisme Le ressort authentique de l'esprit est certainement retrouvé, mais
la voie à l'ontologie reste fermée, puisqu'il ne saurait y avoir de science de

l'être. Indépendamment du point de vue thomiste la question reste entière :

quel statut métaphysique possède l'intelligibilité, la connaissance scientifique,

puisqu'elle est au niveau du problématique L'incaractérisable et le

mystère, voilà l'être, donc la valeur suprême. Mais le problématique et tout
ce qui relève de la science, à quelle sorte de réalité nous donnent-ils accès

La science n'est-elle qu'un jeu de l'esprit qui découpe la totalité pour mieux
la saisir, n'est-elle qu'une nécessité imposée par des fins pratiques

Enfin qu'est-ce que la vérité pour une philosophie comme celle de M. Marcel

La vérité de l'être se confond-elle avec la manifestation de sa

présence La valeur tendrait en ce cas à supplanter la vérité elle-même, et
la réalité se révélerait éthique en son fond. Ne serait-ce pas alors glisser
insensiblement hors de la métaphysique proprement dite

Pierre THÉVENAZ.

(1) Marcel de Corte, La philosophie ie Gabriel Marcel, Paris, Librairie Téqui,
sans date (1938), p. 73 s. Deux autres études importantes consacrées à la philosophie

de M. Marcel ont été aussi publiées récemment, par R. Bespaloff dans la Revue

philosophique (janvier 1938) et J. Delhomme dans la Revue thomiste (janvier 1938).
— Je regrette d'avoir eu connaissance trop tard pour en tenir compte dans cet
article de la remarquable conférence de M. Marcel, publiée sous le titre de Ebauche
i'une philosophie concrète dans les Recherches de sciences religieuses (avril 1938). Il
y précise de façon très nette ce que peut être une philosophie de « l'inépuisable
concret ».


	Études critiques : la philosophie de M. Gabriel Marcel : une métaphysique de la présence et de la fidélité

