Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Etudes critiques : vers une philosophie de I'esprit ou de la totalité
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380343

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT
OU DE LA TOTALITE

Depuis que Pouvrage de M. Miéville a paru, la plupart de ceux auxquels
il s’adressait en ont pris connaissance et les nombreux articles qu’il a suscités
dans diverses revues témoignent qu’il a su remplir son but en amenant les
esprits aux tendances les plus variées a prendre position en face de la vigou-
reuse dialectique de ’auteur et & procéder a un salutaire examen de con-
science intellectuelle (1), Aussi, n’avons-nous nullement la prétention — qui
serait quelque peu tardive — de présenter une telle ceuvre ; nous nous borne-
rons, dans ce compte rendu, a faire le point a son sujet, et a tenter de situer
la position métaphysique qui le caractérise en nous aidant de considérations
psychologiques et historiques.

Le livre de M. Miéville n’est pas un ouvrage de pure philosophie, ’auteur
s’est efforcé d’éviter I’allure systématique et les termes d’école : c’est un livre
dont le rayonnement dépasse largement le cercle des spécialistes. Il débute
par des réflexions polémiques et variées, serties le plus souvent dans une
forme remarquable, qui acheminent lentement vers la formulation d’une
vision métaphysique de I’univers, vision qui, en fait, est déja présente et
agissante dés les premiéres pages. Nous pensons que la partie polémique est
celle qui a retenu le plus I’attention, celle qui a suscité et suscitera les plus
ardents commentaires, celle, enfin, qui risque le moins de passer inapergue...
et nous croyons aussi que beaucoup de lecteurs, envisageant la premiére par-
tie pour elle-méme, ont chance de s’engager dans une série de malentendus
en discutant pied a pied les affirmations de Pauteur, avant de saisir d’une
vue d’ensemble la métaphysique de celui-ci.

Dans le présent compte rendu, nous éprouvons le besoin de renverser le
plan de Pouvrage qui suit ordre psychologique de la recherche philosophi-
que ; nous partirons des conceptions métaphysiques pour montrer ensuite

(1) Henri-L. MitviLLE, Pers une philosophie de I’ Esprit ou de la T otalité, Lausanne,
éd. des Trois Collines et Paris, Alcan, 1937.



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 211

comment les autres parties sont les conséquences naturelles et logiques de la
« philosophie de la totalité », un tel exposé synthétique pouvant mieux se
condenser.

Ce livre est écrit de facon vivante, il abonde en formules heureuses et ad-
mirablement frappées, aussi nous efforcerons-nous de le laisser se présenter
lui-méme en faisant le plus large usage de citations, rapprochant des textes
éloignés les uns des autres quand cela sera nécessaire.

Nous abordons d’emblée la notion métaphysique supréme, celle d’Etre
total. « Une existence particuliére ne peut se concevolr que par rapport aux
autres existences, c’est-a-dire en fonction du tout qui est infini. Ainsi Punité
de I’étre est la condition de toute existence. Eire, ’est former un tout avec les
autres étres. Les choses ne sont que parce qu’elles sont reliées dans Punité de
PEtre total» (p. 183). La totalité étant infinie, il sera plus aisé de dire ce
qu’elle n’est pas que de dire positivement ce qu’elle est.

I1 faut se garder de concevoir la réalité infinie en lui attribuant les carac-
téristiques des réalités finies dont nous avons I’expérience : c’est juger de la
totalité, ou de Dieu pour employer le langage religieux, suivant des valeurs
anthropomorphiques, ce qui conduit aux difficultés dans lesquelles la théo-
logie traditionnelle se trouve engagée. « Qu’est-ce que la personnalité ? —
La forme la plus évoluée de Dexistence finie, la conscience d’un moi limité
par un non-moi et comportant Pintuition de normes valables pour tous les
moi. Mais alors, si Pon veut donner un sens précis aux mots, on ne saurait
attribuer la personnalité a Dieu. Il n’y a pas, il ne saurait y avoir une person-
nalité divine, un moi divin au sens ou il y a un moi humain. Diew est par
essence transcendant d Pexistence personnelle. La Iui attribuer, ce n’est pas le
grandir et le rendre plus réel, c’est le rabaisser en le projetant dans le fini»
(p. 218). « La conscience de so7 est une forme de Pexistence finie. Elle suppose
le rapport du moi a un non-moi. Elle implique une limitation qui est la con-
dition d’une activité. Il y a par conséquent un en dega et un au dela de la
conscience de soi. Un en dega, car il est des existences qui ne se connaissent
pas comme telles. Inconscientes de leur propre limitation, elles ne tentent
pas de s’en affranchir, de s’agrandir par la pensée. Mais il y a aussi un au
dela de ’existence consciente, puisque le sujet et Pobjet, le moi et le non-moi
sont reliés et font partie d’une seule et méme réalité totale. Au dela des
consciences individuelles, au dela des étres finis, il y a PEtre en tant que
totalité, — non point la somme des étres, mais ’Acte omniprésent et trans-
personnel, a la fois multiple et un, qui se perpétue en eux tous et qui les
relie » (p. 220). Cette réalité totale — ou Dieu — n’est donc pas consciente
d’elle-méme.

« ’Etre total dépasse infiniment la somme des existences actuelles. Il
s’étend au passé et au futur en tant que liés au présent. Et c’est pourquoi



212 MAURICE GEX

le tout n’est pas une somme, il ne peut étre congu que par analogie avec la
pensée. Le tout, en tant qu’il est #n, ne peut avoir qu’une existence spirituelle.
L’univers considéré d’un point de vue statique comme la somme des existen-
ces finies, réalisées dans les limites d’un temps et d’un espace donnés, posséde
une existence matérielle. Le tout en tant qu’unité, c’est-a-dire la Pensée, est
présent et agissant en chaque point de l’espace et en chaque instant de la
durée, en chaque partie de I'univers, sans quoi cette partie ne se relierait pas
aux autres et ne serait pas réelle » (p. 186). « Chaque existence finie occupe
une place dans l’espace et le temps, mais I’Etre universel ou total n’est pas
intérieur a lespace et au temps ; il les comprend en soi. Or nous ne connais-
sons que la pensée qui ne soit pas en un lieu de espace et du temps, puisqu’elle
relie tout point de I’espace et tout instant du temps a la totalité de Iespace
et a la totalité du temps. C’est pourquoi on est amené a dire que ’Etre uni-
versel ou total est de la nature de la pensée » (p. 186).

Nous aboutissons a P'affirmation d’un idéalisme fondamental, selon lequel
nous ne sommes pas des « étrangers » dans le monde, mais par notre pensée
nous nous relions a la totalité qui est de méme nature qu’elle ou, plus exacte-
ment, dont notre pensée n’est qu'une manifestation, si bien que nous som-
mes intégrés profondément et non artificiellement a cette totalité. L’idéalisme
de M. Miéville ne penche pas vers le solipsisme, car la pensée qui est en
Phomme dépasse ’homme (p. 240) et, de plus, il est question d’une pensée
cosmigue (p. 242) qui ne procéde pas par jugements comme la nétre.

Le critére de la réalité, qui permet de discriminer 1’état de veille du réve,
par exemple, est celui de la liaison entre les événements, «ce qui fonae le
jugement vrai, quand il s’agit de jugements d’expérience, Descartes I’a fort
bien vu : «Le critérium qui permet de distinguer le réve de I’état de veille,
c’est que je puis, sans solution de continuité, relier les expériences de la vie
faites a I’état de veille avec toutes les autres expériences et mes souvenirs ».
Le monde réel est le monde ou régne une certaine continuité et cohérence,
le monde au sujet duquel je puis m’entendre avec les autres hommes, ou je
puis me retrouver avec eux » (p. 15). « Le réel est un tout a la fois multiple
et un ; rien n’existe qui ne se relie 4 tout ce qui existe. De cette unité totale
la raison est en nous Pirrécusable témoin, et cest de la qu’elle tire son autorité,
non de quelque source humaine » (p. 28).

Penser, c’est relier : « Penser un objet quelconque, c’est (qu’on le sache ou
non) le penser comme terme dans une série de relations et finalement comme
élément du tout que nous appelons lunivers» (p. 26). De 1a se déduit le critére
de la vérité : « Une idée ne porte jamais en elle, comme un signe distinctif
et avertisseur, le caractére de la vérité ou de la fausseté. Cette qualification
ne pourra lui étre attribuée qu’en vertu des relations qu’elle soutient avec
d’autres idées en lesquelles s’est provisoirement fixé ’acquis de notre expé-
rience ou de notre réflexion » (p. 16).

Voici la définition de la raison : « La raison n’est ni une simple résultante
du jeu des associations d’images, ni un ensemble de concepts a priori cons-



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 213

titué indépendamment de toute expérience. Elle ne peut étre définie que
comme un pouvoir de concevoir les rapports des choses, et elle se révéle a
nous comme une permanente exigence de ’esprit qui tend a la création de
systémes cohérents de jugements de tout ordre » (p. 13). « Seule, la raison est
impuissante. Elle ne nous donne pas les épis de la gerbe, elle les relie et elle
construit les greniers. La moisson se fait sur le champ de Pexpérience. La
raison ne fournit le contenu d’aucun jugement, mais, sans elle, il n’y a point
de jugement qui se pulsse concevoir, et point non plus qui puisse prétendre
a la vérité. Il faut qu’'un jugement satisfasse aux conditions qu’clle pose,
¢’ll veut étre quelque chose de plus qu’une opinion » (p. 12). « La raison est
agissante 13 méme ou nous ne le soupgonnons pas, dans les démarches les
plus humbles, les plus élémentaires, les plus communes de la pensée, non
moins que dans les plus hautes. Dés qu’un mot est prononcé, qui a un sens,
la sphére des impressions subjectives est dépassée par une opération intellec-
tuelle. Vous éprouvez une joie ou une souffrance, et vous en prenez une claire
conscience ; vous vous dites & vous-méme : je ressens de la joie, ou : je souffre.
En ce moment méme le miracle est accompli : un état de votre sensibilité est
devenu le contenu d’une idée, Pobjet d’un jugement. Du coup vous avez
mis en rapport avec d’autres états de vous-méme et d’autres idées et il a
cessé d’étre votre exclusive propriété pour devenir, en principe tout au moins,
celle de tout esprit qui pense » (p. 14). « L’intuition ne s’oppose pas a la pen-
sée discursive, elle lui fournit une matiére et ne déploie sen pouvoir de divi-
nation que fécondée par le labeur patient de entendement. L’intuition n’est
qu'un moment de la pensée, elle n’en constitue pas I’acte total et elle n’est
point infaillible. L’appel a Tintuition, lorsqu’il s’accompagne d’un refus
d’examiner, n’est que paresse de Pesprit » (p. 17). Contrairement a Bergson,
M. Miéville pose la parfaite corrélativité de la raison et de D’intuition, leur
nécessaire implication réciproque.

De cette fagon M. Miéville évite a la fois Pintuitionnisme pur et le rationa-
lisme dogmatique (1. « Ainsi la raison vivante, celle qui construit la science,

(v) Dogmatisme rationaliste. Ce terme peut s’entendre selon nous en deux sens qui
paraissent tout d’abord distincts :

A. Le dogmatisme prétend édifier un systéme définitif qui soit & I'abri d’une révi-
sion déterminée par une recherche ultérieure. Il se caractérise par un besoin de certi-
tude et d’absolu. (C’est le sens donné par M. Miéville, p. 23, 27, 42, 83, 93, 95.)

B. Le dogmatisme est un rationalisme non-critique congu 4 la maniére de Hegel;
non seulement la raison déterminerait la forme de nos connaissances, mals encore,
par une dialectique créatrice, le contenu de celles-ci. Il a la prétention de recréer le
monde par un enchailnement de concepts, sans recours & I'expérience, de le déduire
a partir de principes fondamentaux.

Au fond, les deux sens s'impliquent I'un Iautre. En effet, si I'on part du sens B,
on aboutit & une connaissance absolue qui satisfait les besoins de certitude et de
stabilité, et les principes ne sont plus modifiables, puisque la raison est maitresse
a la fois du contenu et de la forme.

Sil’on part du sens A, on a tendance & escamoter des expériences ou informations



214 MAURICE GEX

proteste contre le rationalisme, si par ce terme nous entendons un dogmatisme
qui prétendrait faire cadrer 4 tout prix les faits nouveaux avec un systéme de
concepts élaboré par I’entendement et déclaré valable une fois pour toutes »
(p. 23). Clest un rationalisme dynamique qui se définit par l’orientation de
la recherche rationnelle, que préne M. Miéville avec tous les philosophes
contemporains avertis d’épistémologie.

« Il n’existe aucun systéme déductif que la pensée pourrait construire a
partir de certaines données, et qui rendrait compte de la totalité du réel »
(p- 27). « La cohérence et I'intelligibilité, la « rationalité », sont un idéal dont
les systémes de jugements qui constituent notre savoir ou nos croyances se
rapprochent plus ou moins, sans qu’on puisse jamais dire pour toute ’étendue
d’une science que cet idéal est définitivement atteint. Ainsi nous sommes tenus
en haleine ; il faut continuer Pceuvre entreprise, il faut la compléter et la rec-
tifier » (p. 22). « L’idée de vérité absolue est une idée-limite, une fiction prati-
que de notre intelligence pour figurer le terme idéal d’une recherche qui n’a
pas de terme et qui est néanmoins orientée» (p. 23). «Cette marche o nous som-
mes engagés wa pas de terme, mais, et c’est la Pessentiel, elle a ou elle peut
avotr une orientation constante. Cela revient a dire qu’elle a un sens dans la
double acception de ce mot » (p. 23).

C’est le propre du dogmatisme en général de se figurer que I’esprit humain
peut établir des systémes d’idées définitifs, qui soient & I’abri du choc en
retour de tout progrés ultérieur de la connaissance. «Telle est I’invariable
tactique de tous les dogmatismes, qu’ils soient de l’ordre philosophique,
théologique ou politique. Leur vice est d’isoler la pensée aprés Pavoir fixée
sur des positions déterminées » (p. 83).

Le dogmatisme commet 1’énorme confusion de faire jouer a un systéme
particulier de jugements le réle normatif qui ne revient qu’aux normes de
la pensée, celles-ci ne pouvant par ailleurs jamais affirmer ou infirmer tel
jugement particulier, indépendamment des autres jugements qui se relient a
lui. « On ne saurait isoler un groupe de vérités pour Périger en régle de créance »
(p- 94). « L’activité de la pensée ne saurait avoir pour norme tel ou tel de
ses produits » (p. 94).

Une question doit naitre naturellement dans Pesprit du lecteur de M. Mié-
ville, au sujet du chapitre touchant 'autonomie de la raison : quelle est au
juste la théorie de la raison des adversaires visés par M. Miéville et souvent
désignés comme les « défenseurs de la théologie traditionnelle » ? Ont-ils une
théorie précise ou s’agrégent-ils tant bien que mal autour d’une confuse
volonté d’anti-rationalisme qui veut préserver colite que colite les « mystéres
de la religion » et les « exigences du sentiment religieux » ? Nous savons fort

qul vont dans un sens contraire au systéme réclamant une modification des princi-
pes, ce qui fait verser dans le sens B.

Dong, le terme dogmatisme rationaliste enveloppe solidairement les sens A et B
bien que I'accent puisse porter tantdt sur A, tantdt sur B. Cette facon de définir le
dogmatisme n’est pas exactement celle du Pocabulaire de Lalande.



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’'ESPRIT 215§

bien que le protestantisme ne reconnait pas de philosophie directrice, comme
le catholicisme, et que beaucoup de théologiens protestants pourraient étre
embarrassés de répondre a une telle question : « quelle est exactement votre
théorie de la raison ? » Mais, quelle que soit la diversité ou les incertitudes
des opinions individuelles a ce sujet, nous croyons qu’une conception philoso-
phique trés précise — qui fut élaborée depuis ’époque hellénistique jusqu’a
la fin du moyen 4ge — préside implicitement a toutes les variations de la pen-
sée protestante sur ce théme, comme aussi aux conceptions catholiques.

On saisira I'intérét qu’il y a ici a dégager de fagon nette une telle concep-
tion en vue de mieux situer par réaction la pensée de M. Miéville, car ce der-
nier ne précise la position de ses adversaires que par la direction de ses pro-
pres attaques ; or ce travail a été fait d’une fagon magistrale par M. Emile
Bréhier, le célebre historien de la philosophie. Nous nous bornons a citer le
dernier article de M. Bréhier touchant cette question, qui contient tout l’es-
sentiel sous une forme condensée (1),

« Le moyen 4ge pose la question de la place que doit avoir la raison humaine
et, par suite, la philosophie dans cet ensemble que Pon appelle la vie chré-
tienne » (p. 40). Cette vie comporte quantité d’aspects, parmi lesquels M. Bré-
hier en distingue deux: «D’abord I'idée d’une hiérarchie spirituelle qui
s’étend non seulement 4 tous les hommes, mais encore a tous les étres de
Punivers ; cette hiérarchie spirituelle met ’homme a une place définie dans
Punivers, et chaque classe d’hommes, celles des clercs, des laics, etc., a une
place déterminée dans la société humaine, met chaque faculté, les sens, les
passions, la volonté, la raison, a sa place dans ’4me humaine. Une partie de
la hiérarchie humaine (la partie supérieure) est la hiérarchie ecclésiastique,
qui a pour charge d’entretenir et de promouvoir la vie spirituelle. La fonc-
tion rationnelle productrice de la philosophie ne peut étre, si elle a un sens,
considérée que comme une partie ou un élément de la vie spirituelle ; il s’agit
de savoir quelle place elle doit tenir dans ’ensemble de cette vie, et si méme
elle doit y tenir une place quelconque : en tout cas, elle n’est pas considérée
comme une fonction autonome, agissant comme un tout séparé. »

« Je considére un second aspect : la vie spirituelle, si elle a pour condition
la hiérarchie, atteint son plus haut point dans une certaine union & Dieu,
une « déification », qui en est le terme dernier ; or le moyen 4ge a lié, d’une
maniére tout & fait intime, la hiérarchie ecclésiastique, douée de pouvoirs
qu’elle tient de son fondateur divin, et ce rapport personnel a Dieu qui est
le salut : PEglise est la voie indispensable du salut. C’est dans cette situation
que se pose le probléme philosophique qui est moins celui de la recherche
philosophique que celui de la place de la philosophie, considérée comme disci-
pline déja existante, dans cet ensemble, en se référant d’une part aux néces-
sités de la hiérarchie ecclésiastique, d’autre part a la fin de la vie spirituelle,
au salut ; la raison, loin de s’opposer a cette vie spirituelle, en est, et c’est ce

1) E. BrEHIER, Le moyen dge et nous. Civilisation nouvelle, n° 1, 1938, p. 40-45.
) 4 g 9



216 MAURICE GEX

que les hommes du moyen 4ge ont vu de trés bonne heure, une partie tout
a fait essentielle, mais elle n’en est qu’une partie, ce qui fait que ’on réflé-
chit moins sur la raison elle-méme, sur ce qu’elle peut donner en elle-méme,
sur la raison en tant qu’inventrice que sur la raison en tant que partie d’un
ensemble, sur la place qu’elle doit avoir dans cet ensemble ; on néglige en
somme le probléme des conditions de validité des aflirmations de la raison
pour, prenant ces affirmations en elles-mémes et prenant en elle-méme lat-
mospheére que crée la recherche rationnelle, montrer comment elle peut s’in-
troduire dans cet ensemble. Il ne s’agit pas du probléme abstrait de la foi
et de la raison. Il s’agit de savoir quelle est la part de la raison dans cet en-
semble. Etant donné que la philosophie médiévale est non pas une recherche
autonome, mais essentiellement une des conditions de la vie spirituelle totale,
il s’agit de savoir quelle est exactement sa place. »

La thése que défend M. Bréhier est celle-ci : une telle conception n’est pas
propre au moyen age, elle a été élaborée pendant la période de I’antiquité
finissante et s’est épanouie dans le néoplatonisme. « Les penseurs de cette
période congoivent, exactement comme le médiéval, toutes les réalités ran-
gées dans une vaste hiérarchie qui va du principe supréme jusqu’a la matiére...
La raison, dans cette hiérarchie, occupe une place intermédiaire entre la sen-
sation, qui n’atteint que les choses matérielles, et intelligence proprement
dite qui atteint la réalité immédiatement par une sorte d’intuition, La raison
est logée entre ces deux facultés, d’une part I’intuition sensible, et, d’autre
part, la vision spirituelle » (p. 42).

M. Bréhier ne prétend pas que Pattitude de pensée d’un Plotin soit, dans
son ensemble, semblable a celle d’un Aristote, et nous nous sommes efforcés
de montrer que ce sont la pensées orientées dans des sens trés différents (),
mais il ne faut pas oublier que si le moyen 4ge chrétien a été dominé par
Aristote au xe siécle, il fut constamment imprégné de néoplatonisme (in-
fluences du pseudo-Denis, d’Avicebron ou Ibn Gabirol, de la Kabbale, mani-
festes chez Scot Erigéne, les Victorins, Roger Bacon et Raymond Lulle).
M. Bréhier montre donc que le moyen 4ge chrétien résoud le probléme de la
raison de la méme facon que le néoplatonisme et que « dans 'un comme dans
Pautre cas [la doctrine] fait en quelque sorte baigner la raison dans un
océan irrationnel » (p. 43). La contre-partie obligée de cette attitude est une
conception étroitement scolaire des sciences ( guadrivium) fixées en une tra-
dition immuable, ne nécessitant par conséquent pas une raison novatrice.

Quittant M. Bréhier, nous continuerons a envisager le c6té historique du
probléme, pour mieux faire saisir la position de M. Miéville.

Pourquoi une telle notion de la raison s’est-elle désagrégée ? Cela tient a
la création de la science moderne et des philosophies nées au contact immé-
diat de la recherche scientifique (Descartes, Leibniz). Si la raison forme

(r) Cf. M. Gex, La civilisation juive &’ Espagne et la Renaissance, dans 'Ere mes-
sianique, Lausanne, juin 1937.



VERS UNE PHILOSOPHIE DE I’ESPRIT 217

comme un bloc qui trouve sa place dans une hiérarchie fixe de facultés, nous
aboutissons de toute évidence a une notion dogmatique de la raison : c’est
une telle notion qui a présidé aux études pré-scientifiques de la nature, a
’alchimie par exemple. Dans un livre récent intitulé La formation de Desprit
scientifiqgue D), M. Gaston Bachelard a étudié de fagon originale, en s’appuyant
sur la psychanalyse, les modes de penser pré-scientifiques et ’épuration qu’ils
doivent subir pour devenir des modes véritablement scientifiques. Nous lisons
dans ce livre : « Pour bien juger du caractére complet de la conviction de I’al-
chimiste, nous ne devons pas perdre de vue que la doctrine philosophique
qui affirme la science comme essentiellement inachevée est d’inspiration mo-
derne ; il est moderne aussi, ce type de pensée en attente, de pensée se déve-
loppant en partant d’hypothéses longtemps tenues en suspicion et qui res-
tent toujours révocables. Au contraire, dans les 4ges pré-scientifiques, une
hypothése s’appuie sur une conviction profonde : elle illustre un état d’4me »
(p. 48). L’auteur montre que la culture alchimique est toujours ambivalente,
se développant a la fois sur le plan objectif de la maitrise des forces chimiques
et sur le plan subjectif de linitiation spirituelle, du progrés intérieur: le
passage d’'un monde & Pautre se faisant par un symbolisme approprié, ana-
logue a celui des réves qu’a révélé la psychanalyse. Ce sont les exigences
affectives et morales qui réclament la fixité du savoir une fois qu’elles ont
orienté ce dernier en vue de trouver en lui satisfaction durable : elles exigent
un dogmatisme.

L’effort séculaire qui a présidé a la formation de la science moderne, en
cherchant a atteindre Pobjectivité de la connaissance, a dii lutter contre les
instincts vitaux les plus légitimes pour instituer une véritable ascése intellec-
tuelle, condamnant la valorisation affective et immédiate des phénoménes.
L’esprit, en se dépersonnalisant, en résistant aux valorisations subjectives, a
vaincu le plus gros obstacle qui ’empéchait de se dégager du dogmatisme.
Une théorie scientifique est un tout cohérent, fermé sur lui-méme : elle ne
peut s’accroitre sur un point (par la connaissance de nouveaux phénomeénes,
¢’il ¢’agit de sciences physico-chimiques, par exemple) sans que soit exigé un
remaniement de ’ensemble qui porte souvent jusque sur ce que ’on a con-
venu d’appeler les fondements, afin toujours que la cohérence de la nouvelle
synthése soit sauvegardée ; c’est la raison pour laquelle les principes peuvent
étre remaniés(@). La science conduit &4 prendre conscience d’un rationalisme
souple et dynamique. Le progrés des sciences en extension (étude de nouveaux
phénomeénes, de nouveaux étres mathématiques) réagit nécessairement a la
longue sur les fondements de départ, réclame leur révision pour satisfaire a
Pexigence de cohérence et devient solidairement progrés en comprébension,
en profondeur.

On serait malvenu a déclarer que dans cette répudiation du dogmatisme

(1) Paris, Vrin, 1938. — (2) Cf. M. Gex, La structure des nouvelles théories phy-
siques, dans la Revue de théologie et de philosophie, 19335, p. 76 s.



218 MAURICE GEX

par la science, il ne s’agit que de la raison scientifique, alors qu'une raison
métaphysique ou... religieuse (?) aurait le droit d’étre dogmatique ! En vérité,
il s’agit de la raison universelle et unique dont le progrés scientifique a révélé
une des caractéristiques les plus importantes, caractéristique qui se manifeste
naturellement dans tous les domaines, mais avec une netteté révélatrice en
science par le fait de la précision de celle-ci.

Pourquoi la raison ne peut-elle jamais se reposer en ses conquétes, assurer
des fondements définitifs et aller de Pavant avec sécurité ? Justement parce
qu’elle n’est pas créatrice a la fois du fond et de la forme du discours : elle
est simplement faculté de liaison, de coordination ; mais en revanche, on ne
fait pas a la raison sa part, partout ot il y a liaison elle est présente : voila
les deux points qu’il faut sans cesse avoir dans Pesprit et équilibrer 'un par
P’autre si ’on veut se faire une idée juste de la raison. « Le principe le plus
général de la raison est I’exigence de liaison... Des éléments de rationalité
sont impliqués dans toutes les activités de P’étre pensant que nous sommes.
Aucune ne peut, sans dégénérer, se soustraire a la loi de raison» (p. 60).
« La raison, bien quelle ne soit pas le tout de la pensée, ne finit nulle part»

(p. 88) (),

Nous nous sommes volontairement attardé sur le probléme de la raison,
sachant qu’il donne le plus souvent lieu aux méprises les plus grossiéres
aux interprétations les plus caricaturales, et cela méme chez des théologiens
éminents (). Aussi devons-nous étre profondément reconnaissants a M. Mié-
ville d’avoir, dans son beau livre, mis au point avec une véritable fougue
le délicat probléme de la raison et d’avoir montré entre autres, avec une
grande perspicacité, que le rationalisme dogmatique et la théologie tradi-
tionnelle ont, au fond, la méme idée erronée de la raison (p. 57 s.).

Reste la question de savoir si M. Miéville a toujours été fidéle a cette défi-
nition de la raison que nous trouvons brillamment caractérisée aux premiers
chapitres de son livre. A-t-il fait un usage transcendental, c’est-a-dire illé-
gitime, de la raison, en tranchant les problémes métaphysiques de la person-

(1) Un philosophe allemand, Emile Lask, a exprimé excellemment la situation de
la raison dans le monde en parlant de la « panarchie du logos » et en ajoutant que
la contre-partie de cette « panarchie » est précisément le fait que le logos — la raison
— enferme des contenus qui lui sont hétérogénes : de cette fagon la panarchie du
logos ne dégénére pas en un panlogisme de style hégélien. Cf. George Gurvitcr, Les
tendances actuelles de la philosophie allemcmde, Paris, 1930, p. 162-166. — (2) Nous
faisons allusion & MM. Barth et Brunner, qui, dans des conférences faites & Lau-
sanne, ont parlé de la raison humaine en termes philosophiquement inaccep-
tables. On répondra sans doute que ces théologiens ne se soucient pas de philosophie:
pourquoi abordent-ils alors des notions phllosophlques, ce qui leur donne l'occasion
de prouver leur incompétence en la matiére ? Comme quoi on n’est pas libre de faire
ou de ne pas faire de la philosophie : on est seulement libre d’en faire de la bonne
ou de la mauvaise !



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 219

nalité divine et de "immortalité de ’Ame ? Ceci est une autre question dans
laquelle nous refusons de nous engager, sachant qu’elle doit faire 1’objet
d’une étude spéciale qui paraitra ici méme.

* * *

Nous avons envisagé jusqu’a maintenant deux thémes essentiels de 1’ou-
vrage de M. Miéville : celui de la totalité organique et reliée, et celui de la
raison qui est prise de conscience des liaisons de cette totalité. Nous nous
proposons d’approfondir le rapport de ces deux thémes, et cela en nous pla-
cant tout d’abord sur le terrain psychologique.

Les esprits de formation purement scientifique se sentiront a laise et
comme chez eux dans les premiers chapitres du livre ou se trouve magistrale-
ment défendue la conception d’une raison dynamique et constructive,
toujours en étroite corrélation avec Pexpérience, conception qui est néces-
sairement la leur et qu’ils ne cessent de promouvoir par leurs travaux. Mais
peut-étre seront-ils tentés de considérer comme du roman la derniére partie
qui développe une philosophie de la totalité, car ce qui manque le plus a de
tels esprits, c’est le sens, ’intuition de la totalité concréte.

Certes, le moteur de leur recherche est Péternelle exigence de cohérence qui
est une manifestation de la totalité, le sens de la continuité qui leur fait
combler des vides, relier sans cesse et toujours plus étroitement les différents
éléments sur lesquels porte leur recherche.

Cependant, il convient de remarquer que le processus d’objectivation qu’ils
emploient constamment mutile le réel total en ayant toujours pour résultat fi-
nal d’éliminer lactivité de D’esprit qui a présidé a ’objectivation. Eddington
a insisté, avec 'humour qui le caractérise, sur ce qu’il nomme le «cycle fermé
de la physique »(1), voulant dire par la qu’en physique on est renvoyé d’une
notion & l'autre et que le cycle des notions se ferme sur lui-méme en lais-
sant en dehors de lui le sujet connaissant, qu’il appelle M. X. Nous touchons
a une différence essentielle entre le savant et le philosophe; alors que le
savant objective — c’est-a-dire projette devant lui a titre d’objet — de fagon
homogeéne les notions qu’il utilise, le philosophe doit inscrire sa propre acti-
vité de connaissance, qui ne peut étre congue simplement comme un « objet »,
dans le tableau du monde qu’il se propose de coordonner, et il doit déterminer
les rapports de cette activité de connaissance avec le reste : il ne peut se con-
tenter de « vivre » cette activité de connaissance, comme le fait le savant.

A Dépoque pré-scientifique le chercheur, Palchimiste, par exemple, se sen-
tait en communion immédiate et intime avec le monde ; il $’imaginait tra-
versé et habité par les forces cosmiques et profondément un avec le tout, a
tel point qu’il cherchait le secret des transmutations en s’appuyant sur un
ordre de réflexions morales et intimes — les deux domaines, physique et

(1) EppingroN, La nature du monde pbysique, trad. francaise, Paris, Payot, 1929,
p. 262.



220 MAURICE GEX

spirituel, ne faisant qu’un pour lui, ainsi que nous P'avons déja dit. Cette
constante familiarité avec Iidée de totalité concréte apportait de grandes
satisfactions intérieures a I’alchimiste, lui permettant d’assouvir a la fois ses
besoins affectifs et moraux, ainsi que son désir de connaissance, ce qui explique
Pétonnante permanence de Palchimie pendant des siécles. M. Bachelard
écrit a ce propos : « Selon nous, en passant en revue tous les conseils qui
abondent dans la pratique alchimique, en les interprétant, comme il semble
qu’on puisse toujours le faire, dans leur ambivalence objective et subjective,
on arriverait a constituer une pédagogie plus proprement humaine, par cer-
tains cotés, que la pédagogie purement intellectualiste de la science posi-
tive »(r). Malheureusement cette méthode de recherche est scientifiquement
inefficace, elle ne permet que des rencontres de hasard sans amorcer de pro-
grés continu.

En fait, notre univers est ainsi constitué qu’il est impossible de comprendre
le mécanisme des causes secondes, de saisir ’enchainement des phénomeénes
sclentifiques, si ’on se laisse conduire par une intuition de la totalité ou si
Pon est trop pressé d’aboutir 4 une totalité concréte. Une intuition de la
totalité qui serait rectrice de l’activité scientifique exigerait une satisfac-
tion immeédiate et simultanée des besoins affectifs, moraux et intellectuels
de Pétre. Une longue et pénible éducation, semée d’échecs et de déboires,
a conduit les savants a opérer correctement les processus d’objectivation en
faisant de longs et laborieux détours dans I’abstrait par une démarche ascé-
tique de la pensée qui s’oublie elle-méme et évite scrupuleusement toute valo-
risation affective.

Cette nécessité engendre un merveilleux esprit de désintéressement qui
finit, dans certains milieux scientifiques, par paraitre presque naturel, alors
qu’en fait il a été acquis au prix d’une lutte séculaire acharnée, lutte le plus
souvent dirigée contre les instincts les plus naturels et les plus légitimes de
Phomme.

Soumis a une telle discipline, le savant moderne perd le sens de Pimmé-
diat : il a le sentiment que le monde s’étend devant lui, car il doit le rejoindre
péniblement par un long processus de médiation, par de lents travaux d’in-
vestissement. L’appareil complexe des théories formelles et les délicats ins-
truments de laboratoire au maniement difficile s’interposent entre le monde
et lui comme un redoutable réseau de barbelés a travers lequel il doit chemi-
ner lentement. Certes, nous savons que certains esprits qui se meuvent avec
aisance dans ’abstrait ou, plus exactement, dans le formel, peuvent se sentir
en intime communion avec le monde par leur capacité d’inventer des struc-
tures formelles qui s’adaptent a celui-ci et Pexpliquent(2); mais il ne s’agit

(r) G. BACHELARD, La formation de Uesprit scientifique, p. 50. — (2) A cet égard,
les physico-mathématiciens contemporains, qui étudient les mécaniques nouvelles,
se sentent beaucoup plus en communion avec le monde que les physiciens du
x1xe siécle et, d’une fagon générale, que les physiciens de laboratoire, imprégnés
d’agnosticisme et dominés par la philosophie du « comme sl ».



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT 221

toujours pas de synthéses concrétes qui intégrent en elles les activités du
sujet.

Philosophiquement, il ne fait pas de doute que ce sont les alchimistes qui
ont une intuition juste du rapport que leur étre personnel soutient avec le
monde, et seule cette intuition de la totalité concréte, qui se refuse d’envi-
sager ’homme et ses puissances dans le monde comme «un Etat dans
PEtat », permet de justifier les succés du savant, la possibilité méme de la
science. Et cependant, le savant ne doit pas prendre comme inspiratrice de
ses travaux cette intuition fondamentale et juste, car alors il ferait davantage
ceuvre philosophique que scientifique ; sur le terrain scientifique, sa héite
d’aboutir & une totalité concréte 'empécherait de cheminer suivant les indis-
pensables circuits abstraits et le bloquerait promptement dans un dogma-
tisme stérile.

Les picces essentielles de la philosophie de M. Miéville sont donc la con-
ception d’une raison dynamique, ¢laborée par la méthodologie scientifique,
et Pintuition métaphysique d’une totalité concréte. Mais M. Miéville — et
c’est la le nceud de sa pensée — ne s’est pas contenté de juxtaposer des no-
tions de provenance si disparate : il les a harmonisées en concevant une tota-
lité orgamique et fonctionnelle, I'idée de fonctionnalité ayant été dégagée par
Pactivité scientifique moderne tout comme la raison dynamique. La notion
de fonction, que méconnaissaient les Grecs et les Médiévaux, est trés cer-
tainement la conquéte la plus importante par sa fécondité de la pensée mo-
derne, et nous la croyons trés propre a renouveler et a épurer la métaphy-
sique (1),

M. Miéville affirme vigoureusement, tout au long de son livre, Pimplication
réciproque, la corrélativité des principes opposés qui sont requis pour rendre
compte du réel total: voild comment se manifeste la nature fonctionnelle
de la totalité.

Il y a un obstacle & la compréhension de cette universelle corrélativité :
ce sont les habitudes du réalisme conceptuel, lequel consiste a concevoir
comme séparé dans le réel ce que D’esprit ne fait que distinguer. Ainsi, Iesprit
distingue les rayons d’un cercle de la circonférence de ce cercle : on n’est pas
pour cela en droit de conclure que le rayon d’un cercle peut exister isolé-
ment sans la circonférence ou, inversement, la circonférence sans qu’il y ait
des rayons | C’est pourtant ce que fait le réalisme conceptuel, non certes dans
un exemple géométrique aussi limpide, ot I’absurdité de sa démarche saute-
rait aux yeux du plus obtus, mais il raisonne insidieusement de cette fagon
dans des domaines comportant moins de précision et plus de complexité, en
philosophie et en théologie, par exemple. Pour surmonter un tel obstacle, il

(1) Cf. André BURNIER, Quelgues remarques sur les conditions métaphysiques du
fonctionalisme, dans la Revue de Théologie et de Philosophie, 1936, p. 97; et,
pour caractériser 'orientation de la pensée de M. Arnold Reymond, M. Gex, Les
principes de la logique et la critique contemporaine, méme Revue, 1935, p. 375.



222 MAURICE GEX

faut se dégager des tendances « réifiantes » du langage, saisir Pactivité intel-
lectuelle dans son dynamisme spontané, avant que la pensée ne se fige en
discours : alors on échappera du méme coup au dogmatisme, qui a partie liée
avec le réalisme conceptuel.

Le principe de corrélativité rend les oppositions fécondes en faisant colla-
borer les péles contraires qui les constituent, en affirmant leur solidarité dans
Péconomie de la totalité, ce qui montre cette derniére plus fortement reliée,
plus une. Voyons quelques applications de ce principe.

«Le monde n’est pas sans Dieu, mais Dieu n’est pas sans le monde. Il
semble qu’a toute époque des 4mes religieuses aient eu quelque pressentiment
de cette relation » (p. 194).

De méme, la foi — une certaine foi — et la raison sont étroitement soli-
daires. « L’usage de la raison comporte donc un acte de foi. Il n’y a de science
possible que par la foi, mais la foi dont il s’agit n’est pas la foi en une doc-
trine qui contiendrait la solution de tel ou tel probléme déterminé. Elle est
quelque chose de plus profond et de plus vivant, le principe d’une recherche
qui ne se lasse pas d’étendre le champ de ses investigations et de rectifier
ses précédentes démarches » (p. 20). « La foi est la pensée prenant conscience
de sa royauté de droit et allant de avant » (p. 209), «... elle est le consen-
tement donné 4 un idéal, la soumission spontanée ou réfléchie, peu importe,
aux normes qui réglent Pactivité de ’esprit sous ses formes les plus hautes,
dans l’ordre de la connaissance, dans celui de I’action et dans celui de la
création artistique » (p. 67).

Dés Paurore de la philosophie grecque, les métaphysiciens ont livré de
gigantesques batailles d’idées autour du probléme central de I'un et du mul-
tiple, oscillant d’un de ces poles a Pautre (Parménide, Héraclite). « L’unité et
la multiplicité pures sont de pures abstractions, des comeepts, dont il faut
se garder de faire des étres. Toute réalité participe de 'un et du multiple,
toute réalité est synthése plus ou moins complexe, plus ou moins unifiée,
hiérarchisée » (p. 194). « Toute explication que l'on tente du fait primordial
de P'implication de P'un et du multiple a forcément recours a quelque relation
qui la présuppose et se trouve n’étre qu’un trompe-lI’ceil. Ainsi naissent les
fausses métaphysiques avec leur cortége de faux problémes : celles qui con-
sidérent la nature comme la réalité premiere, et d’une pluralité d’existences
reliées font dériver la pensée, alors que toute liaison d’une pluralité d’élé-
ments est déja pensée, — celle aussi, plus subtile, qui détache par un acte
d’abstraction I'unité (forme de toute synthése) des termes qu’elle a pour
fonction de relier, et de I’un posé en soi prétend faire découler toute la variété
des étres » (p. 195). La perfection de I’étre s’exprimera par la formule leib-
nizienne : « le maximum d’unité dans le maximum de diversité » (p. 195). Pour
qu’il y ait progrés, il faut que « Punité saccroisse en méme temps que la diver-
sité» (p. 223). « Toutes [les sciences] poursuivent la méme fin: embrasser
plus d’étres, comprendre davantage et relier » (p. 224).

La matiére et D’esprit sont également des corrélatifs : « L’esprit n’est rien



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 223

sans la nature, la matiére n’existe pas sans la pensée, et hors de Pensemble
a la fois complexe et un des relations qui naissent de cette fondamentale
dualité il n’y a point d’étre, point d’absolu, il n’y a rien» (p. 188). « Nous ne
sommes des esprits que parce que nous sommes aussi des corps, et nous ne
sommes des corps que parce que nous participons de esprit, étant composés
d’une multitude d’organes et de fonctions reliés en un tout » (p. 181). « Dis-
joindre la nature et Desprit, les concevoir comme des entités (dont la pre-
miére serait censée préexister a la seconde et Iengendrer ou inversement),
c’est s’engager dans une mythologie (dans un réalisme conceptuel, diraient
les philosophes) qui préte une valeur absolue aux dissociations qu’opére le
langage. Telle est Perreur du matérialisme comme aussi celle du spiritua-
lisme classique. Il est sans doute nécessaire d’opposer matiére et esprit, dé-
terminisme et liberté, mais il doit rester entendu que ces termes opposés sim-
pliquent et se conditionnent mutuellement d’une fagon constante bien qu’infini-
ment variable aux divers degrés de la biérarchie des étres » (p. 182).

De telles conceptions sont lourdes de conséquences : elles ne tendent a riende
moins qu’a abolir la hiérarchie de valeurs instituées par le néoplatonisme,
adoptée par le moyen 4ge, et dont a vécu la théologie traditionnelle jusqu’au-
jourd’hui, d’aprés laquelle la matiére est déchue, mauvaise, terme ultime
d’une hiérarchie ou ne pénétrent que difficilement les derniers rayons de
lumiére émanés de la source supréme. Se détacher de la matiére, renzer le
corps au moyen de pratiques ascétiques, en vue de s’orienter par la contem-
plation et Pextase vers 'Un qui est spiritualité pure : telle est lIa voie du
salut, Ce dernier réclame impéricusement « ’évasion de "Ame de sa prison
charnelle, de ce bourbier sensible ou elle étouffe, du monde des apparences
ot elle est condamnée & végéter et qui n’est pas sa patrie véritable » (0,

La position de M. Miéville est toute proche de celle des néo-réalistes anglais
contemporains, qui ont adopté la théorie de ’émergence pour rendre compte
du devenir(2) ; d’aprés cette derniére, lorsqu’un niveau supérieur d’existence,
une nouvelle synthése qualitative « émerge », il ne renie pas les autres niveaux,
mais g’appule sur eux, s’exprime par leur moyen ; ainsi esprit spiritnalise
le corps sans détruire le caractére matériel de celui-ci, le progrés se faisant
précisément, comme I'indique M. Miéville, par une complexité croissante, de
plus en plus unifiée, organisée.

Il convient de remarquer que le vieil Aristote, déja, avait affirmé I’absolue
et nécessaire implication réciproque de la matiére (soit premiére, soit rela-
tive) avec la forme ou détermination idéelle, dans toute réalité (excepté
toutefois en Dieu qui est acte pur, donc forme pure). La différence entre les
théories émergentielles et la philosophie de M. Miéville d’une part et le péri-
patétisme, d’autre part, consiste évidemment en ce que ce dernier construit

(1) Albert Rivaup, Les grands courants de la pensée antique, coll. A. Colin, Paris,
1929, p. 210. — (2) M. Gex, Quelques aspects du réalisme contemporain, dans

la Revue de théologie et de philosophie, 1935, p. 189 ss.



224 MAURICE GEX

I'univers d’une fagon statique, alors que les néo-réalistes anglais prétendent
édifier une théorie de I’évolution du monde (théorie non pas mécaniste
comme celle de Spencer) et que M. Miéville, lui aussi, congoit un univers en
devenir. (Historiquement, c’est le dualisme cartésien que combat M. Mié-
ville ainsi que nous le verrons dans une prochaine citation.) Pour les philo-
sophes grecs, I’étre est nécessairement immobile en sa perfection propre et
s’oppose au devenir : ils valorisent I’étre au détriment du devenir. Méme
Aristote, qui cherche a concilier Iétre et le devenir au moyen de sa théorie
de la puissance, subordonne le devenir a I’étre immobile, la puissance a
Pacte, puisque la puissance ne se définit qu’en fonction de I’acte qu’elle vise
(en dehors duquel elle serait pur néant) et ne passe a l’acte que sous lin-
fluence d’un étre déja en acte. M. Miéville écrit : « L’étre et le devenir ne
sont pas deux choses séparables : cela seul devient qui est, et ce qui devient
ceci ou cela s’inscrit sans cesse dans 1’étre. La réalité est P’indissoluble et
féconde synthése de 1’étre et du devenir, de Pintemporel et du temporel. S7
Pidée de création a un sens, c’est cette synthése qu’elle signifie et qu’elle exprime
par un mythe » (p. 191).

Aprés avoir indiqué le jeu de ces couples de notions corrélatives fonda-
mentales : Dieu et monde, fol et raison, un et multiple, esprit et matiére,
étre et devenir (auxquels on pourrait ajouter : raison et expérience, raison
et intuition, pensée et action, etc.), qui constituent la réalité fonctionnelle et
organique de la totalité, il devient aisé de montrer comment s’enchainent
les critiques du créationisme, du supranaturalisme et du principe d’autorité.

La critique du créationisme est déja amorcée par la fin de notre derniére
citation, ou il est question de la synthése du devenir et de I’étre. L’hypothése
créationiste « ne parvient pas a relier organiquement I’étre et le devenir;
elle ne fait que les juxtaposer. Dieu a commencé par n’avoir pas d’histoire,
puis il s’en est donné une, puisqu’il a créé et qu’il est occupé a gouverner
Punivers pour ’acheminer vers sa fin. Quand elle sera atteinte, avec le juge-
ment dernier, ’histoire cessera de nouveau, — 1’étre remplacera le devenir,
qui n’aura été qu'une inconcevable parenthése entre deux éternités!»
(p- 191).

« Le surnaturel, c’est Pesprit. 11 y a deux fagons d’entendre le surnaturel,
parce qu’il y a deux facons de concevoir esprit. La plus ancienne et la plus
populaire — la seule accessible & beaucoup d’intelligences —, c’est celle de
Panimisme, que Descartes a retenue et formulée en termes philosophiques.
L’esprit est congu comme un principe existant indépendamment de la ma-
tiére, comme une «substance » diront les cartésiens. Sa conjonction avec la
matiére, 'union de ’dme avec un corps, est quelque chose de contingent,
une sorte d’accident, presque un accident contre nature. Aux yeux de Des-
cartes il ne faut rien de moins qu’un acte de la toute-puissance de Dieu pour
lier ensemble ces deux choses hétérogénes. Telle est la conception de lesprit
qui sert de base au supranaturalisme. Qu’on le reconnaisse ou non, elle est
impliquée dans la théologie chrétienne traditionnelle, car le méme dualisme



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 224

de I’ame et du corps, congus comme deux principes séparables, se retrouve
dans la relation que cette théologie statue entre Dieu et I'univers. Celle-ci
est imaginée sur le modéle de celui-la. Le surnaturel prend alors la forme du
miracle. Il est lacte d’une personnalité surhumaine intervenant dans le
monde inférieur » (p. 177). « A la conception qu’il se fait de Pesprit il con-
vient d’en substituer une autre. L’esprit n’est pas un étre qui puisse étre
posé a part des autres étres, il apparait comme wune fonction de synthése et un
pouvoir de novation inséparables de Pétre, quoique se manifestant sous des
formes variables au cours du devenir cosmique » (p. 178).

La critique du principe d’autorité revient a la critique du dogmatisme,
dont nous avons longuement parlé : « Quand on va au dela des apparences,
on trouve que l'autorité divise la pensée, et cela irrémédiablement, parce
qu’elle 'oblige & prendre deux attitudes incompatibles a I’égard des normes
qui constituent sa législation interne. Elle entretient un insurmontable con-
flit de méthodes. D'une part, en effet, Phomme qui se sert de sa raison pour
penser doit admettre que la cobérence d'un systéme de jugements est une condi-
tion de sa pleine validité. Mais en se soumettant au dictamen de Pautorité, il
jugera que cest la vérité de certaines doctrines qui fournit la garantie de leur
cobérence. On ne saurait imaginer un plus complet renversement des choses,
une plus radicale perversion de la pensée» (p. 72).

Dans la région intermédiaire et proprement humaine ot nous sommes
placés, il est nécessaire, afin d’ceuvrer efficacement, d’admettre un certain
dualisme et de partir de ld — c’est ce qu’ont toujours fait, avec un sens délicat
des réalités données, avec un sens «réaliste » comme on dit de nos jours,
les peuples méditerranéens, amis de la mesure (le néoplatonisme fait excep-
tion a cause des influences orientales qu’il a subies ; il a rompu, sous la pres-
sion de Pinfinitisme oriental, avec 'axiome grec : fini = parfait). L’homme
est double, né de la cendre des Titans maudits foudroyés par Jupiter, il
posséde en lui des parcelles du divin Dionysos que les Titans avaient dévoré
selon ’admirable mythe grec.

Par contre, les Hindous et les Germains, en métaphysiciens radicaux, —
et a prendre les choses en gros — ont cherché a abolir tout dualisme et ont
affirmé la nécessité d’un monisme absolu : ils se sont placés au point de vue
des exigences métaphysiques ultimes, en cherchant le Urgrund, ce qui revient
a se condamner 4 ne plus comprendre les conditions dans lesquelles nous
sommes obligés de vivre — aussi bien les déclarent-ils illusoires et s’en désin-
téressent-ils. Qu’on songe a l’admirable phalange des mystiques spéculatifs
allemands : Eckart, Suzo, Weigel, Beehme, qui fait revivre la pensée des
Alexandrins, 4 Paudace spéculative des Fichte, Schelling, Hegel, imprégnés
de néoplatonisme, eux aussi. Dans un livre récent, intitulé Les grands pen-
seurs de PInde(t) M. Albert Schweitzer montre la tragique incapacité des
monismes mystiques hindous, qui visent & lunion spirituelle avec Punivers,

(1) Paris, Payot, 1936.

REV. DE THEOL. ET PHIL, — N. S., t. XXVI (N0 108, 1938). 15



226 MAURICE GEX

a4 constituer une éthique, par le fait de leur attitude négative a I’égard de
la vie.

Entre ces positions extrémes, M. Miéville adopte une conception inter-
médiaire et conciliante, car il n’affirme ni 'unité au profit de la diversité, ni
la diversité au profit de I'unité, et 'unité pour lui n’est jamais identité des-
tructrice de différences, mais elle est harmonisation de ces différences. Sans
doute, le principe universel de corrélativité lie, solidarise les notions oppo-
sées Iune 4 lautre, sans proprement les expliguer, et la corrélativité elle-
méme, qu’est-ce qui en rendra compte ? « Concevoir cette réciproque impli-

ation, c’est concevoir le terme dernier auquel s’arréte et se suspend néces-
sairement notre pensée, ce qu’en langage philosophique on appelle 'absolu »
(p- 183). « Aucun de ces aspects de I’Etre universel ne peut étre détaché des
autres ; aucune de ces fonctions n’est lorigine des autres. Elles sont liées,
et le fait de leur liaison est le mystére premier, celui que la pensée rencontre
au bout de toutes ses avenues » (p. 188).

En métaphysique, il est banal de constater qu’on ne peut jamais tout
expliquer : il y a toujours un mystére qu’il faut bien placer quelque part... En
le plagant dans la corrélativité elle-méme, qu’on constate sans ’expliquer,
M. Miéville est parvenu a satisfaire a la fois aux exigences unitaires des mys-
tiques et au respect des réalités « rugueuses » — dirait un William James —
données a notre niveau. Il n’a ni mutilé la richesse du monde, le foisonnement
des étres et des choses qu’il convient d’accueillir avec générosité, ni renoncé,
ce faisant, a un idéal de coordination harmonieuse. L’univers qu’il a dessiné
est d’un seul tenant et d’une trame serrée, chacun des principes fondamen-
taux qui le constitue étant coextensif au tout (p. 240).

Egalement éloigné de P’athéisme et du supranaturalisme, c’est proprement
un humanisme que défend M. Miéville. L’humanisme bien compris ne limite
pas la réalité supréme a I’homme et ne remplace pas la foi en Dieu par la foi
en cet étre fini qu’est ’homme. « La foi dont nous parlions va au deld de
Phomme, elle le dépasse, parce qu’elle Penvisage comme une partie du Tout qui
le conditionne et qui le soutient. Quelle erreur commettent ceux qui opposent
la foi en 'homme et la foi en Dieu ! La foi en ’homme est implicitement foi
en Dieu et la foi en Dieu est implicitement foi en ’homme » (p. 210). « La
pensée de ’homme ne constitue pas un monde fermé a lintérieur duquel on
ne trouverait que de Phumain. Elle va au dela d’elle-méme : la pensée est
le retentissement en I’homme de ce qui dépasse Phomme» (p. 211). « Cest
se faire une fausse idée de Phomme, c’est ’appauvrir et le nier que de ne voir
que ’homme en ’homme. Il y a plus en nous que nous-méme ; nous ne
saurions nous faire une idée trop haute de notre étre » (p. 239).

Pour achever de situer au milien des courants historiques la pensée de
Pauteur, nous signalerons son anti-pragmatisme déclaré. Alors que le pragma-
tisme se définit par la notion d’une vérité qui se conforme a nos désirs, qui
nous adapte mieux a la vie, on peut dire que, par réaction contre cette phi-
losophie « confortable », d’importation anglo-saxonne, qui abandonne toute



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT 227

tenue intellectuelle et toute rigueur rationnelle, M. Miéville donne parfois
Pimpression de douter fortement d’une croyance dans la mesure méme ou elle
est conforme a nos désirs, ou elle satisfait nos impulsions vitales | Beaucoup
trouveront sans doute que I’auteur, par réaction, dépasse quelque peu la
mesure en instituant un pragmatisme retourné ; car si son attitude est abso-
lument légitime dans la recherche scientifique, on peut se demander si elle
Pest toujours en philosophie, ou il s’agit d’envisager des syntheéses concretes :
ne peut-on penser, par exemple, qu’une aspiration humaine profonde doit
posséder quelque fondement objectif, en raison méme de ’harmonie de P’étre
total ? L’existence d’une telle aspiration ne peut fournir, bien entendu, une
solution métaphysique précise, mais elle peut légitimement orienter la
recherche, livrer des intuitions, le tout restant soumis au controle rationnel,
a Pépreuve de cohérence.

Sachons discerner, dans ces excés méme, le témoignage d’une probité vigi-
lante, d’'un amour passionné et ombrageux pour la vérité. La crainte des
accommodements faciles, des complicités affectives, des ldchetés spirituelles,
toute cette belle intransigeance ne va pas, chez M. Miéville, sans une grande
générosité, accueillante aux formes les plus variées que manifeste 1’élan vers
le divin, vers la perfection. L’ceuvre entiére revét un caractére dramatique,
on sent partout une tension héroique, une pureté d’intention et, pour tout
dire, une noblesse qui sont profondément émouvantes.

Nous abandonnons les questions touchant la conception de Dieu, I'immor-
talité de Pame, le probléme du mal, etc. a la critique des philosophes-théolo-
giens, sachant d’ailleurs que certains de ces sujets ne tarderont pas a étre
traités par de plus compétents que nous.

Nous voulons, dans les pages qui suivent, faire porter la critique sur les
notions de créativité et de contingence. Une partie de ce que nous aurions
aimé dire ’a déja été, et mieux que nous n’aurions su le faire nous-méme,
par M. André Burnier, dans son bel article sur le probléme de la liberté (1),
auquel nous souscrivons entiérement.

Notre tiche se trouve, par ce fait, considérablement allégée, mais aussi,
a certains égards, rendue plus délicate. Dans un probléme si ardu, il ne sera
peut-étre pas vain de tenter un éclairage différent de la question, en évitant
toute redite inutile.

Alors que M. André Burnier est parti d’une analyse aigué de la liberté et
créativité chez ’homme, en dégageant le réle primordial de la volonté,
pour s’élever ensuite a des considérations plus générales, et d’ordre cosmique
— ce qui est indubitablement la meilleure méthode, puisque toute concep-
tion de la créativité dans le domaine cosmique est nécessairement congue

(1) Revue de Théologie et de Philosophie, 1938, p. 81-108.



228 MAURICE GEX

comme une transposition de la créativité humaine, qui nous est seule donnée
directement —, nous nous bornerons, et cela a titre de simple complément
a son article, & quelques considérations métaphysiques trés générales, étayées
par des références historiques.

Nous avons conscience de faire a M. Miéville un procés de tendance, ainsi
que cela apparaitra bientdt, aussi devons-nous prendre quelques précautions
pour introduire nos critiques.

L’un des problémes les plus essentiels de la philosophie de tous les temps
est, ainsi que nous I’avons déja dit, celui que pose I'un et le multiple, ces
catégories suprémes par lesquelles chaque philosophe cherche a rendre compte
de Dorganisation du réel en mettant ’accent sur I'une ou I’autre d’entre
elles, en cherchant parfois, par un tour de prestidigitation métaphysique, a
faire sortir, par exemple, la seconde catégorie de la premiére au moyen des
notions de création ex nzhilo ou d’émanation, destinées a surmonter le dua-
lisme redoutable qu’engendre leur opposition réciproque tenace.

Il est possible de caractériser sommairement 'orientation générale de la
philosophie des Grecs jusqu’a nos jours, en disant que la pensée philosophi-
que s’est « délogicisée » par une marche vers une individualisation et tempo-
ralisation croissantes. En d’autres termes, alors que les Grecs concevaient
Pétre réel sur le type de I’étre logique, intemporel, par conséquent substan-
tiel, les modernes lui ont substitué la notion d’étre-activité, ce qui conduit a
considérer le temps, la durée comme non illusoire (activité perceptive et ap-
pétitive des monades de Leibniz, activité constructive de I’esprit chez Kant,
historicisme de Hegel, durée de Bergson).

Luttant contre la tradition substantialiste, M. Léon Brunschvicg dans
les derniéres pages de son ouvrage, Le progrés de la conscience dans la philo-
sophie occidentale, oppose la participation a 'un (ou activité unifiante) a la
participation 4 I’étre(®). Il convient de concevoir, a Pencontre de M. Brun-
schvicg, la notion d’étre comme synthétisant la participation 4 Pun et la
participation 4 la créativité, ces deux participations constituant en quelque
sorte les deux versants, les deux faces solidaires de I’étre(2). Ainsi on échappe
4 un rationalisme étroit au sein duquel jouerait seule la fonction de coordi-
nation, d’unification, sur un divers immuable et brut venu on ne sait d’ou
(incompréhensible choc en retour de ’expérience, chez M. Brunschvicg). La
catégorie de la créativité est destinée a remplacer dans la philosophie moderne
celle de multiplicité ou diversité 3), donnée une fois pour toute, dans le monde

(1) P. 777 ss. ; par participation a ’étre, M. Brunschvicg entend sans doute parti-
cipation & une synthése achevée, statique et fermée sur elle-méme, de laquelle on
déduirait le monde au lieu de le construire peu a peu en tissant un réseau de relations.
— (2) André BURNIER, Les conditions métaphysiques du fonctionalisme, dans la Revue
de théologie et de philosophie, 1937, p. 127. — (3) Le terme de diversité, n’ayant pas
de signification exclusivement quantitative, serait préférable a celui de multiplicité,
mais ce dernier a été consacré par l'usage dans la fagon classique de poser le probléme.



VERS UNE PHILOSOFPHIE DE L’ESPRIT 229

statique des Grecs. Elle signifie une novation, une initiative de I’étre qui
engendre de la diversité ; c’est un principe d’évolution et de différenciation,
la participation a I'un étant source d’involution, d’assimilation.

Ces deux participations jouent toujours d’une fagon parfaitement corréla-
tive, ainsl toute « nouveauté » est en continuité avec ce qui la précéde, est
reliée d’une certaine fagon aux antécédents. Chez Bergson, c’est le pouvoir
de novation qui crée Pirréversibilité de la durée et sa valeur ontologique ;
mais en affirmant la continuité de la durée, Bergson affirme du méme coup
sa participation a 'un. L’élan vital est la manifestation de la créativité dans
le domaine cosmique ou il engendre les espéces vivantes, mais aucune espéce
vivante ne rompt, par son apparition, la continuité de I’évolution biologique.
Bergson s’est incontestablement inspiré des méditations de Plotin, dont il
fait si grand cas, et qu’il a « temporalisées » ou « mobilisées ». Nous lisons
dans les Emnéades ce passage admirable qui contient en puissance tout le
probléme : « Ainsi toutes choses sont le Premier et ne sont pas le Premier ;
elles sont le Premier parce qu’elles en dérivent ; elles ne sont pas le Premier
parce que celui-ci reste en lui-méme, en leur donnant Pexistence. Toutes
choses sont donc comme une Vie qui s’étend en ligne droite ; chacun des
points successifs de la ligne est différent ; mais la ligne entiére est continue.
Elle a des points sans cesse différents ; mais le point antérieur ne périt pas dans
celui qui le suit»(), La ligne dont parle Plotin est une ligne d’émanation
intemporelle : il suffit de supposer qu’elle est temporelle pour obtenir les
caractéristiques de la durée bergsonienne.

Signalons encore les théories contemporaines de I’émergence (Alexander,
de Morgan, etc.) ou Papparition de nouvelles synthéses qualitatives reléve
de la participation a la créativité, et le fait que ces créations ne bouleversent
pas les synthéses déja existantes, mais se bornent 4 les utiliser en se les incor-
porant, exprime la participation a l'un.

Dans les derniers exemples que nous venons de donner il y a collaboration
étroite entre les deux pdles constitutifs de P’étre, mais il est loin d’en étre
toujours ainsi, et cela se comprend aisément : Pesprit humain tend spontané-
ment vers le maximum d’intelligibilité, il s’abandonne tout naturellement
a affirmer le plus possible la participation 4 Pun, principe de toute intelligi-
bilité, 8%l le fait exclusivement, il engendre une philosophie qui est un
« systéme », dans le sens péjoratif du terme. Réserver la place dans une cons-
truction philosophique a la créativité, ce n’est pas expliquer quoi que ce soit,
c’est au contraire marquer les limites de Pexplication, concevoir une pensée
«ouverte » qui n’a pas la prétention de se refermer sur elle-méme a tout prix.
Dans la mesure ou il y a affirmation de la créativité, I’explication céde la
place a la description, a la constatation(2). La créativité, tout comme la

(1) C’est nous qui soulignons. Protin, Ennéades, V, 2, traduction E. Bréhier.
Paris, Les Belles Lettres, 1931, p. 35. — (2) Cf. la description phénoménologique
des philosophes contemporains allemands.



230 MAURICE GEX

liberté qui est la condition de sa manifestation, est un mystére, ainsi que
P’a noté M. André Burnier(t), On ne démontre pas positivement la réalité de
la créativité, pas plus qu’on ne peut Pexpliquer, la « construire » (ce serait
alors la nier!), s1 on admet cette réalité. Inscrite dans I’exercice de toute
activité spirituelle, il se trouve qu’en n’en tenant pas compte, on s’apergoit
que quelque chose d’essentiel a échappé a notre conception du monde : cons-
tatation toute négative.

Nous avons tenu a exposer a notre maniére le probléme général de la créa-
tivité, que 1’on rencontre rarement présenté pour lui-méme dans les ouvrages
de philosophie. Qu’en est-il du livre que nous analysons a 1’égard de ce pro-
bléme ? M. Miéville s’en est abondamment préoccupé : définition de la créa-
tivité, p. 156, 219-220 ; la double participation corrélative est notée, p. 178,
181, 182 et 285 ; prévision et création, p. 91, évolution cosmique créatrice,
p. 179, 227-229.

Et voici maintenant le procés de tendance que nous faisons a M. Miéville.
Quand il s’agit d’afirmations générales, de déclarations de principe, M. Mié-
ville fait la place la plus large a la créativité, mais dans le détail de sa cons-
truction, la créativité finit souvent par étre escamotée. De plus, 'auteur parait
admettre une créativité sans contingence réelle, qui pour nous est une pseudo-
créativité : elle exprimerait Papparition de phénoménes qualitativement nou-
veaux, qui ne se laissent pas déduire des antécédents, mais ceci n’impliquerait
pas que ce nouveau aurait pu étre autre qu’il n’a été ! Tout se passe comme
si la participation a la créativité était une conception tardive qui n’a pu
encore s’incorporer organiquement a la pensée de M. Miéville : partout I’au-
teur est décidé a en tenir le plus grand compte, mais en fait sa pensée penche
a admettre un excés de détermination.

Rien de plus délicat a instruire qu'un procés de tendance : pour produire
toutes les piéces a conviction, il conviendrait de multiplier exagérément les
citations en nuangant sans cesse ses critiques. Ce serait par trop fastidieux.
Nous voulons nous en tenir a4 deux exemples, étant bien entendu que la
base de notre « accusation » est une impression d’ensemble, dont ces exemples
sont une simple illustration. Nous choisissons la définition de la personnalité
et Pimportante note K (p. 281-287), exemples ou cette « chute dans la déter-
mination » — avec élimination corrélative de la créativité — est particulié-
rement nette.

La personnalité humaine est un microcosme, selon ’expression des mysti-
ques spéculatifs ; elle doit donc participer, tout comme la totalité, a la fois
a la créativité et a Punité. Abandonnant, avec M. Miéville (p. 248), la concep-
tion du moi-substance, il reste 4 envisager le moi, avec Leibniz, comme une
activité, Mais dans une philosophie de la totalité, ot Paccent est mis sur les
liaisons, ou I'unité est avant tout le signe de la spiritualité, nous demandons
quelle peut bien étre la réalité distincte du moi (distinction toute relative,
nous le voulons bien) ? Le moi a tendance a se fondre dans la totalité, a en

() Are. cité, p. 93.



VERS UNE PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT 231

étre une simple résultante, si la personnalité est avant fout définie par I'uni-
versalité des normes auxquelles elle participe, comme c’est le cas chez M. Mié-
ville(). La personnalité est si étroitement reliée et de si diverses fagons a
cette totalité qu’elle parait étre dans la situation de ’homme selon Pastro-
logie, dont le destin entier est coordonné d’avance dans le ciel de fagon iné-
luctable. L’individualité n’offre que des caractéres accidentels (naitre avec
telle humeur, avec les yeux bleus ou bruns...) et insuffisants pour différencier
spirituellement les individus les uns des autres (). La seule fagon de constituer
fortement ’idée de personnalité est d’affirmer sa participation a la créativité
(conjointement a la participation a 'unité), c’est-a-dire & un pouvoir de nova-
tion authentique, a des initiatives réelles. Alors seulement on pourra dire
que chaque personnalité posséde une wocation caractéristique, distincte de
toutes les autres, ce qui ne ’empéche nullement de communier avec I'univer-
sel, bien au contraire.

Aprés la citation « d’un vieux texte hindou », M. Miéville écrit, sans contre-
partie aucune : « L’attachement au moi, la plus forte et la derniére chaine a
rompre | Viser au dela de soi, c’est la vraie liberté, la grande sécurité »
(p. 251). D’aprés cette citation, il est clair que pour ’auteur, comme pour
Plotin, le mal métaphysique est cette présomption orgueilleuse de la partie
qui veut se détacher du tout qui la vivifie et étre un tout a elle seule en se
repliant sur elle-méme, en d’autres termes qui veut se comporter comme si
elle était /e tout, racine du mal moral (égoisme) et du mal intellectuel
(erreur). Remarquons que 'on peut exalter le moi en tant qu’il est une
puissance créatrice, dans ce cas il ne rompt pas le contact avec le tout: le
moi devient centre d’un rayonnement fécond qui va jusqu’a la totalité,
qui rejoint les valeurs universelles ; autrement dit encore, la créativité de-
vient instrument d’universalité, multiplie les possibilités de manifestation
de cette derniére, elle va au deld du moi et tout de méme elle est constitutive
du « moi » (3.

(1) Le 18 septembre 1937, aux entretiens d’Oron, M. Miéville définissait la person-
nalité par les trois points suivants : 1. recherche de la continuité, de I'unité dans le
domaine de la pensée et de l'action ; 2. sentiment net des valeurs et de leur hiérar-
chie ; 3. prise de conscience de la solidarité de notre personne avec les autres per-
sonnes, universalisme. Remarquons que 1. et 3. relévent nettement de la participa-
tion a l'unité, quant & 2. il se réclame de la contemplation, non de la créativité,
donc encore de I’assimilation. Si nous nous permettons de faire une telle référence,
cela tient & ce que 'ouvrage que nous analysons ne contient pas de définition pré-
cise de la personnalité; il y a une indication, p. 246. Nous ne doutons pas que
M. Miéville ne puisse citer des textes tendant & infirmer cette définition unilatérale
de la personnalité : mais il s’agit d’un procés de tendance, ne 'oublions pas ! Ainsi,
p- 228, parlant de la pensée humaine, il est dit qu’elle est a la fois inventive et or-
donnatrice. « Des pensées nouvelles peuvent jaillir en nous, des inspirations dont
nous ne connaissons pas toujours l'origine et dont nous avons & éprouver la valeur. »
Cf. encore p. 205 et, au sujet de l'art, p. 237. — (2) Cf. André BurNIER, art. cité,
p. 99-1o1. — (3) M. Miéville, auquel nous avons soumis notre texte, affirme
que cette citation ne condamne pas l'exaltation du moi en tant quil est une



232 MAURICE GEX

Abordons la note K. Nous lisons 4 la page 285 : « Ce qui est nouveau sous
un certain rapport ne Pest pas a tous les points de vue... Quelque réfractaire
a la prévisibilité que soit un événement, ou ’apparition d’une espéce nou-
velle d’étres, nous découvrons toujours aprés coup des liens qui relient le
nouveau a lancien. En cela consiste Iintrinséque rationalité de Détre ».
Nous sommes entiérement d’accord avec M. Miéville : nous lui demandons
simplement d’admettre la réciproque, ce qu’il ne fait pas explicitement. I est
nécessaire d’admettre, s’il y a participation a la créativité dans un processus
donné, qu’il existe symétriquement dans ce processus quelque chose qui ne
peut d’aucune maniére se rapporter a I’ancien, qui est en rupture absolue
avec lul sous un certain rapport, sans cela la créativité ne serait qu’un leurre
et se résorberait en entier dans le pouvoir de coordination, qui seul existerait
réellement : en cela consiste Pintrinséque irrationalité de ’étre (I’étre étant
a la fois rationnel et irrationnel, c’est-a-dire rationnel par un certain coté et
irrationnel par un autre c6té). Sans doute, toute nouveauté, examinée aprés
coup, parait toujours, ainsi que le remarque Pauteur, se raccorder a Pancien,
mais cela tient au fait qu’on veut la raccorder cofite que cofite, qu'on est
de ce fait surtout attentif aux liaisons, a la continuité, a I'identité et qu’on
se garde de porter son attention sur le c6té par lequel il y a rupture, car ce
coté ne satisfait pas la volonté d’intelligibilité. Or, pour nous, ces novations
sur les lignes de créativité ne peuvent étre garanties que par une contingence
objective. « A des degrés divers, la créativité et le déterminisme sont partout »
(p. 286). Certes! et ils ont des droits rigoureusement symétriques. « Cette
constatation équivaut — nous ’avons déja dit — a I’élimination du hasard,
au sens qu’on donne a ce terme, quand on Pentend comme un événement qui
elit pu tout aussi bien étre tout autre, et cela sans cause, — mais elle laisse
subsister des événements fortuits qui résulteraient, selon la définition de Cour-
not, de la rencontre imprévisible de « séries causales indépendantes » (p. 286).
Ici, il faut préciser. Si M. Miéville fait usage de la définition du hasard par
Cournot pour éliminer la contingence objective des phénomeénes comme il le
semble par ce qui suit, nous ne pouvons souscrire a cette conséquence, car
alors le probléme est mal posé. Si nous avons supposé la parfaite symétrie
et solidarité de la créativité et du déterminisme le long de ces lignes causales,
elles sont déja par elles-méme contingentes objectivement, et a fortiors leurs inter-
sectlons seront contingentes. Vous direz que des phénoménes purement mé-
caniques sont prévisibles et par conséquent non-contingents: supposons
alors — pour éviter une discussion sur les lois de probabilité — qu’on ait a

puissance créatrice, tout au contraire : il ne condamne que ce qui a déja été condamné,
p- 196, savoir la tendance du moi & se faire « centre du tout», I'activité créatrice
elle-méme visant au deld du mol, et 1l ajoute qu’il a omis de s’expliquer la-dessus.
Aussi bien notre remarque vise 2 apporter la contre-partie absente, car l'esprit
du lecteur est complétement égaré par «l'aura» du texte hindou qui oriente le
sens de la citation que nous avons faite tout autrement que ne 'entend M. Miéville.



VERS UNE PHILOGSOPHIE DE L’ESPRIT 233

faire 2 des lignes causales passant par des circuits humains, car Phypothese
admise par M. Miéville est qu’il y a a la fois créativité et déterminisme rela-
tifs le long de ces chaines causales. Il parait bien, en rapprochant cette réfé-
rence a Cournot de la note qui se trouve au bas de la page 286, que 'auteur
veut définir une créativité sans contingence objective, c’est-a-dire : lorsqu’il
y a manifestation de créativité, tout de méme les choses n’auraient jamais
pu se passer autrement qu’elles ne se sont passées ! Simplement la prévisi-
bilité ne serait pas possible. Alors le déterminisme n’est plus relatif, comme
M. Miéville Pavait supposé au début, mais absolu(®). Voild exactement ce
que nous avons appelé la chute dans la détermination, doublée de P’élimina-
tion de la créativité ! Le raisonnement que contient cette note n’est pas per-
tinent pour établir Pimpossibilité d’une contingence réelle. Nous lisons : « Le
fait que B ne peut se tirer par déduction logique de A, le fait qu’il est relati-
vement nouveau n’équivaut pas a la supposition que nous ferions en admet-
tant que C pourrait fout aussi bien (C’est-a-dire sans cause) se substituer a
B au moment ot B se produit » (p. 286).

Considérer le fait C globalement et isolément comme pouvant se substituer
a B au moment ou B se produit, c’est introduire une discontinuité radicale,
envisager une créativité fonctionnant seule, sans unification corrélative,
c’est donc sortir des hypothéses admises, mais ce n’est pas prouver 'inanité
d’une contingence objective, se manifestant gvec continuité. Qu’on nous per-
mette une comparaison géométrique. Considérons un trongon de courbe
plane et continue par hypothése, dont les extrémités sont A et B, et soit C
un point arbitraire du plan situé a distances finies de A et de B. Soit mainte-
nant un point B’ infiniment voisin de B, pris sur le dit trongon. II est clair
qu’il est impossible (impossibilité &) de prolonger le trongon A B’ au dela de
B’ en faisant passer la courbe par C, sans qu’il y ait une infinité de points
intermédiaires entre B' et C formant un arc de courbe de longueur finie, si 'on
veut que la courbe soit toujours continue. Mais il est évidemment possible
(possibilité 5) de tracer un autre trongon continu (méme on peut en tracer

(1) 11 s’agit du déterminisme objectif, du déterminisme de fait, la question de la
prévisibilité, relative 4 un état de connaissance, n’ayant rien 4 faire ici. Cf. André
BURNIER, art. cité, p. 106. Supposons en effet, avec M. Miéville, une succession
d’événements manifestant leur participation a la créativité en ce sens que tel évé-
nement sera «nouveau» par rapport aux antécédents car il ne se laissera pas dé-
duire de ces antécédents, bien qu’objectivement il soit déterminé (non-contin-
gent). Du point de vue cosmique et métaphysique, il est clair que si I'événement
«nouveau» se produit nécessatrement, cela signifie qu’il est lié, uni rigidement aux
autres, peu importe que cette lialson ne soit pas perceptible 4 la connaissance hu-
maine, que 'événement paraisse contingent relativement a la connalssance que nous
avons des lois qui régissent le processus qui englobe. En conséquence cette « nou-
veauté » reléve de la participation a l'un et il #’y a plus aucune participation a la
créarivieé, puisqu'il n’y a pas contingence objective. Les notions de créativité et
de contingence objective sont pour nous liées entre elles, elles s’impliquent récipro-
quement, alors que ce n’est pas le cas pour M. Miéville.



234 MAURICE GEX

une infinité), qui passe par A et par C, et qui, de plus, ait la méme tangente
en A que le premier trongon.

Cette comparaison est suffisamment claire par elle-méme sans que nous y
insistions. En établissant « ’impossibilité a», qui est réelle, on ne détruit
pas la «possibilité &» Du fait que n’importe quoi ne peut pas succéder a
n’importe quoi, il ne s’ensuit pas que tout est nécessité. Illustrons notre
schéma géométrique au moyen de Iexemple de ’automobile au passage a
niveau, donné par M. André Burnier, et qui a conduit ce dernier a une discus-
sion paralléle a celle que nous faisons (1). L’automobile étant sur le passage a
niveau et le train fongant dessus, disons que nous sommes en B’ : alors on ne
peut éviter B, qui représente la catastrophe. Mais avant d’atteindre le pas-
sage A niveau, nous sommes en A, par exemple, et ’automobiliste peut, par
Pexercice de sa liberté supposée, éviter B en aboutissant a la possibilité C
qui exclut la catastrophe, bien qu’a partir de A il change progressivement
et non brusquement le cours des choses, ce qui est symbolisé dans notre
schéma par la tangente commune, en A, aux deux trongons de courbe. Le
fait qu’une courbe continue commence par se détacher lentement de sa tan-
gente ne ’empéche pas de s’en éloigner beaucoup par la suite.

En résumé, nous ne prétendons pas avoir « prouvé » la réalité de la créa-
tivité basée sur une contingence objective, car cela, nous ’avons déja dit,
est impossible. Nous nous sommes borné a affirmer I’existence de cette créa-
tivité — en montrant qu’elle était plausible — en vue de desserrer I’étreinte
de la détermination universelle et éviter ainsi de choir dans un rationalisme
impénitent que caractériserait ’exclusive participation a la fonction d’unifi-
cation ; nous l’avons fait également dans le but de donner un fondement
métaphysique positif — qui ne soit pas substantialiste, mais fonctionnel —
a la notion de personnalité. Puis nous avons cherché, au terme d’un proceés
de tendance déja suffisamment précisé, a établir qu’on ne peut utiliser les
arguments de M. Miéville pour nier la contingence objective du devenir.

Nous avons librement critiqué les opinions de M. Miéville, car c’est une
réflexion vigilante que lauteur réclame de ses lecteurs, non une adhésion
aveugle. Peu de livres donnent pareillement a penser, remuent avec une telle
vigueur des problémes aussi fondamentaux dans lesquels nous sommes pro-
fondément engagés. Nous souhaitons que ce beau livre continue sa carriére,
qu’il inquiéte les esprits et les améne a repenser les positions toutes faites,
regues de la tradition : puissent-ils le faire avec la probité intellectuelle, le
parfait désintéressement et I’alerte vaillance de Pauteur.

Maurice GEX.
(Y) Are. cite, p. 88.



	Études critiques : vers une philosophie de l'esprit ou de la totalité

