Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Etudes critiques : Galilaa und Jerusalem [Ernst Lohmeyer]
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GALILAA UND JERUSALEM

Ernst LouMEYER, Galilia und Ferusalem. Gottingen, 1936, 104 p. in-8 (For-
schungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments,
herausgegeben von R. Bultmann, Neue Folge, Heft 34).

Parmi les questions que les témoignages évangéliques sur la résurrection
de Jésus posent a l’exégéte et au théologien, I'une des plus déconcertantes
est celle qui 1ésulte de la double localisation des christophanies. D’apreés les
évangiles de Marc, de Matthieu (a I’exclusion de P’apparition aux femmes
considérée assez généralement comme un élément secondaire) et le chapitre
xx1 de Pévangile de Jean, c’est en Galilée, d’aprés Pévangile de Luc et le
chapitre xx de P’évangile de Jean, c’est a Jérusalem que le Ressuscité est
apparu a ses disciples.

Entre les deux traditions le choix, aussi bien que la conciliation, parait
difficile. Parmi les critiques qui choisissent, la plupart donnent la préférence
a la tradition galiléenne ; la tradition jérusalémite n’en serait qu’une « trans-
position », motivée par le fait que c’est a Jérusalem que les disciples se sont
mis & précher la foi a la résurrection, et non en Galilée. Ce raisonnement n’est
pas inattaquable. On peut faire valoir que les documents qui parlent d’appa-
ritions en Galilée ne disent rien d’un ordre de revenir & Jérusalem, et que,
si les christophanies avaient eu lieu en Galilée, c’est 1 que ’Eglise aurait eu
son centre. Il n’est pas étonnant donc qu’un critique aussi érudit et prudent
que Kirsopp Lake, qui a défendu dans plusieurs travaux la thése galiléenne,
se soit rallié finalement a la thése jérusalémite.

Si Pon refuse de choisir entre les deux traditions, on peut, comme certains
conciliateurs intrépides, admettre ’existence d’un endroit nommé Galilée aux
portes méme de Jérusalem, sur le Mont des Oliviers. Mais cette hypothése,
indiquée par Tertullien, ne repose sur aucun indice sérieux.

I1 reste une voie plus difficile & suivre, c’est d’accepter ces deux traditions
topographiques comme des données irréductibles, d’examiner leur significa-
tion théologique particuliére et de rechercher ce qui, fait ou théorie, a pu leur



GALILAA UND FERUSALEM 203

donner naissance. C’est ce que vient de faire M. Ernst Lohmeyer, professeur
a PUniversité de Greifswald, dans une monographie substantielle et sugges-
tive, née de ses recherches en vue des commentaires sur les évangiles synop-
tiques qu’il publie dans la collection Meyer(x).

«Le probléme n’est pas seulement d’ordre topographique ou historique,
mais d’ordre théologique. » Cette affirmation est a la base de toute I’étude
de M. Lohmeyer. Elle I’a entrainé a élargir le débat et a rechercher le réle
que jouent respectivement la Galilée et Jérusalem non seulement dans les
récits d’apparition, mais aussi dans la vie de Jésus et dans le christianisme
primitif.

Par une analyse trés serrée des différents récits d’apparition et des motifs
qui les déterminent, il aboutit a ce premier résultat qu’aux différences topo-
graphiques correspondent des christologies différentes. Les apparitions gali-
léennes des évangiles de Marc et de Matthieu sont congues avant tout comme
des anticipations de la parousie, elles doivent prouver aux croyants que Jésus
a été élevé a la dignité de Kurios et qu’il reviendra « sur les nuées du ciel ».
Les apparitions jérusalémites (et judéenne) de Luc sont, par contre, des
preuves de la réalité de la résurrection et de la messianité de Jésus selon
IEcriture, elles attestent que Jésus est devenu Christos. Si les évangiles —
a Pexception du quatriéme qui témoigne d’une tendance harmonisante — ne
parlent chacun que d’apparitions a un seul endroit, c’est justement parce que
le lieu a ici une valeur christologique exclusive.

De plus, ces deux christologies ont déterminé le cadre que chaque évangé-
liste a donné a la vie de Jésus. Pour Marc, c’est la Galilée qui est le pays de
PEvangile et du Fils de Phomme, le pays choisi par Dieu pour étre le théatre
des révélations eschatologiques. Jérusalem est la ville de la haine contre Jésus,
Jésus ne s’y rend que pour y mourir, et c’est de nouveau en Galilée qu’aprés
sa passion il se manifeste comme Kurios. Matthien a adopté la conception
marcienne et I’a fondée sur ’Ecriture en voyant dans Esaie vii, 23 — 1x,
1, qu’il cite en 1v, 15-16, une prophétie de I’élection de la Galilée. Pour Luc
Jérusalem demeure la ville du Messie, le lieu par conséquent ou le Christ
ressuscité doit se manifester et d’ol son salut doit étre propagé dans tout
Punivers, lorsque dans cette méme Jérusalem il aura répandu son Esprit sur
ses témoins.

Enfin, les deux séries d’apparitions ou les deux christologies représentent
deux mouvements différents au sein de I’Eglise primitive ; ils ont chacun
leur centre géographique et leurs missionnaires: en Galilée, 'ccuvre de
Jésus a été reprise par ses fréres. Comme Jésus Pavait fait, ils ont mis Pac-
cent dans leur prédication sur la parousie prochaine du Fils de ’homme, Sei-
gneur et juge, qui demande des siens 'observation de la loi juive et de com-

(1) Seul a paru jusqu’a présent : Das Evangelium des Markus, Géttingen, 1937
(Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das N. T., begriindet von H.-A.-W. Meyer,
I, 2, 10 Aufl.). Les commentaires de Matthieu et de Luc doivent paraitre incessam-
ment.



204 PHILIPPE-H. MENOUD

mandements qu’il a lui-méme donnés (pauvreté et obligation de le suivre).
Ce qui distingue le christianisme galiléen, c’est donc une christologie et une
eschatologie du Fils de Phomme. A Jérusalem, les disciples de Jésus, aprés
avoir regu PEsprit, ont continué 'ceuvre du Messie roi et sauveur d’Israél, en
préchant sa résurrection «a Jérusalem, en Samarie, et jusqu’aux extrémités
de la terre » (Actes 1, 8), mais non en Galilée, dont Pabsence dans cette énu-
mération est significative. Second centre de la vie de Jésus et second centre
du christianisme naissant, Jérusalem est devenu prépondérant, jusqu’a éclip-
ser la Galilée dont les Actes ne disent autant dire rien, Mais la Galilée n’en
est pas moins la premiére patrie de PEvangile.

Aucun des évangiles canoniques n’appartient en bloc 4 'un ou 4 l'autre
christianisme ; leurs différentes péricopes proviennent des deux milieux qui,
du reste, se sont rapprochés, aprés que Jacques eut succédé a Pierre, parti
en mission, a la téte de ’Eglise, et que I’Eglise de Jérusalem se fut réfugiée a
Pella en terre « galiléenne ».

* *

Cet apergu trés sommaire indiquera pourtant, nous ’espérons, ce qu’il y a
de nouveau, d’ingénieux et aussi de solidement fondé dans la thése de M. Loh-
meyer. Pour Dessentiel, & savoir que les deux traditions, galiléenne et jérusa-
lémite, des apparitions ne peuvent étre ramenées a ’unité ni déduites 'une
de Pautre, mais qu’elles servent d’expression a des courants de pensée dif-
férents au sein du christianisme primitif, on ne peut que donner raison a
M. Lohmeyer. En posant le probléme sur le terrain théologique, il I’a posé
sur son vrai terrain, et son petit livre est de ceux qui apportent beaucoup
en peu de pages, et dont Pétude et la méditation sont de toute maniére trés
profitables.

Mais, étre d’accord avec M. Lohmeyer sur la question de principe, ce n’est
pas le suivre dans tous les détails de sa démonstration, qui doit plus 4 Pesprit
de géométrie qu’a P’esprit de finesse. La nature du sujet et P’état des sources
ne permettent peut-étre pas de tirer des conclusions aussi tranchées. Re-
prendre tous les points de Galilée et Férusalem qui pourraient préter a discus-
sion, nous entrainerait trop loin. Nous nous bornerons a indiquer quelques-
unes des difficultés que parait soulever la notion d’un christianisme galiléen
avec une christologie particuliére.

Quant a Pexistence de communautés chrétiennes en Galilée au premier
siécle, les sources anciennes en disent beaucoup moins que M. Lohmeyer.
Mais leur silence presque complet n’est pas nécessairement la preuve qu’il
n’y a pas eu de christianisme dans cette région a une date trés reculée. Nous
n’avons aucun témoignage direct sur le christianisme égyptien avant le
ITe siécle, alors que de nombreux indices semblent attester que ’Evangile
s’y est implanté d’assez bonne heure. L’hypothése qu’un christianisme gali-
léen aurait été passé sous silence par les auteurs du Nouveau Testament



GALILAA UND JERUSALEM 205

parce qu’il s’écartait de la fol commune, mérite d’étre envisagée. Il serait im-
prudent d’accorder trop de poids a Pargumentum e silentio. Mais admettre
en théorie qu’une forme plus ou moins originale de christianisme ait pu
exister en Galilée, ce n’est pas encore souscrire a la thése de M. Lohmeyer.

Nous sommes peu sensible & Pargument qu’il tire de 'apostrophe « gali-
léen » par laquelle la servante désigne Pierre dans la cour du grand prétre.
Dans la langue des évangiles, dit M. Lohmeyer, le mot galiléen est synonyme
de chrétien, c’est pourquoi la servante peut dire a Pierre: «ta langue te
trahit » ; elle le révéle comme un partisan de Jésus, et c’est Pindice qu’au
moment ou la tradition s’est fixée dans nos évangiles synoptiques, la Galilée
était une ferra christiana. La conclusion dépasse les prémisses. Les Galiléens,
ces provinciaux du nord, servaient de point de mire aux railleries des gens
de Ia capitale, et 'épisode s’explique plus simplement par une allusion a la
prononciation et au dialecte particuliers des Galiléens.

Les chefs du christianisme galiléen sont, dit M. Lohmeyer, les fréres et les
parents de Jésus ; ils tiennent leur charge des liens de parenté qui les unissent
au Seigneur ; ce sont les liens du sang qui leur ont conféré le ministére ecclé-
siastique. L’explication ne parait pas convenir pour Jacques, car Paul
laisse entendre qu’il est devenu chrétien et apétre a la suite d’une apparition
du Ressuscité. L’idée dynastique semble étre apparue relativement tard,
comme un fait plus que comme une théorie, quand IEglise judéochrétienne,
troublée par la mort de Jacques et par les événements politiques, eut a résou-
dre un des plus graves problémes qui puisse se poser 4 un organisme vivant :
celui de la succession du pouvoir. Mais idée dynastique ne joue aucun rdole
du vivant de Paul et de Jacques ; elle est encore vivement combattue, peut-
étre parce qu’elle est nouvelle, au moment ou parait ’évangile de Matthieu,
s’il est vrai que le célebre passage sur la primauté de Pierre (Mat. xvi, 17
et s.) ait été inséré par ’évangéliste pour rappeler que le chef de ’Eglise n’est
pas Jacques ni 'un de ses successeurs, mais Pierre, et cela en vertu d’une
vocation de Jésus. Si donc il a existé un christianisme galiléen dynastique,
ce n’est pas a Porigine méme de ’Eglise qu’il est apparu, mais dans les années
60 a 70, c’est-a-dire a une époque ou le développement de la tradition évangé-
lique était déja trop avancé pour que la christologie particuliére d’un chris-
tianisme galiléen ptt Pinfluencer ; d’autant plus que, dans la thése de M. Loh-
meyer, la christologie galiléenne du Fils de ’homme se trouve déja dans
Pévangile de Marc.

Et ceci nous améne a I’argument capital de M. Lohmeyer en faveur d’un
christianisme galiléen : ’existence au sein du christianisme primitif de deux
christologies différentes : une christologie galiléenne du Fils de 'homme qui
s’exprime dans la formule: Kurios Fesous, et une christologie jérusalémite
du Ressuscité qui confesse Christos Fesous.

Séparer et opposer les deux termes de la confession chrétienne primitive,
Kurios et Christos, que Paul a déja trouvés réunis avant lui dans I'Eglise
(Philip. 11, 11, cf. Actes 11, 36) est une hypothése difficile, surtout si, comme



206 PHILIPPE-H. MENOUD

nous le croyons, la synthése entre les notions de Fils de ’homme et de Messie
a été opérée par Jésus lui-méme. Nous avons indiqué déja, dans cette Revue
(p- 118 ss.), en parlant du livre de M. Héring : Le Royaume de Dieu et sa
venue, les raisons qui nous inclinent a conclure en ce sens et nous nous dis-
pensons d’y revenir. Le christianisme primitif a exprimé sa foi christologique
dans des formules trés diverses, sans doute, mais il n’a pas connu de luttes
intestines d’ordre christologique. Les conflits qui ont éclaté entre les apotres
portent sur des questions d’organisation et de gouvernement de I'Eglise.
Aussi M. Lohmeyer ne peut-il s’appuyer que sur les textes d’Hégésippe
qu’Eusébe nous a conservés, et qu’il nous faut revoir rapidement.

D’aprés Hégésippe (Eusébe, Histoire ecclésiastique, 11, 23, 4-18) les Juifs
entraient souvent en discussion avec Jacques en lui posant cette question :
quelle est «la porte » de Jésus ? Ils la lui posent, en particulier, quelques ins-
tants avant son martyre, et Jacques leur répond : « Pourquoi m’interrogez-
vous sur le Fils de ’homme ? 1l est assis au clel a la droite de la Grande
Puissance et il doit venir sur les nuées du ciel ». Nous avons la une parole
modelée sur la déclaration de Jésus au grand prétre (Marc x1v, 62 ; Mat.
xxvi, 64) et le souvenir de la passion apparait encore dans I’acclamation
«Hosanna au fils de David », par laquelle les partisans de Jacques font
écho a sa confession, acclamation identique a la salutation que le peuple
adresse a Jésus entrant a Jérusalem (Mat. xx1, 9). La parole de Jacques
sur le Fils de ’homme est donc moins ’exposé d’une foi christologique parti-
culiére, que la confession-type du martyr chrétien. C’est pourquoi on trouve
déja la méme parole sur les lévres d’Etienne expirant (Actes vi1, 52) ; il est
d’autant plus significatif que le terme Fils de ’homme soit placé dans la
bouche de ce croyant helléniste, que Pexpression qui désigne Dieu dans les
déclarations similaires de Jésus et de Jacques : la Puissance, a disparu de la
confession d’Etienne. Toujours d’aprés Hégésippe, les Juifs ont interrogé
Jacques sur «la porte » de Jésus bien avant son supplice. Or, quand le mar-
tyre n’est pas a I’horizon, Jacques, dans sa réponse, ne parle pas du Fils
de Phomme, il dit seulement : « Jésus est le Sauveur » Et Hégésippe d’ajouter
que plusieurs crurent dés lors que Jésus était le Christ, mais que d’autres
ne voulaient pas croire a la résurrection, qu’en tout cas ceux qui avalent la
foi la tenaient de Jacques (Hist. eccl., 11, 23, 8-9). Or Jacques lui-méme, au
témoignage de Paul (I Cor. xv, 7), est arrivé § la foi aprés que le Ressuscité
lui fat apparu, c’est-a-dire par une expérience analogue a celle de tous les
autres apotres, ce qui suppose dans sa foi christologique un principe fonda-
mental identique. Et le témoignage de Paul doit étre considéré non pas
comme une déduction de sa notion de I"apostolat, mais comme ’affirmation
d’un fait historique, car ce fait seul nous explique que Jacques soit devenu
croyant et qu’il soit devenu chef de I’Eglise & Jérusalem, et non en Galilée,
ou on s’attendrait a le trouver, si la théorie de M. Lohmeyer était rigoureu-
sement conséquente. Or il ne nous semble pas que notre auteur ait expliqué
comment Jacques se trouve 3 Jérusalem. On peut ajouter encore que le té-



GALILAA UND YERUSALEM 207

moignage de Paul, qui ne localise aucune des christophanies, ni la sienne, ni
celle de Pierre, ni celle de Jacques, suffirait 4 montrer qu’une christologie du
Messie n’est pas organiquement liée 4 des christophanies jérusalémites, et
qu’une christologie du Fils de Phomme n’est pas liée a des apparitions en Galilée.

Ce n’est pas seulement pour Paul que le lieu des christophanies est indif-
férent, donc sans valeur spécifique. Méme Luc, qui parait soucieux de montrer
que tous ces faits : christophanies, ascension, don de ’Esprit, ont dii se pas-
ser a Jérusalem, n’a pas pu localiser expressément Papparition a Pierre, et
il P’a glissée comme en marge de la conclusion de Pépisode d’Emmaiis. Il y
a la un indice trés positif qu’a Porigine le probléme du lieu ou s’étaient pro-
duites les apparitions n’a eu aucune importance, car on s’est attaché au fait
lui-méme. On simplifie trop les données du probléme en posant Pantithése :
Galilée- Jérusalem ; nous sommes en présence non pas de deux, mais de trois
solutions possibles.

Si donc le lieu des apparitions était fonction d’une idée christologique, on
s’attendrait ou bien a trouver dans le christianisme primitif au moins trois
christologies différentes, qui correspondraient 4 ces trois étapes de la tradi-
tion : absence de localisation, localisation en Galilée, localisation a Jérusalem.
Ou bien on s’attendrait a ce que toutes les apparitions aient fini par étre
localisées, sous l'influence des deux christologies galiléenne et jérusalémite.
Or il n’en est rien. Il semble méme qu’on ne soit arrivé que peu a peu et
comme en titonnant a trouver des lieux pour les christophanies. La premiére
apparition que Luc raconte en détail, celle I’Emmaiis, a lieu «en chemin »,
ou si Pon veut, dans I'auberge du village, mais de toutes facons dans un
endroit sans valeur théologique. Les apparitions en Galilée sont situées soit
sur une montagne, soit au bord du lac.

C’est la preuve que ce ne sont pas des souvenirs historiques qui sont a
Porigine des localisations, mais des idées théologiques, comme I’a bien montré
M. Lohmeyer. Mais il faut tenir compte de Iétat si mouvant de la tradition,
de ses retours en arriére aussi : ’Evangile de Pierre, qui racontait sans doute
une apparition en Galilée, dit en effet que les disciples sont revenus en larmes
en Galilée aprés la féte de Paques, ce qui contredit au moins deux faits de la
tradition canonique : la résurrection au troisiéme jour et Pavertissement
donné par des messagers célestes aux disciples, qui sont encore a Jérusalem,
que Jésus est ressuscité. Et ’état mouvant de la tradition est un indice que
les idées théologiques qu’elle recouvre étalent elles-mémes mouvantes, non
encore fixées dans des formes stéréotypées. Or I'idée que Jésus était Seigneur
et Christ est apparue en méme temps que la foi a la résurrection dont elle est
la formule, tandis qu’on s’est représenté de fagons trés diverses le processus
de cette glorification de Jésus. Le triomphe de Jésus sur la mort et la place
de cette victoire dans I’histoire du salut s’est exprimé soit par lidée que
Jésus avait été glorifié immédiatement au moment de sa mort, soit par I'idée
de parousie, soit par celle de résurrection, complétée parfois par celle de
Pascension le soir méme de Paques ou aprés un délai plus ou moins long.



208 PHILIPPE-H. MENOUD

Ces différentes représentations, qui théoriquement s’excluent, ont pu
néanmoins étre présentées cdte a cote, car la pensée chrétienne primitive a
da trouver des formules pour exprimer a posterior: des faits et des expériences
vécues ; les solutions ont le caractére d’improvisations. On a eu, en particu-
lier, beaucoup de peine a répartir, pour ainsi dire, 'idée de la glorification
de Jésus entre les deux notions de résurrection et de parousie, et a établir
entre elles des relations de temps et de lieu, car le fait 4 expliquer dépassait
les espérances que les disciples avaient congues du vivant de Jésus et brisait
le cadre de ’eschatologie juive.

Comme on n’avait pas gardé de souvenirs précis sur le théatre des christo-
phanies, on estima, sans doute, 1 ou le triomphe de Jésus fut compris dans
le cadre d’une parousie, que le Christ était apparu en Galilée, & ’endroit méme
de sa premiére manifestation ; tandis que, la ot le triomphe de Jésus fut
pensé dans le cadre de P'idée de résurrection, on conclut qu’il devait étre
apparu la méme ou la mort avait semblé triompher de lui. Seuls les « théo-
logiens » du premier siécle, Paul et le quatriéme évangéliste, ont su coordon-
ner les deux idées de résurrection et de parousie ; or il est significatif que,
pour eux, la localisation ne joue aucun réle : Paul n’en parle pas ; Jean y est,
en fait, indifférent ; seul le contexte indique, lors des apparitions aux disci-
ples du chapitre xx, que nous sommes a Jérusalem, et dans I’épilogue du
chapitre xxr1 Iessentiel n’est pas le lieu ni méme Papparition, mais la mission
d’unique pasteur confiée a Pierre.

Si les différentes localisations recouvraient deux christologies différentes
et deux christianismes distincts, elles auraient joué, dans la pensée et la pré-
dication chrétiennes, un réle prépondérant. Tel n’est pas le cas: I'Eglise
primitive ne s’est pas autrement préoccupée du lieu des apparitions. Elle a
paru a certains moments se diviser sur des questions de personnes, de disci-
pline ou d’organisation, mais elle a toujours et partout préché Christ ressuscité
et annoncé qu’a sa parousie « tout ceil le verrait ». Aucune tendance ni aucune
hérésie primitive n’a jamais mis au centre de son message ’affirmation : c’est
en Galilée, ou: c’est & Jérusalem que Christ est apparu a ses disciples. Il
semble qu’il aurait di en étre ainsi, si les localisations avaient exactement
P'importance que leur attribue M. Lohmeyer.

A cet égard il est instructif de comparer a notre probléme celui du jour
de la mort de Jésus. Le rapprochement est légitime, car les deux chronolo-
gies découlent aussi de points de vue théologiques différents: pour Jean,
Christ est la PAque chrétienne, en ce sens qu’il est I’agneau pascal de la nou-
velle alliance ; il a donc été immolé & I’heure méme ou dans le Temple les
Juifs immolaient Pagneau pascal. Pour les Synoptiques, Christ a institué
lui-méme la PAque de la nouvelle alliance, au moment o1 les Juifs célébraient
la leur(. Or cette divergence a eu les répercussions que l’on sait, d’ordre

(r) Nous comptons revenir prochainement sur la question du jour de la mort de
Jésus et de sa signification théologique.



GALILAA UND ¥ERUSALEM 209

chronologique, littéraire et liturgique, jusque dans PEglise du IIe siécle. Les
traditions galiléenne et jérusalémite des apparitions n’ont pas eu de consé-
quences aussi lointaines, parce qu’elles ne représentent pas, au fond, deux
christologies ni deux christianismes, mais une méme idée christologique : le
triomphe de Jésus, et que pour illustrer cette idée, c’est tantét la notion
de parousie, tantét la notion de résurrection qui Pemporte.

Bref, ce sont, nous semble-t-il, des raisons d’ordre eschatologique plutdt
que des raisons d’ordre christologique qui auraient conduit les premiers chré-
tiens a situer a deux endroits différents les apparitions du Ressuscité, Si nous
ne suivons pas M. Lohmeyer jusqu’au bout, nous estimons pourtant que la
pensée maitresse de son livre, que le probléme est d’ordre théologique, doit
étre retenue. Car seule elle permet, sinon de résoudre de maniére absolument
satisfaisante une question qui, par quelque aspect, restera toujours obscure,
du moins de comprendre qu’on ait pu placer le théatre des christophanies en
Galilée et 3 Jérusalem.

Philippe-H. MENOUD.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, S., f. XxxvI (N° 108, 1938). 14



	Études critiques : Galiläa und Jerusalem [Ernst Lohmeyer]

