
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Études critiques : Galiläa und Jerusalem [Ernst Lohmeyer]

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GALILÄA UND IERUSALEM

Ernst Lohmeyer, Galiläa und Jerusalem. Göttingen, 1936, 104 p. in-8
(Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments,
herausgegeben von R. Bultmann, Neue Folge, Heft 34).

Parmi les questions que les témoignages évangéliques sur la résurrection
de Jésus posent à l'exègète et au théologien, l'une des plus déconcertantes

est celle qui résulte de la double localisation des christophanies. D'après les

évangiles de Marc, de Matthieu (à l'exclusion de l'apparition aux femmes
considérée assez généralement comme un élément secondaire) et le chapitre
xxi de l'évangile de Jean, c'est en Galilée, d'après l'évangile de Luc et le

chapitre xx de l'évangile de Jean, c'est à Jérusalem que le Ressuscité est

apparu à ses disciples.
Entre les deux traditions le choix, aussi bien que la conciliation, paraît

difficile. Parmi les critiques qui choisissent, la plupart donnent la préférence
à la tradition galiléenne ; la tradition jérusalémite n'en serait qu'une «

transposition », motivée par le fait que c'est à Jérusalem que les disciples se sont
mis à prêcher la foi à la résurrection, et non en Galilée. Ce raisonnement n'est

pas inattaquable. On peut faire valoir que les documents qui parlent d'apparitions

en Galilée ne disent rien d'un ordre de revenir à Jérusalem, et que,
si les christophanies avaient eu lieu en Galilée, c'est là que l'Eglise aurait eu

son centre. Il n'est pas étonnant donc qu'un critique aussi érudit et prudent
que Kirsopp Lake, qui a défendu dans plusieurs travaux la thèse galiléenne,
se soit rallié finalement à la thèse jérusalémite.

Si l'on refuse de choisir entre les deux traditions, on peut, comme certains
conciliateurs intrépides, admettre l'existence d'un endroit nommé Galilée aux

portes même de Jérusalem, sur le Mont des Oliviers. Mais cette hypothèse,
indiquée par Tertullien, ne repose sur aucun indice sérieux.

Il reste une voie plus difficile à suivre, c'est d'accepter ces deux traditions
topographiques comme des données irréductibles, d'examiner leur signification

théologique particulière et de rechercher ce qui, fait ou théorie, a pu leur



GALILÄA UND JERUSALEM 203

donner naissance. C'est ce que vient de faire M. Ernst Lohmeyer, professeur
à l'Université de Greifswald, dans une monographie substantielle et suggestive,

née de ses recherches en vue des commentaires sur les évangiles synoptiques

qu'il publie dans la collection MeyerM.
« Le problème n'est pas seulement d'ordre topographique ou historique,

mais d'ordre théologique. » Cette affirmation est à la base de toute l'étude
de M. Lohmeyer. Elle l'a entraîné à élargir le débat et à rechercher le rôle

que jouent respectivement la Galilée et Jérusalem non seulement dans les

récits d'apparition, mais aussi dans la vie de Jésus et dans le christianisme
primitif.

Par une analyse très serrée des différents récits d'apparition et des motifs
qui les déterminent, il aboutit à ce premier résultat qu'aux différences
topographiques correspondent des christologies différentes. Les apparitions gali-
léennes des évangiles de Marc et de Matthieu sont conçues avant tout comme
des anticipations de la parousie, elles doivent prouver aux croyants que Jésus

a été élevé à la dignité de Kurios et qu'il reviendra « sur les nuées du ciel ».

Les apparitions jérusalémites (et judéenne) de Luc sont, par contre, des

preuves de la réalité de la résurrection et de la messianité de Jésus selon

l'Ecriture, elles attestent que Jésus est devenu Christos. Si les évangiles —
à l'exception du quatrième qui témoigne d'une tendance harmonisante — ne

parlent chacun que d'apparitions à un seul endroit, c'est justement parce que
le lieu a ici une valeur christologique exclusive.

De plus, ces deux christologies ont déterminé le cadre que chaque évangéliste

a donné à la vie de Jésus. Pour Marc, c'est la Galilée qui est le pays de

l'Evangile et du Fils de l'homme, le pays choisi par Dieu pour être le théâtre
des révélations eschatologiques. Jérusalem est la ville de la haine contre Jésus,

Jésus ne s'y rend que pour y mourir, et c'est de nouveau en Galilée qu'après
sa passion il se manifeste comme Kurios. Matthieu a adopté la conception
marcienne et l'a fondée sur l'Ecriture en voyant dans Esaïe vm, 23 — ix,
1, qu'il cite en iv, 15-16, une prophétie de l'élection de la Galilée. Pour Luc
Jérusalem demeure la ville du Messie, le lieu par conséquent où le Christ
ressuscité doit se manifester et d'où son salut doit être propagé dans tout
l'univers, lorsque dans cette même Jérusalem il aura répandu son Esprit sur
ses témoins.

Enfin, les deux séries d'apparitions ou les deux christologies représentent
deux mouvements différents au sein de l'Eglise primitive ; ils ont chacun
leur centre géographique et leurs missionnaires : en Galilée, l'œuvre de

Jésus a été reprise par ses frères. Comme Jésus l'avait fait, ils ont mis l'accent

dans leur prédication sur la parousie prochaine du Fils de l'homme,
Seigneur et juge, qui demande des siens l'observation de la loi juive et de com-

Seul a paru jusqu'à présent : Das Evangelium des Markus, Göttingen, 1937
(Kritisch-exegetischer Kommentar über das N. T., begründet von H.-A.-W. Meyer,
I, 2, 10 Aufl.). Les commentaires de Matthieu et de Luc doivent paraître incessamment.



2o4 PHILIPPE-H. MENOUD

mandements qu'il a lui-même donnés (pauvreté et obligation de le suivre).
Ce qui distingue le christianisme galiléen, c'est donc une christologie et une
eschatologie du Fils de l'homme. A Jérusalem, les disciples de Jésus, après
avoir reçu l'Esprit, ont continué l'œuvre du Messie roi et sauveur d'Israël, en

prêchant sa résurrection « à Jérusalem, en Samarie, et jusqu'aux extrémités
de la terre » (Actes i, 8), mais non en Galilée, dont l'absence dans cette
enumeration est significative. Second centre de la vie de Jésus et second centre
du christianisme naissant, Jérusalem est devenu prépondérant, jusqu'à éclipser

la Galilée dont les Actes ne disent autant dire rien. Mais la Galilée n'en
est pas moins la première patrie de l'Evangile.

Aucun des évangiles canoniques n'appartient en bloc à l'un ou à l'autre
christianisme ; leurs différentes péricopes proviennent des deux milieux qui,
du reste, se sont rapprochés, après que Jacques eut succédé à Pierre, parti
en mission, à la tête de l'Eglise, et que l'Eglise de Jérusalem se fut réfugiée à

Pella en terre « galiléenne ».

Cet aperçu très sommaire indiquera pourtant, nous l'espérons, ce qu'il y a

de nouveau, d'ingénieux et aussi de solidement fondé dans la thèse de M.

Lohmeyer. Pour l'essentiel, à savoir que les deux traditions, galiléenne et
jérusalémite, des apparitions ne peuvent être ramenées à l'unité ni déduites l'une
de l'autre, mais qu'elles servent d'expression à des courants de pensée
différents au sein du christianisme primitif, on ne peut que donner raison à

M. Lohmeyer. En posant le problème sur le terrain théologique, il l'a posé

sur son vrai terrain, et son petit livre est de ceux qui apportent beaucoup
en peu de pages, et dont l'étude et la méditation sont de toute manière très

profitables.
Mais, être d'accord avec M. Lohmeyer sur la question de principe, ce n'est

pas le suivre dans tous les détails de sa démonstration, qui doit plus à l'esprit
de géométrie qu'à l'esprit de finesse. La nature du sujet et l'état des sources
ne permettent peut-être pas de tirer des conclusions aussi tranchées.

Reprendre tous les points de Galilée et Jérusalem qui pourraient prêter à discussion,

nous entraînerait trop loin. Nous nous bornerons à indiquer quelques-
unes des difficultés que paraît soulever la notion d'un christianisme galiléen
avec une christologie particulière.

Quant à l'existence de communautés chrétiennes en Galilée au premier
siècle, les sources anciennes en disent beaucoup moins que M. Lohmeyer.
Mais leur silence presque complet n'est pas nécessairement la preuve qu'il
n'y a pas eu de christianisme dans cette région à une date très reculée. Nous
n'avons aucun témoignage direct sur le christianisme égyptien avant le

IIe siècle, alors que de nombreux indices semblent attester que l'Evangile
s'y est implanté d'assez bonne heure. L'hypothèse qu'un christianisme galiléen

aurait été passé sous silence par les auteurs du Nouveau Testament



GALILÄA UND JERUSALEM 205

parce qu'il s'écartait de la foi commune, mérite d'être envisagée. Il serait
imprudent d'accorder trop de poids à Yargumentum e silentio. Mais admettre
en théorie qu'une forme plus ou moins originale de christianisme ait pu
exister en Galilée, ce n'est pas encore souscrire à la thèse de M. Lohmeyer.

Nous sommes peu sensible à l'argument qu'il tire de l'apostrophe « galiléen

» par laquelle la servante désigne Pierre dans la cour du grand prêtre.
Dans la langue des évangiles, dit M. Lohmeyer, le mot galiléen est synonyme
de chrétien, c'est pourquoi la servante peut dire à Pierre : « ta langue te
trahit » ; elle le révèle comme un partisan de Jésus, et c'est l'indice qu'au
moment où la tradition s'est fixée dans nos évangiles synoptiques, la Galilée
était une terra Christiana. La conclusion dépasse les prémisses. Les Galiléens,
ces provinciaux du nord, servaient de point de mire aux railleries des gens
de la capitale, et l'épisode s'explique plus simplement par une allusion à la

prononciation et au dialecte particuliers des Galiléens.
Les chefs du christianisme galiléen sont, dit M. Lohmeyer, les frères et les

parents de Jésus ; ils tiennent leur charge des liens de parenté qui les unissent

au Seigneur ; ce sont les liens du sang qui leur ont conféré le ministère
ecclésiastique. L'explication ne paraît pas convenir pour Jacques, car Paul
laisse entendre qu'il est devenu chrétien et apôtre à la suite d'une apparition
du Ressuscité. L'idée dynastique semble être apparue relativement tard,
comme un fait plus que comme une théorie, quand l'Eglise judéochrétienne,
troublée par la mort de Jacques et par les événements politiques, eut à résoudre

un des plus graves problèmes qui puisse se poser à un organisme vivant :

celui de la succession du pouvoir. Mais l'idée dynastique ne joue aucun rôle
du vivant de Paul et de Jacques ; elle est encore vivement combattue, peut-
être parce qu'elle est nouvelle, au moment où paraît l'évangile de Matthieu,
s'il est vrai que le célèbre passage sur la primauté de Pierre (Mat. xvi, 17

et s.) ait été inséré par l'évangéliste pour rappeler que le chef de l'Eglise n'est

pas Jacques ni l'un de ses successeurs, mais Pierre, et cela en vertu d'une
vocation de Jésus. Si donc il a existé un christianisme galiléen dynastique,
ce n'est pas à l'origine même de l'Eglise qu'il est apparu, mais dans les années

60 à 70, c'est-à-dire à une époque où le développement de la tradition évangélique

était déjà trop avancé pour que la christologie particulière d'un
christianisme galiléen pût l'influencer ; d'autant plus que, dans la thèse de M.

Lohmeyer, la christologie galiléenne du Fils de l'homme se trouve déjà dans

l'évangile de Marc.
Et ceci nous amène à l'argument capital de M. Lohmeyer en faveur d'un

christianisme galiléen : l'existence au sein du christianisme primitif de deux

christologies différentes : une christologie galiléenne du Fils de l'homme qui
s'exprime dans la formule : Kurios Jesous, et une christologie jérusalémite
du Ressuscité qui confesse Christos Jesous.

Séparer et opposer les deux termes de la confession chrétienne primitive,
Kurios et Christos, que Paul a déjà trouvés réunis avant lui dans l'Eglise
(Philip, n, il, cf. Actes n, 36) est une hypothèse difficile, surtout si, comme



2o6 PHILIPPE-H. MENOUD

nous le croyons, la synthèse entre les notions de Fils de l'homme et de Messie

a été opérée par Jésus lui-même. Nous avons indiqué déjà, dans cette Revue

(p. 118 ss.), en parlant du livre de M. Héring : Le Royaume de Dieu et sa

venue, les raisons qui nous inclinent à conclure en ce sens et nous nous

dispensons d'y revenir. Le christianisme primitif a exprimé sa foi christologique
dans des formules très diverses, sans doute, mais il n'a pas connu de luttes
intestines d'ordre christologique. Les conflits qui ont éclaté entre les apôtres

portent sur des questions d'organisation et de gouvernement de l'Eglise.
Aussi M. Lohmeyer ne peut-il s'appuyer que sur les textes d'Hégésippe
qu'Eusèbe nous a conservés, et qu'il nous faut revoir rapidement.

D'après Hégésippe (Eusèbe, Histoire ecclésiastique, II, 23, 4-18) les Juifs
entraient souvent en discussion avec Jacques en lui posant cette question :

quelle est « la porte » de Jésus Ils la lui posent, en particulier, quelques
instants avant son martyre, et Jacques leur répond : « Pourquoi m'interrogez-
vous sur le Fils de l'homme Il est assis au ciel à la droite de la Grande
Puissance et il doit venir sur les nuées du ciel ». Nous avons là une parole
modelée sur la déclaration de Jésus au grand prêtre (Marc xiv, 62 ; Mat.

xxvi, 64) et le souvenir de la passion apparaît encore dans l'acclamation
« Hosanna au fils de David », par laquelle les partisans de Jacques font
écho à sa confession, acclamation identique à la salutation que le peuple
adresse à Jésus entrant à Jérusalem (Mat. xxi, 9). La parole de Jacques
sur le Fils de l'homme est donc moins l'exposé d'une foi christologique
particulière, que la confession-type du martyr chrétien. C'est pourquoi on trouve
déjà la même parole sur les lèvres d'Etienne expirant (Actes vu, 52) ; il est
d'autant plus significatif que le terme Fils de l'homme soit placé dans la
bouche de ce croyant helléniste, que l'expression qui désigne Dieu dans les

déclarations similaires de Jésus et de Jacques : la Puissance, a disparu de la
confession d'Etienne. Toujours d'après Hégésippe, les Juifs ont interrogé
Jacques sur « la porte » de Jésus bien avant son supplice. Or, quand le martyre

n'est pas à l'horizon, Jacques, dans sa réponse, ne parle pas du Fils
de l'homme, il dit seulement : « Jésus est le Sauveur ». Et Hégésippe d'ajouter
que plusieurs crurent dès lors que Jésus était le Christ, mais que d'autres
ne voulaient pas croire à la résurrection, qu'en tout cas ceux qui avaient la

foi la tenaient de Jacques (Hist, eccl., n, 23, 8-9). Or Jacques lui-même, au

témoignage de Paul (I Cor. xv, 7), est arrivé à la foi après que le Ressuscité

lui fût apparu, c'est-à-dire par une expérience analogue à celle de tous les

autres apôtres, ce qui suppose dans sa foi christologique un principe
fondamental identique. Et le témoignage de Paul doit être considéré non pas
comme une déduction de sa notion de l'apostolat, mais comme l'affirmation
d'un fait historique, car ce fait seul nous explique que Jacques soit devenu

croyant et qu'il soit devenu chef de l'Eglise à Jérusalem, et non en Galilée,
où on s'attendrait à le trouver, si la théorie de M. Lohmeyer était rigoureusement

conséquente. Or il ne nous semble pas que notre auteur ait expliqué
comment Jacques se trouve à Jérusalem. On peut ajouter encore que le té-



GALILÄA UND JERUSALEM 207

moignage de Paul, qui ne localise aucune des christophanies, ni la sienne, ni
celle de Pierre, ni celle de Jacques, suffirait à montrer qu'une christologie du
Messie n'est pas organiquement liée à des christophanies jérusalémites, et

qu'une christologie du Fils de l'homme n'est pas liée à des apparitions en Galilée.
Ce n'est pas seulement pour Paul que le lieu des christophanies est

indifférent, donc sans valeur spécifique. Même Luc, qui paraît soucieux de montrer
que tous ces faits : christophanies, ascension, don de l'Esprit, ont dû se passer

à Jérusalem, n'a pas pu localiser expressément l'apparition à Pierre, et
il l'a glissée comme en marge de la conclusion de l'épisode d'Emmaüs. Il y
a là un indice très positif qu'à l'origine le problème du lieu où s'étaient
produites les apparitions n'a eu aucune importance, car on s'est attaché au fait
lui-même. On simplifie trop les données du problème en posant l'antithèse :

Galilée-Jérusalem ; nous sommes en présence non pas de deux, mais de trois
solutions possibles.

Si donc le lieu des apparitions était fonction d'une idée christologique, on
s'attendrait ou bien à trouver dans le christianisme primitif au moins trois
christologies différentes, qui correspondraient à ces trois étapes de la tradition

: absence de localisation, localisation en Galilée, localisation à Jérusalem.
Ou bien on s'attendrait à ce que toutes les apparitions aient fini par être
localisées, sous l'influence des deux christologies galiléenne et jérusalémite.
Or il n'en est rien. Il semble même qu'on ne soit arrivé que peu à peu et

comme en tâtonnant à trouver des lieux pour les christophanies. La première
apparition que Luc raconte en détail, celle d'Emmaüs, a lieu « en chemin »,

ou si l'on veut, dans l'auberge du village, mais de toutes façons dans un
endroit sans valeur théologique. Les apparitions en Galilée sont situées soit

sur une montagne, soit au bord du lac.

C'est la preuve que ce ne sont pas des souvenirs historiques qui sont à

l'origine des localisations, mais des idées théologiques, comme l'a bien montré
M. Lohmeyer. Mais il faut tenir compte de l'état si mouvant de la tradition,
de ses retours en arrière aussi : l'Evangile de Pierre, qui racontait sans doute

une apparition en Galilée, dit en effet que les disciples sont tevenus en larmes

en Galilée après la fête de Pâques, ce qui contredit au moins deux faits de la
tradition canonique : la résurrection au troisième jour et l'avertissement
donné par des messagers célestes aux disciples, qui sont encore à Jérusalem,

que Jésus est ressuscité. Et l'état mouvant de la tradition est un indice que
les idées théologiques qu'elle recouvre étaient elles-mêmes mouvantes, non
encore fixées dans des formes stéréotypées. Or l'idée que Jésus était Seigneur
et Christ est apparue en même temps que la foi à la résurrection dont elle est

la formule, tandis qu'on s'est représenté de façons très diverses le processus
de cette glorification de Jésus. Le triomphe de Jésus sur la mort et la place
de cette victoire dans l'histoire du salut s'est exprimé soit par l'idée que
Jésus avait été glorifié immédiatement au moment de sa mort, soit par l'idée
de parousie, soit par celle de résurrection, complétée parfois par celle de

l'ascension le soir même de Pâques ou après un délai plus ou moins long.



2o8 PHILIPPE-H. MENOUD

Ces différentes représentations, qui théoriquement s'excluent, ont pu
néanmoins être présentées côte à côte, car la pensée chrétienne primitive a

dû trouver des formules pour exprimer a posteriori des faits et des expériences
vécues ; les solutions ont le caractère d'improvisations. On a eu, en particulier,

beaucoup de peine à répartir, pour ainsi dire, l'idée de la glorification
de Jésus entre les deux notions de résurrection et de parousie, et à établir
entre elles des relations de temps et de lieu, car le fait à expliquer dépassait
les espérances que les disciples avaient conçues du vivant de Jésus et brisait
le cadre de l'eschatologie juive.

Comme on n'avait pas gardé de souvenirs précis sur le théâtre des

christophanies, on estima, sans doute, là où le triomphe de Jésus fut compris dans
le cadre d'une parousie, que le Christ était apparu en Galilée, à l'endroit même
de sa première manifestation ; tandis que, là où le triomphe de Jésus fut
pensé dans le cadre de l'idée de résurrection, on conclut qu'il devait être

apparu là même où la mort avait semblé triompher de lui. Seuls les

«théologiens » du premier siècle, Paul et le quatrième évangéliste, ont su coordonner

les deux idées de résurrection et de parousie ; or il est significatif que,

pour eux, la localisation ne joue aucun rôle : Paul n'en parle pas ; Jean y est,
en fait, indifférent ; seul le contexte indique, lors des apparitions aux disciples

du chapitre xx, que nous sommes à Jérusalem, et dans l'épilogue du

chapitre xxi l'essentiel n'est pas le lieu ni même l'apparition, mais la mission

d'unique pasteur confiée à Pierre.
Si les différentes localisations recouvraient deux christologies différentes

et deux christianismes distincts, elles auraient joué, dans la pensée et la
prédication chrétiennes, un rôle prépondérant. Tel n'est pas le cas : l'Eglise
primitive ne s'est pas autrement préoccupée du lieu des apparitions. Elle a

paru à certains moments se diviser sur des questions de personnes, de discipline

ou d'organisation, mais elle a toujours et partout prêché Christ ressuscité

et annoncé qu'à sa parousie « tout œil le verrait ». Aucune tendance ni aucune
hérésie primitive n'a jamais mis au centre de son message l'affirmation : c'est
en Galilée, ou : c'est à Jérusalem que Christ est apparu à ses disciples. Il
semble qu'il aurait dû en être ainsi, si les localisations avaient exactement
l'importance que leur attribue M. Lohmeyer.

A cet égard il est instructif de comparer à notre problème celui du jour
de la mort de Jésus. Le rapprochement est légitime, car les deux chronologies

découlent aussi de points de vue théologiques différents : pour Jean,
Christ est la Pâque chrétienne, en ce sens qu'il est l'agneau pascal de la
nouvelle alliance ; il a donc été immolé à l'heure même où dans le Temple les

Juifs immolaient l'agneau pascal. Pour les Synoptiques, Christ a institué
lui-même la Pâque de la nouvelle alliance, au moment où les Juifs célébraient
la leuri1). Or cette divergence a eu les répercussions que l'on sait, d'ordre

(') Nous comptons revenir prochainement sur la question du jour de la mort de

Jésus et de sa signification théologique.



GALILÄA UND JERUSALEM 209

chronologique, littéraire et liturgique, jusque dans l'Eglise du IIe siècle. Les

traditions galiléenne et jérusalémite des apparitions n'ont pas eu de

conséquences aussi lointaines, parce qu'elles ne représentent pas, au fond, deux

christologies ni deux christianismes, mais une même idée christologique : le

triomphe de Jésus, et que pour illustrer cette idée, c'est tantôt la notion
de parousie, tantôt la notion de résurrection qui l'emporte.

Bref, ce sont, nous semble-t-il, des raisons d'ordre eschatologique plutôt
que des raisons d'ordre christologique qui auraient conduit les premiers chrétiens

à situer à deux endroits différents les apparitions du Ressuscité. Si nous

ne suivons pas M. Lohmeyer jusqu'au bout, nous estimons pourtant que la

pensée maîtresse de son livre, que le problème est d'ordre théologique, doit
être retenue. Car seule elle permet, sinon de résoudre de manière absolument
satisfaisante une question qui, par quelque aspect, restera toujours obscure,
du moins de comprendre qu'on ait pu placer le théâtre des christophanies en
Galilée et à Jérusalem.

Philippe-H. MENOUD.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVI (n° Io8, I938). I4


	Études critiques : Galiläa und Jerusalem [Ernst Lohmeyer]

