
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 108

Artikel: Études critiques : les Maccabées

Autor: Nagel, Geo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRITIQUES

LES MACCABEES

Pour qui considère le développement du peuple d'Israël avec le recul de

l'histoire, tous les siècles n'ont pas la même importance, et ce n'est pas
toujours l'éclat extérieur qui en donne la vraie mesure. En un sens, le règne si

brillant de Salomon a moins de valeur que la crise douloureuse de l'exil. C'est

sa religion qui a fait d'Israël un peuple à part ; les heures essentielles de son
histoire, ce sont les crises religieuses successives par lesquelles il a passé. Ce

sont ces heures-là qu'il importe de connaître si nous voulons vraiment pénétrer

l'âme de ce peuple.
Le second siècle avant notre ère est une de ces époques cardinales de l'histoire

d'Israël. Jérusalem s'ouvre largement à l'hellénisme et la foi des pères
court le danger d'y sombrer complètement. Mais au travers des persécutions
et des guerres va naître le judaïsme dans lequel Jésus a vécu. Cette crise

importante est cependant un peu négligée par ceux qui s'occupent de l'histoire

religieuse d'Israël, et cela tient à sa place chronologique. Placés à mi-
chemin entre l'Ancien et le Nouveau Testament, ces événements ne sont
souvent que l'extrême limite jusqu'où vont ceux qui s'occupent de l'Ancien et
la lointaine origine jusqu'où remontent ceux qui étudient le Nouveau. Les

uns, par hâte d'en finir, les autres, par souci d'arriver au centre de leur sujet,
passent rapidement sur ces années-là. Cette période est cependant plus qu'une
fin ou qu'un commencement, c'est une crise, un changement profond d'orientation.

Saisir ce qui s'est exactement passé alors, aide à mieux comprendre
ce qui précède aussi bien que ce qui suit.

Ce sont, en général, des théologiens qui étudient cette période ; ils le font
avec leurs préoccupations tournées soit vers l'Ancien, soit vers le Nouveau
Testament. Il est intéressant au plus haut degré de voir ce sujet abordé par
un helléniste de valeur, M. Bickermann ('), qui apporte à son étude non seulement

la connaissance de toute la littérature hellénistique et la minutie de

l'historien, mais aussi la compréhension des problèmes de foi qui se posent

(i) Elias Bickermann, Der Gott der Makkabäer. Untersuchungen über Sinn und

Ursprung der makkabäischen Erhebung. Berlin, Schocken Verlag, 1937. 182 pages,
2 cartes et 5 figures. 6 RM.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXVI (n° I08, I938Ì. I3



i94 GEO NAGEL

alors. Si importants, en effet, que soient les éléments politiques qui entrent
en jeu, le conflit reste cependant, essentiellement, d'ordre religieux.

L'auteur commence par se livrer à l'étude minutieuse des sources et de

leur valeur respective ; il examine aussi l'interprétation générale de ces

événements au travers des siècles. Ce n'est pas un hors-d'œuvre intéressant mais
secondaire ; nous y saisissons plus clairement, sur un point précis, le subjectivisme

dont font preuve, le plus souvent sans s'en douter, les historiens qui
ne s'attachent pas suffisamment aux sources elles-mêmes, mais qui se laissent
influencer par leurs préjugés ou par les circonstances dans lesquelles ils se

trouvent. Pour les uns, Antiochus est le despote éclairé qui veut faire avancer
la civilisation, même en malmenant un peu brutalement un peuple qui s'obstine

dans sa barbarie; pour d'autres, c'est un monarque totalitaire qui ne veut
laisser aucune liberté à ses sujets ; pour d'autres enfin, c'est le prototype de

l'Antichrist, celui qui persécute l'Eglise avant même qu'elle soit née.

Nos plus anciennes sources, d'ailleurs, ne sont pas à l'abri de cette humaine

partialité. A lire le premier livre des Maccabées, par exemple, on a l'impression

très nette que les Juifs sont les gens les plus pacifiques et que ce sont
toujours les autres qui les attaquent. Dans les fragments d'historiens grecs
conservés par Josephe, ce sont, au contraire, toujours les Juifs qui se

soulèvent et qui sont la cause directe des malheurs qui frappent leur pays. Ces

tendances différentes se montrent aussi dans la manière dont chacun nous raconte
la suite même des événements. En 169 Antiochus IV Epiphane, à court
d'argent comme tous les souverains prodigues de son temps, vient à Jérusalem
et, en pleine paix, il s'empare des trésors du Temple. En 168, à son retour
d'Egypte, il châtie sévèrement la révolte d'une partie de la population juive ;

il prive Jérusalem de ses droits, au profit de la communauté, organisée à la

grecque, qu'il installe dans la citadelle (l'Akra). C'est l'année suivante
seulement, en 167, que commence vraiment la persécution religieuse. Les historiens

juifs nous parlent naturellement du pillage du Temple et des mesures

prises contre Jérusalem, mais ils passent prudemment sous silence la révolte,
cause essentielle de ces mesures. Les historiens grecs, écho de la cour séleucide,
n'oublient pas de mentionner la révolte, mais ils placent le pillage du Temple
après cette révolte pour lui donner une justification acceptable.

Les auteurs juifs, et Daniel en est un bon exemple, ne s'inquiètent pas du

tout des causes des événements ; ils les constatent et ils y voient la main de

Dieu qui châtie son peuple pécheur par l'entremise d'hommes impies. Ce

sont les Grecs qui réclament une interprétation logique des événements,
capable de satisfaire la raison. Bickermann distingue soigneusement chez

eux deux tendances : celle qu'il appelle la « version séleucide » cherche simplement

à mettre sur le dos des Juifs le poids des responsabilités de la guerre —•

préoccupation polémique et apologétique que nous avons trop vue de nos



LES MACCABÉES 195

jours pour que nous soyons étonnés de la retrouver à ce moment-là —l'autre,
qu'il appelle la « version antisémite », nous montre en Antiochus le souverain
éclairé qui veut arracher ses sujets juifs à la barbarie dans laquelle ils sont

plongés. Chose très curieuse à première vue, ce sont des auteurs juifs comme

Josephe ou le second livre des Maccabées qui nous font connaître les

arguments essentiels de leurs adversaires.

L'auteur, qui intitule son ouvrage Le dieu des Maccabées pour bien marquer

l'intérêt religieux de son étude, nous parle essentiellement de la
persécution et ce qui l'a précédée. La révolte de Mattathias et les guerres
conduites par ses fils, dont Judas Maccabée est le plus illustre, restent pratiquement

en dehors de ses investigations. Le titre est cependant tout à fait
justifié, car si la persécution est envisagée sous son vrai angle, la révolte elle-

même se comprend mieux.
La meilleure manière de montrer et la valeur et l'intérêt de cet ouvrage me

semble être de retracer le cours des événements d'après notre auteur, sans

entrer dans le détail de son argumentation, toujours soigneusement étayée.

Après les conquêtes d'Alexandre le Grand, la Syrie et la Palestine ont fait
partie de l'empire lagide durant tout le IIIe siècle. Ces peuples semblent
avoir accepté facilement la domination des Ptolémées. A la fin de ce siècle,
la puissance de l'Egypte commence à décliner, tandis que le royaume séleucide

atteint alors son apogée. Il s'étend de la Perse à l'Asie mineure et il a

beaucoup moins de cohésion que l'empire ptolémaïque dont l'Egypte est le

centre. Les Séleucides ont besoin d'un large débouché sur la Méditerranée ;

la possession de la côte syrienne et phénicienne est nécessaire à la prospérité
du royaume. Après plusieurs échecs, vers 200, Antiochus III le Grand s'empare

définitivement de la Syrie et de la Palestine.
Grâce à Josephe, nous possédons le texte d'un édit qu'Antiochus III

accorda aux Juifs, édit qui nous permet de fixer, sur quelques points essentiels,

la situation juridique de Jérusalem. C'est, semble-t-il, le maintien de la
situation existant à l'époque perse et sous les Ptolémées. Les Juifs de

Jérusalem forment au sein de l'empire un ethnos qui garde son organisation nationale

particulière. A Jérusalem, il n'y a pas de gouverneur syrien ; c'est le

grand prêtre qui fait fonction d'ethnarque, d'intermédiaire entre le peuple

juif et le roi de Syrie ; il est responsable, entre autres, du payement du tribut.
Comme il se doit en un Etat théocratique, le Temple et une grande partie du

clergé jouissent de larges immunités fiscales. Aux yeux des Juifs, le grand
prêtre est l'élu de Dieu et ne tient son pouvoir que de lui ; mais pour le gouvernement

syrien, il n'est qu'un fonctionnaire représentant le roi, révocable au

gré de celui-ci. Cette antinomie de conceptions n'empêcha pas l'organisation

théocratique des Juifs de fonctionner longtemps sans heurt, mais dès

que les vraies difficultés surgirent, ses imperfections et ses dangers se

révélèrent.



i96 GEO NAGEL

Depuis Alexandre le Grand, l'influence hellénique se fait sentir sur le
judaïsme ; les rapports constants entre Jérusalem et l'importante juiverie
d'Alexandrie, au centre même de l'hellénisme, ne pouvaient que favoriser
cette influence. Les Juifs entrent en contact avec une civilisation plus avancée

que la leur, ils commencent aussi à découvrir le vaste monde qu'ils ont
presque complètement ignoré jusque-là.

En 175, Antiochus IV Epiphane monte sur le trône de Syrie. Un des
premiers actes de son gouvernement fut de déposer Onias, grand prêtre de

Jérusalem, et de le remplacer par son frère Jason qui lui promettait un tribut plus
élevé. Jason s'engageait même à verser d'autres sommes d'argent en échange
du droit de construire à Jérusalem un gymnase, vraie cellule de vie grecque,
et de fonder la communauté des Antiochéniens, sorte de corporation de

droit public, jouissant de certains privilèges et tendant à développer dans
la ville la civilisation hellénique et toute la vie de société chère aux cités

grecques d'alors. Ces innovations de Jason ne semblent pas avoir rencontré
la moindre opposition à Jérusalem, et les prêtres ne furent pas les derniers à

s'enthousiasmer pour les jeux de la palestre, au grand scandale de l'auteur du

premier livre des Maccabées. C'était, enfait, une entorse au décret accordé par
Antiochus III qui reconnaissait la loi des pères, c'est-à-dire la Thorah, comme
la seule règle de vie des Juifs. Ce n'est pas de ce côté-là néanmoins que surgirent
les difficultés. Au bout de trois ans déjà, Jason fut déposé ; il avait trouvé en
Ménélas un rival qui, employant les mêmes moyens que lui, sut faire au roi
de plus brillantes promesses. Ménélas n'appartenait pas à la famille dans

laquelle, jusque-là, s'étaient recrutés les grands prêtres. Aux yeux d'Antiochus,

le changement était tout à fait normal, en fait il vint heurter inutilement

la tradition de Jérusalem. Et cela fut d'autant plus vivement ressenti

que Ménélas (à juger, du moins, par nos sources qui proviennent toutes de ses

adversaires) était un homme d'argent ; il abusa de sa situation pour puiser
à son profit dans les richesses du Temple et, peu après, laissa Antiochus piller
complètement le sanctuaire sans opposer la moindre résistance. En 169,

Ménélas ne semble pas avoir été davantage pénétré d'hellénisme que son

prédécesseur Jason ; les mesures prises sous son gouvernement ne sont que le

développement logique de celles qui avaient été prises quelques années auparavant.

Jason devait regretter les avantages de la place perdue et il n'attendait
qu'une occasion d'y revenir. Celle-ci parut surgir en 168 ; cette année-là,
Antiochus était en Egypte où il parle en maître, mais il fut arrêté net dans

ses ambitions par Popilius Lamas, ambassadeur des Romains. Le bruit de sa

mort courut en Palestine et Jason, pour satisfaire ses ambitions personnelles,
eut tôt fait de recruter une bande de mécontents. Il réussit à s'emparer de la

ville et du Temple, mais la citadelle où se trouvait Ménélas lui résista. Il
profita de sa victoire pour se venger cruellement de ses adversaires. A l'arrivée
des troupes syriennes, il dut s'enfuir ; il mourra en exil.

Après une révolte de ce genre, il n'est pas étonnant qu'Antiochus ait châtié
sévèrement la ville rebelle. Pour s'assurer de la fidélité du pays, il démantela



LES MACCABÉES 197

les fortifications de Jérusalem et il édifia une citadelle, l'Akra, située probablement

sur la colline occidentale de Jérusalem ; c'est la forteresse dans laquelle
réside la garnison syrienne, et qui pendant près de vingt ans résistera aux
attaques des Maccabées. Mais, à côté de la garnison, il y a aussi une population

civile qui jouit des droits et des privilèges des villes grecques. Il doit
certainement y avoir des païens, mais la grande majorité de la population
est formée de Juifs, de ceux que nos livres des Maccabées appellent les

« impies », comme s'ils avaient passé entièrement au paganisme. C'est là que
réside Ménélas, le grand prêtre, et une bonne partie du clergé. Ils ne renient

pas leurs traditions, ni surtout leur religion nationale, mais ils entendent suivre

le courant de la civilisation. Après la guerre de 1914, pour être « à la page »,

il fallait chasser les rois de leurs trônes, à ce moment-là il fallait avoir l'organisation

dite démocratique des cités grecques. Si nous avions leur propre témoignage,

nous les verrions certainement se qualifier de Juifs plus fidèles que
ceux qui se grouperont, un peu plus tard, autour des Maccabées.

Antiochus prit une mesure plus grave encore : jusque-là le Temple appartenait

à la nation juive, et la ville sainte était la capitale du petit Etat ;

maintenant c'est la ville grecque qui est capitale et qui a en main l'administration

du Temple. Les privilèges et les immunités fiscales qui lui avaient été

accordés subsistent comme par le passé. Ces mesures n'impliquent aucune

persécution religieuse, ni même aucun changement dans la religion nationale.
A cette époque, plusieurs sanctuaires réputés de l'Orient ont subi pareille
sécularisation. C'est chose toute naturelle aux yeux des souverains qui
peuvent ainsi mieux maintenir sous leur dépendance des localités qui étaient
souvent des foyers de révolte.

Ces mesures sont uniquement politiques et ne touchent pratiquement pas
à la religion, mais celles qui furent prises l'année suivante, en 167, eurent un
tout autre caractère. C'est alors qu'il est possible de parler de persécution
religieuse, mais c'est aussi à leur sujet que les méprises les plus graves ont été

faites par des historiens, faute de connaître les cas analogues assez nombreux

que nous fournit l'histoire des royaumes grecs d'Orient.
Quand nos sources nous disent que le temple de Jérusalem fut consacré à

Zeus Olympios, notre première impression est, tout naturellement, qu'au lieu
de Yahveh, le dieu national des Juifs, on y adore maintenant le grand dieu des

Grecs. La réalité est assez différente. Il ne s'agit pas, en fait, d'un nouveau
dieu adoré, mais d'un simple changement de nom ou, plus exactement, d'un

nom donné à une divinité jusque-là anonyme ; ce n'est donc pas du tout un

changement de religion. Le Dieu que les Juifs, par respect, n'appelaient plus

Yahveh, mais dont ils parlaient en disant le Seigneur, Dieu, le Dieu des Pères

ou le Saint d'Israël, devait dorénavant, dans les actes officiels grecs, être

appelé Zeus Olympios. Ce nom n'était, en réalité, que la transcription en

grec du terme Dieu des cieux, employé très souvent depuis l'époque perse pour
désigner le dieu de Jérusalem. Le temple des Samaritains au mont Garizim

est, à la même époque, consacré à Zeus Xenios, sans que ses fidèles renient le



i98 GEO NAGEL

moins du monde le dieu de leurs pères. Chez les peuples voisins nous voyons
exactement le même phénomène : un marchand tyrien faisant, en grec, une
dédicace à son dieu, l'appelle Héraklès ; s'il la fait en phénicien, il s'adressera

au Baal de Tyr ; dans un cas comme dans l'autre, il s'agit du même dieu, les

noms seuls sont différents.
Si le dieu de Jérusalem reste le même, le Temple a cependant subi des

transformations. Le sanctuaire, pillé entièrement par Antiochus en 169 et

privé de ses ustensiles sacrés, n'a plus rien à cacher. Les portes en ont été
intentionnellement brûlées, les regards du profane peuvent maintenant pénétrer
jusque dans le sanctuaire. Tout le culte se concentre dans le parvis. L'ancien
autel des holocaustes est surmonté d'un autre autel plus petit sur lequel on
offre les sacrifices. Cet autel paraît avoir été considéré, de même que dans

certains cultes syriens ou arabes, comme une représentation de la divinité,
ce qu'étaient déjà autrefois les bétyles des vieux sanctuaires cananéens.

C'est cela qui est pour l'auteur de Daniel, écrivant ses visions au fort de la

persécution, 1'« abomination de la désolation », ou, comme le traduit joliment
Renan, « la crotte malfaisante »G), he culte paraît aussi, à ce moment-là,
consister moins en holocaustes^) qu'en sacrifices joyeux de reconnaissance,

comme dans l'ancien Israël, sacrifices qui s'accompagnaient de festins sacrés.

C'est ce qui fait dire à nos sources que des orgies se célébraient dans le Tem-
ple(3). Il semble bien que dans tout le pays on ait élevé des autels pour ces

sacrifices, rompant ainsi avec le caractère exclusif qu'avait le Temple de

Jérusalem depuis la réforme deutéronomique et surtout depuis le retour de

l'exil.
Mesure plus curieuse encore, et très symptomatique de l'esprit de la

persécution, sur l'autel du Temple on sacrifie des porcs, la bête impure par excellence.

On veut contraindre, de plus, tous les Juifs à manger de la viande de

porc, jugée jusque-là abominable. On leur interdit aussi de faire circoncire
leurs enfants, alors que depuis l'exil cette coutume, pratiquée avec rigueur,
était devenue une des caractéristiques du judaïsme et le vrai signe de l'alliance
entre Dieu et son peuple. On va même jusqu'à interdire la lecture de la Loi et
à punir sévèrement ceux qui en possèdent encore des rouleaux.

Toutes ces mesures sont parfaitement incompréhensibles si elles viennent
d'un souverain grec voulant imposer de force l'hellénisme à ses sujets, comme
nous le dit plus d'une fois l'auteur du premier livre des Maccabées. Aucune
de ces prescriptions n'est proprement grecque. Nulle part ailleurs nous ne

voyons prendre pareilles mesures contre des peuples pratiquant, par exemple,
la circoncision, comme les Juifs. Nous voyons même les Samaritains, englobés

un moment dans la persécution, en être immédiatement exemptés, dès qu'ils
ont prouvé au roi qu'ils n'ont rien de commun avec les Juifs. Si ces mesures

(1) Renan, Histoire du peuple d'Israël, IV, p. 313. — (2) C'est avec le retour de l'exil
que les holocaustes, sacrifices d'expiation, prennent en Israël la première place. —
(3) II Mac. vi, 4. Il est possible, cependant, que la prostitution sacrée ait repris
pied dans le Temple, comme ce fut le cas autrefois (cf. n Rois xxm, 7).



LES MACCABEES 199

sont locales dans leur application, elles doivent aussi provenir des autorités
locales et non pas du gouvernement central. Si paradoxal que cela puisse

paraître à première vue, c'est de Ménélas et de son parti que vient la
persécution. Il faut alors chercher à comprendre comment celui qui devait être le

berger de son peuple put le maltraiter et le persécuter de la sorte.
Ces dirigeants juifs sont nourris d'hellénisme et ils subissent directement et

indirectement l'influence de la culture grecque. Or, pour les historiens et les

philosophes d'alors, le particularisme dont font preuve les Juifs, et qui les

isole du monde, est un signe de barbarie. Pour les Juifs orthodoxes, même
lorsqu'ils ont subi l'influence helléniqued), ce particularisme est, au contraire,
un bienfait de Dieu qui veut ainsi mettre son peuple à l'abri des souillures.
Mais cet isolement devait être douloureusement ressenti par ceux qui
voulaient être en relations avec les autres peuples. Aux yeux des Grecs, la loi de

Moïse était l'œuvre d'un législateur humain ; elle n'était pas plus infaillible ou
divine que celles de Solon ou de Lycurgue. Certains allaient même jusqu'à
déclarer, pour sauvegarder l'autorité de Moïse, que tout ce particularisme
était seulement un développement postérieur. Ce que Moïse avait promulgué,
c'était un culte monothéiste, sans image, sans costume particulier et sans
vaines cérémonies, un culte tout à fait dans l'esprit des philosophes d'alors.

Obliger les Juifs à manger de la viande de porc et à cesser de pratiquer la

circoncision, c'était briser radicalement ce particularisme qui les rendait méprisables

aux yeux des Grecs. C'était, pour ceux qui commandaient, faire œuvre

d'émancipation et de civilisation.
Si cette tentative de réforme avait été faite en une période de calme

politique, elle se serait peut-être imposée peu à peu sans heurt. Mais, au milieu
des difficultés tant personnelles et politiques que religieuses, la question
s'envenima très vite. La rivalité personnelle de Ménélas et de Jason se doubla

rapidement d'une opposition religieuse, avec toute la passion que cela

comporte.

A Jérusalem, les réformes semblent avoir été appliquées sans difficultés.
C'est lorsqu'on voulut les imposer par la force aux gens des environs que la

résistance se marqua nettement : Mattathias assassine un Juif, à l'instant où

il allait sacrifier sur un autel sacrilège, ainsi que l'officier royal qui présidait
à la cérémonie ; ce geste n'était encore qu'une réaction personnelle et n'impliquait

nullement la révolte générale. Elle ne prit ce caractère que du moment
où les « pieux », les Khassidim, se joignirent au mouvement ; c'est alors seulement

que commença une véritable croisade contre les « impies ». Dans leur
lutte les Maccabées employèrent des moyens au moins aussi violents que leurs

adversaires. Judas fut un habile chef de bande qui savait, le moment venu,
galvaniser les énergies de ses partisans ; mais devant des troupes régulières en

nombre suffisant, il était impuissant. Cependant Judas, et ses frères après lui,
surent profiter habilement des difficultés du gouvernement syrien ; plusieurs

(1) Cf. Lettre d'Aristéas, § 142. Kautzsch, Apokryphen, II, p. 17.



zoo GEO NAGEL

prétendants se disputaient le trône, et ils obtinrent des avantages des uns
comme des autres. En louvoyant de la sorte, ils affermirent leur autorité qui,
à plus d'une reprise, avait été chancelante, mais qui finit par s'imposer et ils
assurèrent aux Juifs, avec l'indépendance à peu près totale, un territoire
presque aussi grand que l'ancien royaume de David.

Voilà d'une façon sommaire et un peu schématique, l'histoire de cette
persécution telle que la décrit M. Bickermann. L'auteur nous annonce (p. 7) que
son livre doit précéder la publication d'un commentaire sur les livres des

Maccabées ; nous ne pouvons que nous réjouir de le voir paraître ; étudiés

avec cette méthode probe et solide, ces écrits peuvent encore apporter beaucoup

à l'historien.Si la persécution reste l'élément énigmatique de cette période,
le développement de la révolte elle-même offre un très grand intérêt. A l'origine,

les Maccabées sont soutenus par le parti des Juifs fidèles et étroits, mais
très vite ils se trouveront en opposition avec eux, dès qu'ils exerceront le pouvoir

et se mondaniseront.
Il est regrettable seulement que l'auteur n'ait pas reproduit dans ce travail

les points essentiels des études particulières qu'il avait consacrées auparavant
au décret d'Antiochus III en faveur des JuifsM et à la supplique des Sama-
ritains'2). Le lecteur aurait eu ainsi sous les yeux une documentation plus
complète sur cette période.

En achevant la lecture de cette étude si fouillée, une question vient tout
naturellement à l'esprit : est-ce que les réformes que Ménélas a introduites de

force à Jérusalem ne sont influencées que par l'hellénisme Ne sont-elles pas
aussi, en un sens, un retour aux vieilles coutumes d'Israël, condamnées déjà

par les prophètes et les codes deutéronomique et sacerdotaux Je pense, en

particulier, à la prépondérance que semblent prendre, à ce moment-là, les

sacrifices accompagnés de banquets, ou encore à la pluralité des lieux de culte.
Sur ces points-là ne serait-il pas plus simple d'expliquer les événements par
un retour au passé, favorisé sans doute par des influences syriennes et grecques

L'auteur aurait pu poser la question, mais il est possible que nos sources
soient trop sommaires pour nous permettre de la résoudre avec quelque certitude.

Etudier cet aspect de la question permettrait peut-être de rattacher ces

mesures réformistes à ce que l'on appelle, d'un terme commode, sinon toujours
exact, la « piété populaire » et qui subsiste à travers les siècles, malgré les

efforts des prophètes et des législateurs. La solution de ce petit problème
serait le complément que les théologiens pourraient apporter à l'ouvrage si

consciencieux et si précis de l'helléniste.
Le volume est accompagné de deux cartes et de cinq figures qui complètent

heureusement les démonstrations de l'auteur. Les discussions des points de

détail sont toujours conduites avec netteté et probité et, chose qui n'est pas

(1) Revue des Etudes juives, t. C (1935). — (2) Revue de l'histoire des religions,
t. CXV (1937), p. 188-223.



LES MACCABÉES 201

à dédaigner, la présentation matérielle de l'ouvrage est très claireM ; la tâche
du lecteur en est bien facilitée. Désormais, ceux qui s'intéresseront à cette
période ne pourront pas faire abstraction de l'étude de M. Bickermann, base

solide de toute recherche ultérieure.

L'ouvrage de M. Dorrie sur les Maccabées'2) ne nous parle pas des personnages
que nous avons vu figurer dans l'étude de M. Bickermann comme chefs de la
révolte ; ce ne sont plus les Maccabées de l'histoire, mais ceux de l'Eglise,
s'il est permis de s'exprimer ainsi. Pour l'Eglise, en effet, ce nom de Maccabées

ne s'applique pas essentiellement à Judas Maccabée (le seul qui ait réellement

porté ce surnom, étendu par les historiens à toute sa famille), mais il désigne

surtout ces sept frères qui, par ordre d'Antiochus, subirent le martyre, parce
qu'ils ne voulaient pas renier leur foi pour obéir au roi. Nous avons leur histoire
aux chapitres vi et vu du second livre des Maccabées. Là, ils sont anonymes,
et l'Eglise leur a décerné ce nom de Maccabées qui caractérise bien la période
dans laquelle ils ont vécu ; plus tard chacun d'eux recevra un nom. Ces martyrs,
quoique mis à mort près de deux siècles avant Jésus-Christ, ont été adoptés

par l'Eglise comme des modèles et les prototypes de ses propres martyrs. Au
IVe siècle, presque tous les grands orateurs de la chaire chrétienne leur
consacrent des panégyriques éloquents.

Le second livre des Maccabées, qui nous raconte l'histoire de ces martyrs,
appartient à ce que l'on appelle l'histoire pathétique, parallèle antique de nos

romans historiques. Le quatrième livre des Maccabées part de ce récit et

l'amplifie encore en l'encadrant de réflexions philosophiques. Le texte grec a

eu la curieuse fortune de nous être conservé tantôt dans les exemplaires de la

Bible, tantôt parmi les œuvres de Josephe, à qui certains auteurs anciens

l'attribuent. La traduction latine de cet ouvrage n'avait pas encore été

sérieusement éditée ; on n'en avait guère qu'un texte un peu fantaisiste, remontant à

Erasme. L'étude de cette traduction latine est faite dans le cadre de la grande
édition critique de la LXX, patronnée par la société des sciences de Gœttingue.

C'est dire avec quel soin et quelle minutie le texte est établi, les variantes

notées, et l'index des mots relevé. L'introduction nous renseigne sur les différents

manuscrits de cette œuvre, qui a eu un certain succès dans les couvents
cisterciens, mais qui dans l'hagiographie a été généralement supplantée par
le texte plus simple du second livre des Maccabées.

Geo NAGEL.

(1) Notons quelques fautes d'impression dans les références : p. 28 lire 6, 18, au
lieu de 8, 18 ; p. 93, I Reg. au lieu de II Reg. ; p. 130, Num. 25, 1 au lieu de 35, I. —

Heinrich Dorrie, Passio SS. Machabœorum, die antike lateinische Übersetzung
des IV. Makkabäerbuches. Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu
Göttingen. Phil. Hist. Klasse, Dritte Folge Nr. 22. Göttingen, Vandenhceck et
Ruprecht, 1938, 147 p.


	Études critiques : les Maccabées

