Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 107

Artikel: Etudes critiques : le royaume de Dieu et sa venue [Jean Héring]
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

Jean Hérine, Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur PEspérance de Fésus
et de Papétre Paul. Paris 1937, viii-275 p. in-80, (Etudes d’Histoire et de
Philosophie religieuses publiées par la Faculté de Théologie Protestante de
I"Université de Strasbourg, vol. 35.)

Il est dans P’histoire des origines chrétiennes un probléme qui domine tous
les problémes : A quel titre Jésus a-t-il enseigné ? Quelle conscience a-t-il eue
de sa propre personne ? Les conceptions christologiques de ’Eglise naissante
dérivent-elles directement de ce que Jésus a révélé de lui-méme ou sont-elles
des créations nouvelles et étrangéres, en quelque mesure, a la pensée de
Jésus ? Cest a cette question toujours posée aux exégétes et aux théologiens,
et que de nombreuses publications récentes ont maintenu au premier plan
de Pactualité, que répond M. Jean Héring, professeur & Strasbourg, dans son
dernier livre Le Royaume de Dien et sa venue. M. Héring s’est déja acquis
parmi nous un cercle de lecteurs par des travaux justement remarqués sur
des sujets rarement traités ou encore peu connus du public de langue fran-
caise (1), En abordant dans sa thése de doctorat en théologie un terrain déja
retourné et fouillé en tous sens par les chercheurs, ’éminent théologien s’est
révélé a nouveau comme un esprit perspicace et original, et il n’est pas
exagéré de dire qu’il a renouvelé le sujet.

Déja les mots qui terminent 1’Avant-Propos du livre nous invitent au
voyage par un itinéraire inédit : « Nous ne prétendons en aucune maniére
présenter une étude exhaustive du sujet, mais une véritable thése, c’est-a-dire

N.-B. — Communication présentée a la Société vaudoise de Théologie, le 23 mati
1938.

(1) Etude sur la docirine de la chute et de la préexistence des dmes chez Clément
d’ Alexandrie, Paris 1924 (Bibl. de I'Ecole des Hautes Etudes, Sc. Relig. 38). — Phé-
noménologie et philosophie religicuse : Etude sur la théorie de la connaissance religieuse,

Paris 1926 (Etudes d’Hist. et de Philos. relig. vol. 15).



LE ROTYAUME DE DIEU 119

un ensemble d’affirmations ou d’hypothéses que nous croyons fondées et qui
sont destinées a étre discutées». La thése, auteur la résume comme suit
dans ses conclusions (p. 254) :

« Jésus ne croyait pas a la venue d’un Messie. Jésus croyait a la venue d’un
Homme céleste selon Daniel et Hénoch et a son identité future avec cet
Homme. L’Eglise chrétienne primitive, pour des motifs d’ordre religieux et
apologétiques, considéra Jésus comme ayant été élevé a une dignité messia-
nique spirituelle aprés sa mort. Cette conception se retrouve encore chez
Papétre Paul, qui la combine d’une maniére originale avec celle d’un Homme
céleste préexistant et incarné en Jésus »

Il vaut la peine d’entrer dans le détail de la démonstration, qui comporte
deux parties : « Fésus» et « L’Apétre Paul».

M. Héring aborde le probléme par 1’étude de la position théorique et prati--
que prise par Jésus a ’égard du mal. Jésus y voit I’expression d’une puis-
sance hostile 4 Dieu, qui défigure la création ; seule une rédemption pourra
remédier a la déchéance d’un monde intégre en ses origines. Il en résulte chez
Jésus une conception du monde idéal prisupposé dans la prédication du
Royaume, qui n’est ni entiérement spiritualiste ni uniquement eschatologi-
que. Le Royaume se réalise actuellement en tant que spirituel dans le coeur
des croyants, mais cette réalisation reste partielle. « Le Royaume présent par
rapport au Royaume eschatologique est aussi minime que le grain de sénevé
par rapport a I’arbre » (p. 48).

Ces trois premiers chapitres (Le probléme du mal dans le judaisme, Fésus
et le mal, La notion du Royaume dans la prédication de Fésus) sont particulie-
rement remarquables et resteront 'un des exposés du sujet les plus clairs et
les plus suggestifs que nous ayons en notre langue.

L’étude du réle que Jésus s’attribuait dans la venue du Royaume est plus
difficile, d’abord parce que le judaisme a congu la personne du médiateur
eschatologique sous des formes trés diverses. Par une analyse serrée et péné-
trante des différentes eschatologies messianistes et non messtanistes (chap. 1v),
M. Héring aboutit a distinguer nettement Peschatologie messianiste — pour
laquelle le Messie attendu est un personnage historique commis au salut
d’Israél — de D’eschatologie amthropologigue de Daniel et des Apocalypses,
qui congoit le médiateur comme un Fils-de-’Homme céleste et préexistant.
Les deux notions de Messie et de Fils-de-I’Homme ne se sont jamais rencon-
trées dans le judaisme. « Un Messie céleste et venant sur les nuées est inconnu
et inconcevable dans le judaisme du premier siécle de notre ére, tout comme
d’ailleurs un Messie souffrant » (p. 87).

Jésus se rattache a Peschatologie anthropologique (chap. v: Fésus et le
Fils-de-PHomme). Il a professé sa foi en la venue du Fils-de-"Homme, il a
enseigné I’existence d’un rapport sotériologique entre sa mission terrestre et
la venue de ce Fils-de-I’Homme, et il a laissé entrevoir comme un mystére
qui ne doit pas étre dévoilé brutalement Videntité future entre sa personne
et celle du Fils-de-’Homme.



120 PHILIPPE-H. MENOUD

« A c6té de cette dignité qui suppose l'identité de sa personne avec le prin-
cipe par lequel le monde sera jugé et rénové, la dignité royale de Messie n’est
vraiment que peu de chose, une quantité négligeable » (p. 98). Aussi Jésus
Pa-t-il repoussée (chap. vi: La «conscience messianique » de Fésus) a trois
reprises, d’une maniére catégorique et définitive: devant le grand prétre,
devant Pilate, et déja a Césarée de Philippes, o0 son entretien avec Pierre
montre que le déclarer Messie, c’est commettre erreur la plus grossiére pos-
sible a I’égard du sens de sa mission ; c’est renouveler la tentation satanique
de la royauté terrestre.

Cest PEglise (chap. vir: Messianisme et apologétique) qui a fait de Jésus
glorifié le Messie qui régne dans le ciel en attendant la parousie, et plus tard
Marc, suivi par les autres évangélistes, a messianisé progressivement toute
la vie de Jésus et s’est efforcé de montrer que Jésus lui-méme avait voilé sa
messianité. En agissant ainsi Marc a obéi a des mobiles apologétiques : il a
voulu démontrer aux Juifs que Jésus était non pas le Fils-de-’Homme danié-
lique, peu connu et peu orthodoxe, mais le Messie prédit par les textes vrai-
ment canoniques.

Dans la seconde partie de sa thése (L’ A pétre Paul), M. Héring situe la chris-
tologie et Peschatologie de Papdtre dans I’évolution de la tradition. Il montre
que, si saint Paul développe une christologie moins avancée que celle des
Synoptiques en ce qu’il interpréte la figure de Jésus selon la chair non d’aprés
I'idée messianique, mais a ’aide de la notion d’un Anthropos céleste, préexis-
tant et incarné, distincte de celle de Jésus quoique apparentée a elle, cepen-
dant I’idée messianique n’est pas absente du systéme paulinien. Elle sert a
interpréter théologiquement la situation religieuse unique des chrétiens
«entre deux éres », c’est-a-dire entre la résurrection et la parousie du Christ.
Mais I'idée du Royaume du Fils se combine avec celle de PHomME premier-né
d’entre les morts, auxquels les croyants doivent se rattacher mystiquement
par la foi et par les sacrements, afin de participer a leur tour au salut, lequel
ne pourra se réaliser que par une transformation finale de caractére supra-
cosmique (),

Notre analyse forcément rapide et sommaire ne peut donner qu’une idée
trés approximative des richesses que nous apporte le travail de M. Héring.
Il ne nous est pas possible, en particulier, de nous arréter aux diverses notes
ou remarques qui, 2 la fin de plusieurs chapitres, surtout dans la seconde
partie , signalent « I'utilisation possible par la dogmatique ou la morale chré-
tienne » des idées analysées dans les textes ; on y voit ’exégéte céder la plume
au philosophe phénoménologue, un philosophe curieux aussi bien de I’an-
throposophie de Rudolf Steiner que de la métempsychose du lama Yougden,
et qui reproche 4 la théologie barthienne, aux sculpteurs des cathédrales et a
Charles Péguy une égale incompréhension de saint Paul. Ces notes, «retar-

1. Cf. le résumé de son livre que M. Héring a donné dans la Revue d’bist. et de
philos. relig., 1937, p. 399-400.



LE ROYAUME DE DIEU 121

dataire » ou « prématurée », ouvriront des perspectives toujours intéressantes
et parfois imprévues a qui les méditera consciencieusement, et en se souve-
nant qu’il faut appliquer a M. Héring ce qu’il dit de saint Paul : « ses pensées,
méme lorsqu’elles sont simples, ne sont pas superficielles ».

*
* *

La thése du théologien strasbourgeois nous apparait comme I’enquéte la
plus approfondie et la plus personnelle qu’on ait conduite sur la «conscience
messianique » de Jésus depuis ouvrage célébre de Wrede (1) et elle marquera
sans doute une date.

D’abord, parce qu’elle permet de tenir désormais comme acquis les points
suivants : Pexpression « Fils-de-’Homme » est un titre eschatologique (2);
Jésus lui-méme s’en est servi, vu que les milieux dans lesquels les Evangiles
se sont formés désignalent Jésus par d’autres noms et n’auraient pas inventé
ce terme énigmatique 3), Ni le judaisme orthodoxe ni certains cercles secrets
au sein du judaisme n’ont eu l'idée du Messie souffrant (4),

Mais la thése de M. Héring marquera aussi une date, par ce qu’elle apporte
de nouveau. Baldensperger, il est vrai, avait envisagé lui-méme la solution
que développe son savant successeur. Il pensait que les notes apocalyptiques
sur le Fils-de-’Homme pourraient étre des fragments d’une tradition spéciale,
les éléments d’une doctrine différente de celle du Messie et il concluait par

() W. WreDE, Das Messiasgebeimnis in den Evangelien, 1901, 2. Auf. 1913. Sur cet
ouvrage et les discussions qu'il a provoquées, cf. René Guisan, Le secret messianique,
dans cette Revue, n° 92, 1934, p. 222 s. — (2) Par conséquent la thése de «'erreur de
traduction » qui dut sa fortune au patronage que lui accordérent a la fin du siécle
dernier Wellhausen et Lietzmann, et que G. Dupont avait encore défendue dans sa
thése Le Fils de ' Homme (1924), doit étre définitivement abandonnée. — (3) Cf. dans
le méme sens: G. KirrEL, art. Menschensobn : 11 Im N. T. (Die Religion in Gesch. u.
Gegenwart, 2. Auf. III, 2118 s) ; M. GoguEL, La vie de Fésus, 1932 ; R. Orto, Reich
Gotes und Menschensobn, 1934, etc. — D’autres cependant doutent que Jésus ait
employé I'expression au sens eschatologique (cf. Loisy, La natssance du christia-
nisme, 1933, p. 94 s.) ou le nient expressément (cf. GUIGNEBERT, Fésus, 1933, p-
336). — (4) L’enquéte de M. Héring confirme donc ici le résultat auquel Dalman avait
abouti déja en 1888 et qui s’est imposé dés lors & un nombre de plus en plus grand
d’historiens. Récemment J. Jeremias (Fesus der Weltvollender, 1930, p. 54 s.), suivi
en partie par J. Schniewind dans ses commentaires de Marc (1933) et de Marthieu
(1937) (Das N. T. Deutsch, Bd. I ), a tenté d’établir, sans grand succes, que la notion
du Messie souffrant avait été une doctrine ésotérique dans le bas-judaisme. On peut
noter encore que, dans un article paru trop tard pour que M. Héring pit le consulter,
Paul Seidelin aboutit 4 la méme conclusion ; il concéde cependant, ce qui parait légi-
time, que 'expression « mon Serviteur » a pu prendre un sens messianique avant le
Targum sur le Second-Esaie, mais sans que I'idée de souffrance fiit ajoutée au por-
trait traditionnel du Messie ; Seidelin pense aussi qu’un lien s’est noué dans les Apo-
calypses entre les idées de «serviteur » au sens messianique traditionnel et de « fils-
de-I'homme » (Der Ebed Fabwe und die Messiasgestalt im Fesajatargum, Zeitschrift
fur die neutestl. Wissenschaft, 1936, 194-231. Ce fascicule n’a paru que le 21 aofit

1937).



122 PHILIPPE-H., MENOUD

cette remarque : « Identifier @ priors le Fils-de-’Homme et le Messie, c’est
rétrécir la recherche scientifique et la faire dévier de la ligne droite » (x).
M. Héring s’est engagé résolument dans cette vole, il a tiré les derniéres
conséquences de la distinction entre eschatologies messianiste et anthropo-
logique, et il a fait de cette distinction un principe d’interprétation des textes
évangéliques et pauliniens.

En principe la distinction est tout a fait justifiée, et en la mettant 4 la
base de ses recherches, M. Héring a bien posé le probléme. Il est manifeste
que la notion chrétienne du Messie présuppose la double influence de Pespé-
rance traditionnelle d’Israél et d’une doctrine eschatologique, dont I'origine
premiére demeure mystérieuse, et qui n’est apparue que tardivement dans
le judaisme. Cet état de fait nous ameéne a poser les questions suivantes :
ces deux eschatologies sont-elles restées absolument étrangéres Pune a
l’autre ou bien ont-elles agi I'une sur Pautre par des phénoménes d’endos-
mose qui ont laissé peu de traces dans les textes et qui ont préparé en quelque
mesure la synthése chrétienne ? Et la synthése chrétienne a son tour, qui I’a
opérée, les disciples aprés la résurrection ou déja Jésus lui-méme ? Nous
avons vu que M. Héring admet dans les deux cas le premier terme de Palter-
native. C’est ici qu’il devient difficile de le suivre, et que nous commengons
a mettre de nombreux points d’interrogation dans les marges de son livre.
Nous allons en signaler quelques-uns, pris comme exemples, sans prétendre
du reste résoudre les difficultés du probléme.

*
* %

Y a-t-il des raisons suffisantes de soutenir que les deux figures du Messie
et du Fils-de-’'Homme n’ont pas pu étre conjuguées dans le judaisme pré-
chrétien ? Ni avant Jésus-Christ ni aprés, le judaisme n’a élaboré de théologie
des fins derniéres imposant aux personnages eschatologiques des limites qu’ils
ne franchiraient pas. « La figure du Messie n’était pas claire », dit M. Héring
(p. 57). Celle du Fils-de-’'Homme I’était-elle davantage ? Des épithétes telles
que «PElu», «le Juste», «le Serviteur » paraissent avoir oscillé d’un per-
sonnage a I'autre, d’ou l'on peut déduire qu'un abime ne les séparait pas.

(1) G. BALDENSPERGER, L¢ Fils-de-I' Homme, Rev. d’hist. et de phil. rel., 1923,
p. 266 (étude critique sur 'ouvrage de Dupont signalé plus haut). Dans une série de
conférences organisées pour les pasteurs d’Alsace & I'Université de Strasbourg en
1931, Baldensperger «distinguait nettement entre les notions de Fils-de-I'Homme
et de Messie dans le judaisme de basse époque ainsi que dans les couches les plus
anciennes des traditions synoptiques» (J. HEriNG, Kyrios Anthropos, ibid., 1936,
p- 196). A. von Gall a proposé lui-aussi d’opérer la méme distinction (BAZIAEIA TOY
OEOQY, Eine religionsgeschichtliche Studie 2ur vorkirchlichen Eschatologie, 1926). Enfin
on peut rapprocher des idées de M. Héring la théorie de E. Lohmeyer (Galilia und
Ferusalem, p. 68-79) d’aprés laquelle le christianisme primitif aurait connu deux
types différents de christologie, celle de Galilée qui voit en Jésus le Fils-de-'Homme
et qui remonte a Jésus lui-méme, et celle de Jérusalem qui fait de Jésus le Messie.
Mais pour Lohmeyer 'opposition entre les deux termes n’est pas aussi radicale que
pour Héring (cf. LoMMEYER, Das Evangelium des Markus, 1937, p. 4 et passim).



LE ROTYAUME DE DIEU 123

Ces figures eschatologiques sont des étres trés peu déterminés, doués d’une
assez grande plasticité, et qu’un auteur pouvait revétir de I’expression qui
correspondait a son génie propre. Ne pouvait-on pas donner au Messie une
valeur transcendante qui le rapprochait du Fils-de-’Homme, et au Fils-de-
PHomme un caractére et une action terrestres qui en faisaient un Messie ?

On a pu dire que le Fils-de-I’Homme daniélique avait justement un carac-
tére messianique, et telle est encore opinion du dernier commentateur du
livre de Daniel (. Toutefois nous attacherons plus d’importance au témoi-
gnage du Livre des Paraboles d’Hénoch. Si ces chapitres appellent d’ordinaire
le médiateur céleste Fils-de-I’Homme, ils lui donnent aussi d’autres noms :
PElu, le Fuste, et ils le dépeignent en des termes pour lesquels Kittel a cité
des paralléles dans le Second-Esaie, paralléles que M. Héring nous parait
écarter un peu rapidement. De plus, ce Fils-de-'Homme est appelé Messie
en un passage (xLviil, 10) que M, Héring déclare interpolé (2). Cette conclusion
ne rend peut-étre pas justice au texte. A Pidée exprimée au début du chapitre
(v. 2-7) que les Justes adoreront a la fois le Seigneur des esprits et le Fils-de-
PHomme, fait pendant le plus naturellement du monde (v. 10) le tableau
des malheurs qui frapperont ceux qui auront renié le Seigneur des esprits et
son Messie. On ne peut guére supposer que le mot Messie a été simplement
ajouté au texte, car le parallélisme exigeait ici la présence du médiateur a
c6té de Dieu ; ni qu’il remplace un autre qualificatif, car les manuscrits d’Hé-
noch, par ailleurs si riches en legons aberrantes, sont ici unanimes. On peut
aussi, comme le fait M. Goguel, enfermer les interpolateurs dans le dilemme
suivant : ce texte ne peut pas étre une addition juive anti-chrétienne destinée
a opposer a I'idée chrétienne d’un Fils-de-"'Homme élevé a la transcendance
aprés avoir vécu d’une vie terrestre, celle d’un Messie purement transcendant,
puisque, de Pavis de la grande majorité des critiques, le Livre des Paraboles
d’Hénoch est pré-chrétien ; ce texte ne peut pas étre non plus une interpola-
tion chrétienne, puisque ni la mort du Messie sur la Croix, ni sa résurrection,
bref, rien de spécifiquement chrétien n’y est mentionné (3,

Il ne suffit pas, sans doute, de regarder comme authentique ce texte d’Hé-
noch pour que la thése de M. Héring soit ébranlée ; pourtant ce texte parait
constituer un indice assez sfir qu’il n’y avait pas de séparation absolue entre
les deux grandes figures eschatologiques, et qu’elles pouvaient étre conju-
guées, s’il se trouvait quelqu’un pour les unir.

M. Héring a accentué autant que possible le contraste entre le Messie et le
Fils-de-’Homme, en séparant trés nettement une série de textes qui donnent
a vlo¢ Tod avBpwimou un sens eschatologique, c’est-a-dire qui parlent du Fils-

(1) Aage BEnTzEN, Daniel, 1937 (Handbuch zum A. T.). — (2) Le Messie figure
encore au chap. L1, 4, mais ici 'interpolation est manifeste, c’est pourquoi M. Héring
laisse ce texte de coté. Toutefois on n’en saurait tirer argument en faveur de la these
de l'interpolation en xviir, 10, car les deux passages ne sont pas solidaires. —
(3) Cf. M. GoGUEL, Revue d’bist. et de phil. rel., 1933, p. 436 ; L. DENNEFELD, Le

Messianisme, p. 201, n. 1.



124 PHILIPPE-H. MENOUD

de-’'Homme venant « sur les nuées », d’une autre série de textes dits « thana-
tologiques » qui parlent de la passion et de la résurrection du Fils-de-'Homme;
il n’y aurait pas de pont entre les deux séries, car jamais un texte eschatolo-
gique ne parle de la passion, et jamais un texte «thanatclegique » ne parle
de la venue du Fils-de-PHomme sur les nuées. Jésus employerait donc Pex-
pression Fils-de-’Homme en deux sens différents ; dans les premiers textes
il se présenterait comme médiateur futur seulement ; par les seconds il ne
laisserait qu’entrevoir ce mystére, que ’homme qu’il est, lui Jésus, deviendra
le Fils-de-’'Homme eschatologique.

La distinction, légitime au point de vue formel, est peut-étre subtile quant
au fond, car dans la série « thanatologique » on peut isoler successivement les
textes qui ne parlent que de trahison ou de passion (1), ceux qui parlent de
passion et de résurrection (2), ceux enfin qui ne parlent que de résurrection ().
Ces deux derniers groupes constitueraient une maniére de pont entre la série
proprement « thanatologique » et la série eschatologique, car la résurrection est,
si j’ose dire, une expérience éminemment eschatologique ; et alors Jésus n’aurait
pas usé du terme Fils-de-’Homme en deux sens différents, ce qui serait, il faut
Paccorder a M. Héring, « extrémement curieux » (p. 105), mais se serait pré-
senté comme Fils-de-’Homme dés le temps de sa vie terrestre. Et un Fils-de-
PHomme incarné est plus proche d’un Messie qu’un Fils-de-’Homme céleste.

Il est un texte que M. Héring n’a pas retenu, sauf erreur, et qui pourrait
aussi servir de pont. Dans Matthieu xix, 28, Jésus déclare aux Douze qui
Pont suivi que leur récompense sera de juger, sous la présidence du Fils-de-
IHomme, les douze tribus d’Israél. Ce logion n’est pas lié a son contexte
actuel qui parait rédactionnel @) ; le passage correspondant de Marc (x, 29-30)
est orienté dans une autre direction : il suppose une notion de la rétribution
actuelle et future tout a fait différente et, du reste, il ne parle pas du Fils-de-
PHomme. On peut tenir le texte de Matthieu pour authentique (5), ou du moins
comme appartenant a une tradition trés ancienne ), car son horizon sotériolo-
gique ne dépasse pas le peuple juif. Or ce texte est doublement significatif,
d’abord parce qu’il unit 'idée de la passion du Fils-de-I’'Homme (implicitement
contenue dans Iidée que pour le suivre il faut s’imposer des renoncements) a
son rdle en tant que Glorifié ; ensuite parce que ce Fils-de-’Homme remplit sa
fonction judiciaire dans le champ réservé au Messie d’Israél. Les deux figures
eschatologiques paraissent ici liées I’'une a I’autre. Sile texte avait été « messia-

(1) Marc 1x, 12 ; Marc x, 45 = Mat. xx, 28 ; Marc xiv, 21 = Mat. xxvI, 24 = Luc
xxi11, 22 ; Marc x1v, 41 = Mat. xxvI, 45 ; Mat. xxv1, 2 ; Luc 1x, 44 ; Luc xxi1, 48.
— (2) Marc vi, 31 = Mat. xvi, 21 = Luc1x, 22 ; Marc 1x, 31 = Mat. xvI1, 23. —
(3) Marc 1x, g = Mat. xvi1, 9. — (4) Cf. M. GoGUEL, « Avec des persécutions », Revue
d’hist. et de phil. rel., 1928, p. 271. — (5) Il vaut la peine de noter qu’un critique
comme A. Geethals n’a pas cessé d’apporter des arguments en faveur de I'authen-
ticité (Mélanges d’bistoire du christianisme, t. 111: Fésus a Férusalem (1912), p. 6-9 3
71 5 t. V: Anti-Eisler (1932), p. 67). — (6) Cf. J. ScuniewiNp, Das Evangelium
nach Marthius, 1937, p. 401 (Das N. T. Deutsch, Bd. I).



LE ROYAUME DE DIEU 125

nisé » par 'Eglise, on ne comprendrait pas que « Fils-de-l’Homme » ait subsisté,

Un autre texte, Marc 1x, 12, est d’interprétation difficile dans la thése de
M. Héring. Il affirme que la passion du Fils-de-’'Homme (non du Messie) est
prédite dans ’Ecriture, qui annonce également le sort réservé a Elie (= Jean-
Baptiste). L’explication qu’en donne M. Héring manque de netteté, semble-
t-il. Il y voit une forme primitive de la prédiction de la Passion, il signale la
difficulté qui réside dans le yéypamrar, et il se demande en conclusion §’il ne
faut pas «supposer que dans une source baptiste de ce logion dans son en-
semble (qui dans ce cas ne remonterait pas a Jésus) il ne s’agissait que d’un
seul personnage, a savoir Jean = Enosh ? » (p. 101). 81 M. Héring veut dire
que la source baptiste en appelait a ’Ecriture pour parler de la passion de
Barnasha, le probléme subsiste : I’Ecriture visée ne peut étre qu’un texte de
la Loi ou des Prophétes, qui seuls étalent tenus comme canoniques au temps
de Jésus (p. 116), et ce texte, lui aussi, identifierait implicitement le Fils-de-
PHomme & l'une ou l’autre des figures messianiques pré-daniéliques (1),

Si Jésus lui-méme a répugné a accepter les titres messianiques, c’est qu’il
les considérait non pas comme erronés, mais comme insuffisants et équivoques,
A Césarée de Philippe (Marc vii, 29 s.), Perreur, ce sont les dvBpwmot qui
la commettent en voyant en Jésus Jean-Baptiste ou Elie ou 'un des pro-
phétes ; Pierre, qui voit en lui le Messie attendu par le judaisme, est sur la
bonne voie ; c’est pourquoi il peut recevoir la révélation supréme : Jésus est
Messie en un sens inattendu, il est un Messie qui doit soufrir et ressusciter
pour réaliser le plan de Dieu pour le salut du monde (Je dei providentiel du
verset 31 a toute sa valeur). 11 n’est pas le Roi-Messie, il est le Christ-Fils-
de-’Homme. Matthieu a compris la méme scéne un peu différemment, mais
il aboutit au méme résultat. Selon lui, Jésus proclame Pierre bienheureux,
parce que sa confession n’est pas le fruit de réflexions humaines («ce n’est
pas la chair et le sang... », xv1, 17), mais Pécho d’une révélation divine (« mais
mon Pére qui est dans les cieux »)®@). Christos n’a donc pas ici le sens juif et
politique et ne peut désigner qu’un Messie-Fils-de-P’Homme. Comprendre
que Jésus est le Messie en ce sens-13, c’est ce que Marc et Matthieu appellent
@povelv T& 100 Beod ; et c’est le contraire de @povelv Ta TV dvOpdmwy qui
signifie : ne pas comprendre le sens de la messianité de Jésus et la nécessité
providentielle de ses souffrances (3). Ces textes n’ont plus aucun relief, si Jésus

(1) En tous cas on ne peut éluder la difficulté en parlant d’interpolation, comme
le font la plupart des exégétes (Lohmeyer, Loisy, J. Weiss, etc.), ce qui est arbitraire
vu que le texte paralléle de Mat. xvi1, 11 n’est qu'une simplification du texte mar-
cien. — (2) Cf. Mat. x1, 27 : « Personne n’a une connaissance exacte du Fils excepté
le Pére ». — (3) Cf. Marc vini, 33 = Mat. xvI1, 23 et Marc viy, 27 = Mat. xvi, 13. Chez
les deux évangélistes T TV GvOpwmwy rappelle le Tiva Aéyouaty ol &vOpwmo. I est
important de noter que dans le texte paralléle Luc remplace avBpwiot par 6xhot,
parce qu'il supprime le passage sur les deux @povelv i la fin de I’épisode. A I'époque
ot il écrivait, Luca jugé cette distinction sans objet, parce qu’en effet la foi de I'Eglise
n’avait plus besoin de cette explication. Marc et Matthieu ont préservé la tradition
ancienne et sont 'un et 'autre substantiellement authentiques.



126 PHILIPPE-H. MENOUD

lui-méme ne distingue pas entre deux notions opposées du Messie, afin d’en
revendiquer une.

Or, cette révélation sur le caractére suréminent de la messianité ne peut
étre saisie que par la foi; Jésus ne ’accorde qu’aux croyants. C’est ce qui
explique son attitude devant le grand prétre et devant Pilate. Ensuite, quand
PEglise proclamera, par la prédication du Ressuscité, le vrai caractére de la
«messianité » de Jésus, il n’y aura plus d’équivoque possible, et le titre
Christos subsistera seul au détriment de celui de Fils-de-’Homme.

* *

D’une maniére générale, la thése de la «messianisation » de Jésus par ses
disciples nous parait se heurter a des difficultés psychologiques et historiques
insurmontables. Est-il concevable que I’Eglise ait fait d’un titre que Jésus
aurait repoussé comme satanique le nom méme de son Seigneur ? Sans doute,
Errare bumanum est, mais a ce point ! Dans la résurrection de leur Maitre, les
disciples ont vu la preuve décisive que Dieu avait pris parti pour lui contre
les chefs du judaisme ; ils y ont trouvé la certitude que Jésus avait raison
contre «leurs grands prétres et leurs magistrats » (cf. Luc xx1v, 20), et que
par lui le judaisme était a la fois accompli et dépassé. Comment croire dés
lors qu’ils aient délibérément augmenté la densité juive du Fils-de-I’'Homme
par une messianisation a posterior: ! Pourquoi reconstruire, avec les frais
considérables de la preuve messianique a fournir, des ponts que Jésus lui-
méme aurait coupés en refusant le titre de Messie, pourquoi ne pas précher
un dnthropos céleste plutét qu'un Christ glorifié ? Enfin, comment expliquer
que le spectacle de la passion de celui qu’ils n’auraient connu que comme
Fils-de-PHomme, leur ait suggéré I’idée inouie dans le judaisme d’un Messie
souftrant ?

D’autre part, Jésus, nous dit M. Héring, a été condamné comme blasphé-
mateur, parce que, en parlant du Fils-de-’Homme devant le grand prétre,
«il s’identifie, lui simple mortel, avec une Puissance céleste assise a la droite
de Dieu. Par cette prétention Jésus s’érige en usurpateur non pas contre les
Romains, mais contre Dieu lui-méme ou du moins une de ses hypostases
célestes » (p. 115). Si tel avait été le cas, les Juifs auraient eu deux arguments
capables d’arréter net la propagande de I’Eglise naissante: ils pouvaient
accuser les disciples de partager «I’hérésie anthroposophique» (p. 118) qui
avait conduit Jésus au supplice ; ils pouvaient aussi les accuser de vouloir pré-
senter cette hérésie détestable comme I’accomplissement des espérances tra-
ditionnelles d’Israél. Or la polémique juive anti-chrétienne n’a pas été « anti-
anthroposophique », mais elle a emboité le pas 4 la propagande messianiste
chrétienne, en opposant des arguments anti-messianistes a des arguments
messianistes ; elle s’est engagé dans des discussions, dont on trouve I’écho
dans les Evangiles, sur 'origine judéenne et sur la filiation davidique du
Messie, elle a élaboré finalement — on sait avec quel retard et avec quels
tidtonnements — une théorie ou plutét des théories trés complexes sur un



LE ROYAUME DE DIEU 127

Messie souffrant, précurseur du Messie triomphant. On ne se serait pas donné
tant de peine, si d’un mot on avait pu dénoncer I'imposture des chrétiens qui
voulaient faire d’un Fils-de-I'Homme le Messie d’Israél.

I1 est plus simple de penser que idée nouvelle du Messie-Fils-de-I"'Homme
souffrant a été d’abord celle du Maitre. Elle découle d’ailleurs logiquement de
la notion nouvelle de Dieu qu’il a préchée.

Pour Jésus, Dieu n’est pas le Dieu des justes mais des pécheurs, dont il
veut le salut dans des conditions qui assurent leur relévement, c’est-a-dire
par Pceuvre d’un rédempteur. Et ce rédempteur est Jésus lui-méme, qui
réunit en sa personne les attributs, disséminés auparavant dans les figures
différentes, mais en un certain sens déja convergentes du Serviteur souffrant,
du Fils-de-PHomme et du Messie. Ce n’est donc ni par hasard ni par erreur
que Eglise chrétienne a édifié une christologie et non une anthropologie. Et
ceci vaut pour saint Paul. Pour I’apétre qui connait la doctrine de I’ 4nthropos
— et M. Héring, en montrant que cette doctrine est présupposée dans plu-
sieurs textes capitaux des épitres, en a renouvelé Pexégése — Christos est ce-
pendant plus qu’un «nom propre... remplacé par celui de Kurios lorsqu’on
veut en faire ressortir la signification » (p. 12g). Si Paul déclare que le scan-
dale des scandales est pour un Juif Xpiatdv eéotavpwpévov, s’il préche Xpiorov
80D dvaurv kal Beod copiav, c’est qu’il donne au terme Christos sa réso-
nance intégrale. N’y voir qu’un nom propre serait peut-étre simplifier un pro-
bléme qui, certes, n’est pas simple.

Mais il est temps de conclure. Si, comme P'auteur nous y invitait, nous
avons exposé nos questions et nos objections, nous tenons a redire I'impor-
tance et la valeur de son livre qui vaut non seulement par les idées qu’il
renferme, mais encore par celles qu’il suggére au lecteur, dont M. Héring fait
un débiteur insolvable. Le Royaume de Diew et sa venue sera souvent lu et
consulté et, s’il n’apporte pas /a solution du probléme, il restera, et pour
longtemps, le point de départ indispensable et sir pour de nouvelles recherches.

Philippe-H. MENOUD.

P.-§. — La présente communication était rédigée lorsqu’a paru le premier
numéro de cette année de la Revue d’Hist. et de Philos. Relig. contenant le
texte des deux premiéres d’une série de quatre conférences faites en septem-
bre 1937 a "Université de Copenhague par M. K.-L. Schmidt, professeur a
PUniversité de Bale. Dans la deuxiéme conférence intitulée: Fésus de Nazareth,
Messie et Fils-de-P Homme (p. 26-53), Pauteur arrive, par des voles un peu
différentes, a une conclusion identique a celle que nous avons esquissée. M.
K.-L. Schmidt attire Pattention sur la signification messianique du « Je » sou-
verain et divin de Jésus, et montre que sa conscience messianique apparait non
seulement dans ses déclarations, mais aussi dans ses miracles et danslafoi qu’il
demande en sa propre personne. Dans une note (p. 44), M. Schmidt prend posi-
tion contrela thése de M. Héring, 4 laquelle il oppose la déclaration de Marc x1v,
61 s., comme argument « décisif », et le fait qu’en fondant ’Eglise comme nou-
veau peuple de Dieu Jésus s’est appliqué & lui-méme la notion juive du Messie.



	Études critiques : le royaume de Dieu et sa venue [Jean Héring]

