
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1938)

Heft: 107

Artikel: Études critiques : le royaume de Dieu et sa venue [Jean Héring]

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRITIQUES

Jean Héring, Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur l'Espérance de Jésus
et de l'apôtre Paul. Paris 1937, viii-275 p. in-8°. (Etudes d'Histoire et de

Philosophie religieuses publiées par la Faculté de Théologie Protestante de

l'Université de Strasbourg, vol. 35.)

Il est dans l'histoire des origines chrétiennes un problème qui domine tous
les problèmes : A quel titre Jésus a-t-il enseigné Quelle conscience a-t-il eue
de sa propre personne Les conceptions christologiques de l'Eglise naissante
dérivent-elles directement de ce que Jésus a révélé de lui-même ou sont-elles
des créations nouvelles et étrangères, en quelque mesure, à la pensée de

Jésus C'est à cette question toujours posée aux exégètes et aux théologiens,
et que de nombreuses publications récentes ont maintenu au premier plan
de l'actualité, que répond M. Jean Héring, professeur à Strasbourg, dans son
dernier livre Le Royaume de Dieu et sa venue. M. Héring s'est déjà acquis
parmi nous un cercle de lecteurs par des travaux justement remarqués sur
des sujets rarement traités ou encore peu connus du public de langue française

(>). En abordant dans sa thèse de doctorat en théologie un terrain déjà
retourné et fouillé en tous sens par les chercheurs, l'éminent théologien s'est
révélé à nouveau comme un esprit perspicace et original, et il n'est pas
exagéré de dire qu'il a renouvelé le sujet.

Déjà les mots qui terminent YAvant-Propos du livre nous invitent au

voyage par un itinéraire inédit : « Nous ne prétendons en aucune manière

présenter une étude exhaustive du sujet, mais une véritable thèse, c'est-à-dire

N.-B. — Communication présentée à la Société vaudoise de Théologie, le 23 mai
1938.

(1) Etuie sur la ioctrine le la chute et le la préexistence les âmes chez Clément

l'Alexanlrie, Paris 1924 (Bibl. de l'Ecole des Hautes Etudes, Se. Relig. 38). —
Phénoménologie et philosophie religieuse : Etuie sur la théorie ie la connaissance religieuse,
Paris 1926 (Etudes d'Hist. et de Philos, relig. vol. !¦;).



LE ROTAUME DE DIEU 119

un ensemble d'affirmations ou d'hypothèses que nous croyons fondées et qui
sont destinées à être discutées ». La thèse, l'auteur la résume comme suit
dans ses conclusions (p. 254) :

« Jésus ne croyait pas à la venue d'un Messie. Jésus croyait à la venue d'un
Homme céleste selon Daniel et Henoch et à son identité future avec cet
Homme. L'Eglise chrétienne primitive, pour des motifs d'ordre religieux et
apologétiques, considéra Jésus comme ayant été élevé à une dignité messianique

spirituelle après sa mort. Cette conception se retrouve encore chez

l'apôtre Paul, qui la combine d'une manière originale avec celle d'un Homme
céleste préexistant et incarné en Jésus ».

Il vaut la peine d'entrer dans le détail de la démonstration, qui comporte
deux parties : « Jésus » et « L'Apôtre Paul-».

M. Héring aborde le problème par l'étude de la position théorique et pratique

prise par Jésus à l'égard du mal. Jésus y voit l'expression d'une
puissance hostile à Dieu, qui défigure la création ; seule une rédemption pourra
remédier à la déchéance d'un monde intègre en ses origines. Il en résulte chez

Jésus une conception du monde idéal présupposé dans la prédication du

Royaume, qui n'est ni entièrement spiritualiste ni uniquement eschatologique.

Le Royaume se réalise actuellement en tant que spirituel dans le cœur
des croyants, mais cette réalisation reste partielle. « Le Royaume présent par
rapport au Royaume eschatologique est aussi minime que le grain de sénevé

par rapport à l'arbre » (p. 48).
Ces trois premiers chapitres (Le problème du mal dans le judaïsme, Jésus

et le mal, La notion du Royaume dans la prédication de Jésus) sont particulièrement

remarquables et resteront l'un des exposés du sujet les plus clairs et
les plus suggestifs que nous ayons en notre langue.

L'étude du rôle que Jésus s'attribuait dans la venue du Royaume est plus
difficile, d'abord parce que le judaïsme a conçu la personne du médiateur

eschatologique sous des formes très diverses. Par une analyse serrée et
pénétrante des différentes eschatologies messianistes et non messianistes (chap, iv),
M. Héring aboutit à distinguer nettement l'eschatologie messianiste ¦— pour
laquelle le Messie attendu est un personnage historique commis au salut
d'Israël — de l'eschatologie anthropologique de Daniel et des Apocalypses,
qui conçoit le médiateur comme un Fils-de-1'Homme céleste et préexistant.
Les deux notions de Messie et de Fils-de-1'Homme ne se sont jamais rencontrées

dans le judaïsme. « Un Messie céleste et venant sur les nuées est inconnu

et inconcevable dans le judaïsme du premier siècle de notre ère, tout comme
d'ailleurs un Messie souffrant » (p. 87).

Jésus se rattache à l'eschatologie anthropologique (chap, v : Jésus et le

Fils-de-l'Homme). Il a professé sa foi en la venue du Fils-de-1'Homme, il a

enseigné l'existence d'un rapport sotériologique entre sa mission terrestre et
la venue de ce Fils-de-l'Homme, et il a laissé entrevoir comme un mystère
qui ne doit pas être dévoilé brutalement l'identité future entre sa personne
et celle du Fils-de-l'Homme.



I20 PHILIPPE-H. MENOUD

« A côté de cette dignité qui suppose l'identité de sa personne avec le principe

par lequel le monde sera jugé et rénové, la dignité royale de Messie n'est
vraiment que peu de chose, une quantité négligeable » (p. 98). Aussi Jésus
l'a-t-il repoussée (chap, vi : La « conscience messianique » de Jésus) à trois
reprises, d'une manière catégorique et définitive : devant le grand prêtre,
devant Pilate, et déjà à Cesaree de Philippes, où son entretien avec Pierre
montre que le déclarer Messie, c'est commettre l'erreur la plus grossière
possible à l'égard du sens de sa mission ; c'est renouveler la tentation satanique
de la royauté terrestre.

C'est l'Eglise (chap, vu : Messianisme et apologétique) qui a fait de Jésus
glorifié le Messie qui règne dans le ciel en attendant la parousie, et plus tard
Marc, suivi par les autres évangélistes, a messianisé progressivement toute
la vie de Jésus et s'est efforcé de montrer que Jésus lui-même avait voilé sa

messianité. En agissant ainsi Marc a obéi à des mobiles apologétiques : il a

voulu démontrer aux Juifs que Jésus était non pas le Fils-de-l'Homme danié-
lique, peu connu et peu orthodoxe, mais le Messie prédit par les textes
vraiment canoniques.

Dans la seconde partie de sa thèse (L'Apôtre Paul), M. Héring situe la
christologie et l'eschatologie de l'apôtre dans l'évolution de la tradition. Il montre
que, si saint Paul développe une christologie moins avancée que celle des

Synoptiques en ce qu'il interprète la figure de Jésus selon la chair non d'après
l'idée messianique, mais à l'aide de la notion d'un Anthropos céleste, préexistant

et incarné, distincte de celle de Jésus quoique apparentée à elle, cependant

l'idée messianique n'est pas absente du système paulinien. Elle sert à

interpréter théologiquement la situation religieuse unique des chrétiens
« entre deux ères », c'est-à-dire entre la résurrection et la parousie du Christ.
Mais l'idée du Royaume du Fils se combine avec celle de I'Homme premier-né
d'entre les morts, auxquels les croyants doivent se rattacher mystiquement

par la foi et par les sacrements, afin de participer à leur tour au salut, lequel
ne pourra se réaliser que par une transformation finale de caractère supra-
cosmique d).

Notre analyse forcément rapide et sommaire ne peut donner qu'une idée

très approximative des richesses que nous apporte le travail de M. Héring.
Il ne nous est pas possible, en particulier, de nous arrêter aux diverses notes

ou remarques qui, à la fin de plusieurs chapitres, surtout dans la seconde

partie signalent « l'utilisation possible par la dogmatique ou la morale
chrétienne » des idées analysées dans les textes ; on y voit l'exègète céder la plume
au philosophe phénoménologue, un philosophe curieux aussi bien de l'an-
throposophie de Rudolf Steiner que de la métempsychose du lama Yougden,
et qui reproche à la théologie barthienne, aux sculpteurs des cathédrales et à

Charles Péguy une égale incompréhension de saint Paul. Ces notes, « retar-

1. Cf. le résumé de son livre que M. Héring a donné dans la Revue d'hist. et de

philos, relig., 1937, p. 399-400.



LE ROTAUME DE DIEU 121

dataire » ou « prématurée », ouvriront des perspectives toujours intétessantes
et parfois imprévues à qui les méditera consciencieusement, et en se souvenant

qu'il faut appliquer à M. Héring ce qu'il dit de saint Paul : « ses pensées,
même lorsqu'elles sont simples, ne sont pas superficielles ».

La thèse du théologien strasbourgeois nous apparaît comme l'enquête la

plus approfondie et la plus personnelle qu'on ait conduite sur la «conscience

messianique » de Jésus depuis l'ouvrage célèbre de Wrede (O et elle marquera
sans doute une date.

D'abord, parce qu'elle permet de tenir désormais comme acquis les points
suivants : l'expression « Fils-de-l'Homme » est un titre eschatologique te) ;

Jésus lui-même s'en est servi, vu que les milieux dans lesquels les Evangiles
se sont formés désignaient Jésus par d'autres noms et n'auraient pas inventé
ce terme énigmatique (3). Ni le judaïsme orthodoxe ni certains cercles secrets

au sein du judaïsme n'ont eu l'idée du Messie souffrant (4).

Mais la thèse de M. Héring marquera aussi une date, par ce qu'elle apporte
de nouveau. Baldensperger, il est vrai, avait envisagé lui-même la solution

que développe son savant successeur. Il pensait que les notes apocalyptiques
sur le Fils-de-l'Homme pourraient être des fragments d'une tradition spéciale,
les éléments d'une doctrine différente de celle du Messie et il concluait par

(1) W. Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, 1901, 2. Auf. 1913. Sur cet

ouvrage et les discussions qu'il a provoquées, cf. René Guisan, Le secret messianique,
dans cette Revue, n° 92, 1934, p. 222 s. — (2) Par conséquent la thèse de «l'erreur de

traduction » qui dut sa fortune au patronage que lui accordèrent à la fin du siècle
dernier Wellhausen et Lietzmann, et que G. Dupont avait encore défendue dans sa
thèse Le Fils de l'Homme (1924), doit être définitivement abandonnée. — (3) Cf. dans
le même sens : G. Kittei art. Menschensohn : Il Im N. T. (Die Religion in Gesch. u.
Gegenwart, 2. Auf. Ill, 2118 s) ; M. Goguel, La vie de Jésus, 1932 ; R. Otto, Reich
Gottes uni Menschensohn, 1934, etc. — D'autres cependant doutent que Jésus ait
employé l'expression au sens eschatologique (cf. Loisy, La naissance iu christianisme,

1933, p. 94 s.) ou le nient expressément (cf. Guignebert, Jésus, 1933, p.
336). —¦ (4) L'enquête de M. Héring confirme donc ici le résultat auquel Dalman avait
abouti déjà en 1888 et qui s'est imposé dès lors à un nombre de plus en plus grand
d'historiens. Récemment J. Jeremias (Jesus 1er Weltvollenier, 1930, p. 54 s.), suivi
en partie par J. Schniewind dans ses commentaires de Marc (1933) et de Matthieu
(1937) (Das N. T. Deutsch, Bi. I), a tenté d'établir, sans grand succès, que la notion
du Messie souffrant avait été une doctrine ésotérique dans le bas-judaïsme. On peut
noter encore que, dans un article paru trop tard pour que M. Héring pût le consulter,
Paul Seidelin aboutit à la même conclusion ; il concède cependant, ce qui paraît
légitime, que l'expression « mon Serviteur » a pu prendre un sens messianique avant le

Targum sur le Second-Esaïe, mais sans que l'idée de souffrance fût ajoutée au
portrait traditionnel du Messie ; Seidelin pense aussi qu'un lien s'est noué dans les

Apocalypses entre les idées de « serviteur » au sens messianique traditionnel et de « fils-
de-l'homme » (Der Ebei Jahwe uni lie Messiasgestalt im Jesajatargum, Zeitschrift
für die neutestl. Wissenschaft, 1936^ 194-231. Ce fascicule n'a paru que le 21 août

'937)-



122 PHILIPPE-H. MENOUD

cette remarque : « Identifier a priori le Fils-de-l'Homme et le Messie, c'est
rétrécir la recherche scientifique et la faire dévier de la ligne droite » G).

M. Héring s'est engagé résolument dans cette voie, il a tiré les dernières

conséquences de la distinction entre eschatologies mcssianiste et anthropologique,

et il a fait de cette distinction un principe d'interprétation des textes
évangéliques et pauliniens.

En principe la distinction est tout à fait justifiée, et en la mettant à la
base de ses recherches, M. Héring a bien posé le problème. Il est manifeste

que la notion chrétienne du Messie présuppose la double influence de l'espérance

traditionnelle d'Israël et d'une doctrine eschatologique, dont l'origine
première demeure mystérieuse, et qui n'est apparue que tardivement dans

le judaïsme. Cet état de fait nous amène à poser les questions suivantes :

ces deux eschatologies sont-elles restées absolument étrangères l'une à

l'autre ou bien ont-elles agi l'une sur l'autre par des phénomènes d'endosmose

qui ont laissé peu de traces dans les textes et qui ont préparé en quelque
mesure la synthèse chrétienne Et la synthèse chrétienne à son tour, qui l'a
opérée, les disciples après la résurrection ou déjà Jésus lui-même Nous

avons vu que M. Héring admet dans les deux cas le premier terme de l'alternative.

C'est ici qu'il devient difficile de le suivre, et que nous commençons
à mettre de nombreux points d'interrogation dans les marges de son livre.
Nous allons en signaler quelques-uns, pris comme exemples, sans prétendre
du reste résoudre les difficultés du problème.

Y a-t-il des raisons suffisantes de soutenir que les deux figures du Messie

et du Fils-de-l'Homme n'ont pas pu être conjuguées dans le judaïsme
préchrétien Ni avant Jésus-Christ ni après, le judaïsme n'a élaboré de théologie
des fins dernières imposant aux personnages eschatologiques des limites qu'ils
ne franchiraient pas. « La figure du Messie n'était pas claire », dit M. Héring
(p. 57). Celle du Fils-de-l'Homme l'était-elle davantage Des épithètes telles

que « l'Elu », « le Juste », « le Serviteur » paraissent avoir oscillé d'un
personnage à l'autre, d'où l'on peut déduire qu'un abîme ne les séparait pas.

(1) G. Baldensperger, Le Fils-ie-l'Homme, Rev. d'hist. et de phil. rei., 1925,

p. 266 (étude critique sur l'ouvrage de Dupont signalé plus haut). Dans une série de
conférences organisées pour les pasteurs d'Alsace à l'Université de Strasbourg en

1931, Baldensperger «distinguait nettement entre les notions de Fils-de-l'Homme
et de Messie dans le judaïsme de basse époque ainsi que dans les couches les plus
anciennes des traditions synoptiques» (J. Héring, Kyrios Anthropos, ibid., 1936,

p. 196). A. von Gali a proposé lui-aussi d'opérer la même distinction (BAZIAEIA TOY
0 EOY, Eine religionsgeschichtliche Stuiie zur vorkirchlichen Eschatologie, 1926). Enfin
on peut rapprocher des idées de M. Héring la théorie de E. Lohmeyer (Galiläa uni
Jerusalem, p. 68-79) d'après laquelle le christianisme primitif aurait connu deux

types différents de christologie, celle de Galilée qui voit en Jésus le Fils-de-l'Homme
et qui remonte à Jésus lui-même, et celle de Jérusalem qui fait de Jésus le Messie.
Mais pour Lohmeyer l'opposition entre les deux termes n'est pas aussi radicale que
pour Héring (cf. Lohmeyer, Das Evangelium les Markus, 1937, p. 4 et passim).



LE ROTAUME DE DIEU 123

Ces figures eschatologiques sont des êtres très peu déterminés, doués d'une

assez grande plasticité, et qu'un auteur pouvait revêtir de l'expression qui
correspondait à son génie propre. Ne pouvait-on pas donner au Messie une
valeur transcendante qui le rapprochait du Fils-de-l'Homme, et au Fils-de-
l'Homme un caractère et une action terrestres qui en faisaient un Messie

On a pu dire que le Fils-de-l'Homme daniélique avait justement un caractère

messianique, et telle est encore l'opinion du dernier commentateur du

livre de Daniel te). Toutefois nous attacherons plus d'importance au témoignage

du Livre des Paraboles d'Hénoch. Si ces chapitres appellent d'ordinaire
le médiateur céleste Fils-de-l'Homme, ils lui donnent aussi d'autres noms :

l'Elu, le Juste, et ils le dépeignent en des termes pour lesquels Kittel a cité
des parallèles dans le Second-Esaïe. parallèles que M. Héring nous paraît
écarter un peu rapidement. De plus, ce Fils-de-l'Homme est appelé Messie

en un passage (xlviii, 10) que M. Héring déclare interpolé te). Cette conclusion

ne rend peut-être pas justice au texte. A l'idée exprimée au début du chapitre
(v. 2-7) que les Justes adoreront à la fois le Seigneur des esprits et le Fils-de-
l'Homme, fait pendant le plus naturellement du monde (v. 10) le tableau
des malheurs qui frapperont ceux qui auront renié le Seigneur des esprits et

son Messie. On ne peut guère supposer que le mot Messie a été simplement
ajouté au texte, car le parallélisme exigeait ici la présence du médiateur à

côté de Dieu ; ni qu'il remplace un autre qualificatif, car les manuscrits d'Hénoch,

par ailleurs si riches en leçons aberrantes, sont ici unanimes. On peut
aussi, comme le fait M. Goguel, enfermer les interpolateurs dans le dilemme
suivant : ce texte ne peut pas être une addition juive anti-chrétienne destinée
à opposer à l'idée chrétienne d'un Fils-de-l'Homme élevé à la transcendance

après avoir vécu d'une vie terrestre, celle d'un Messie purement transcendant,
puisque, de l'avis de la grande majorité des critiques, le Livre des Paraboles
d'Hénoch est pré-chrétien ; ce texte ne peut pas être non plus une interpolation

chrétienne, puisque ni la mort du Messie sur la Croix, ni sa résurrection,
bref, rien de spécifiquement chrétien n'y est mentionné (3).

Il ne suffit pas, sans doute, de regarder comme authentique ce texte d'Hénoch

pour que la thèse de M. Héring soit ébranlée ; pourtant ce texte paraît
constituer un indice assez sûr qu'il n'y avait pas de séparation absolue entre
les deux grandes figures eschatologiques, et qu'elles pouvaient être conjuguées,

s'il se trouvait quelqu'un pour les unir.
M. Héring a accentué autant que possible le contraste entre le Messie et le

Fils-de-l'Homme, en séparant très nettement une série de textes qui donnent
à uïoç toû àv9pujTtou un sens eschatologique, c'est-à-dire qui parlent du Fils-

(1) Aage Bentzen, Daniel, 1937 (Handbuch zum A. T.). — Le Messie figure
encore au chap, lu, 4, mais ici l'interpolation est manifeste, c'est pourquoi M. Héring
laisse ce texte de côté. Toutefois on n'en saurait tirer argument en faveur de la thèse
de l'interpolation en xvm, 10, car les deux passages ne sont pas solidaires. —
(3) Cf. M. Goguel, Revue d'hist. et de phil. rei., 1933, p. 436 ; L. Dennefeld, Le
Messianisme, p. 201, n. 1.



124 PHILIPPE-H. MENOUD

de-1'Homme venant « sur les nuées », d'une autre série de textes dits « thana-
tologiques » qui parlent de la passion et de la résurrection du Fils-de-l'Homme;
il n'y aurait pas de pont entre les deux séries, car jamais un texte eschatologique

ne parle de la passion, et jamais un texte « thanatologique » ne parle
de la venue du Fils-de-l'Homme sur les nuées. Jésus employerait donc

l'expression Fils-de-l'Homme en deux sens différents ; dans les premiers textes
il se présenterait comme médiateur futur seulement ; par les seconds il ne
laisserait qu'entrevoir ce mystère, que l'homme qu'il est, lui Jésus, deviendra
le Fils-de-l'Homme eschatologique.

La distinction, légitime au point de vue formel, est peut-être subtile quant
au fond, car dans la série « thanatologique » on peut isoler successivement les

textes qui ne parlent que de trahison ou de passion G), ceux qui parlent de

passion et de résurrection te), ceux enfin qui ne parlent que de résurrection te).

Ces deux derniers groupes constitueraient une manière de pont entre la série

proprement « thanatologique » et la série eschatologique, car la résurrection est,
si j'ose dire, une expérience éminemment eschatologique ; et alors Jésus n'aurait

pas usé du terme Fils-de-l'Homme en deux sens différents, ce qui serait, il faut
l'accorder à M. Héring, « extrêmement curieux » (p. 105), mais se serait
présenté comme Fils-de-l'Homme dès le temps de sa vie terrestre. Et un Fils-de-
l'Homme incarné est plus proche d'un Messie qu'un Fils-de-l'Homme céleste.

Il est un texte que M. Héring n'a pas retenu, sauf erreur, et qui pourrait
aussi servir de pont. Dans Matthieu xix, 28, Jésus déclare aux Douze qui
l'ont suivi que leur récompense sera de juger, sous la présidence du Fils-de-
l'Homme, les douze tribus d'Israël. Ce logion n'est pas lié à son contexte
actuel qui paraît rédactionnel (4) ; le passage correspondant de Marc (x, 29-30)
est orienté dans une autre direction : il suppose une notion de la rétribution
actuelle et future tout à fait différente et, du reste, il ne parle pas du Fils-de-
l'Homme. On peut tenir le texte de Matthieu pout authentique (s), ou du moins

comme appartenant à une tradition très ancienne (fi), car son horizon sotériolo-

gique ne dépasse pas le peuple juif. Or ce texte est doublement significatif,
d'abord parce qu'il unit l'idée de la passion du Fils-de-l'Homme (implicitement
contenue dans l'idée que pour le suivre il faut s'imposer des renoncements) à

son rôle en tant que Glorifié ; ensuite parce que ce Fils-de-l'Homme remplit sa

fonction judiciaire dans le champ réservé au Messie d'Israël. Les deux figures
eschatologiques paraissent ici liées l'une à l'autre. Si le texte avait été « messia-

(1) Marc ix, 12 ; Marc x, 45 Mat. xx, 28 ; Marc xiv, 21 Mat. xxvi, 24 Luc
xxn, 22 ; Marc xiv, 41 Mat. xxvi, 45 ; Mat. xxvi, 2 ; Luc ix, 44 ; Luc xxn, 48.
— Marc vm, 31 Mat. xvi, 21 Luc ix, 22 ; Marc ix, 31 Mat. xvn, 23. —
(3) Marc ix, 9 Mat. xvn, 9. ¦—¦ (4) Cf. M. Goguel, « Avec des persécutions », Revue
d'hist. et de phil. rei., 1928, p. 271. — (S) Il vaut la peine de noter qu'un critique
comme A. Gcethals n'a pas cessé d'apporter des arguments en faveur de l'authenticité

(Mélanges d'histoire du christianisme, t. III : Jésus à Jérusalem (1912), p. 6-9 ;

71 ; t. V : Anti-Eisler (1932), p. 67). — Cf. J. Schniewind, Das Evangelium
nach Matthäus, 1937, p. 401 (Das N. T. Deutsch, Bd. I).



LE ROYAUME DE DIEU 125

nisé » par l'Eglise, on ne comprendrait pas que « Fils-de-l'Homme » ait subsisté.

Un autre texte, Marc ix, 12, est d'interprétation difficile dans la thèse de

M. Héring. Il affirme que la passion du Fils-de-l'Homme (non du Messie) est

prédite dans l'Ecriture, qui annonce également le sort réservé à Elie Jean-

Baptiste). L'explication qu'en donne M. Héring manque de netteté, semble-

t-il. Il y voit une forme primitive de la prédiction de la Passion, il signale la
difficulté qui réside dans le ^ecç>o.TVxai, et il se demande en conclusion s'il ne

faut pas « supposer que dans une source baptiste de ce logion dans son
ensemble (qui dans ce cas ne remonterait pas à Jésus) il ne s'agissait que d'un
seul personnage, à savoir Jean Enosh » (p. 101). Si M. Héring veut dire

que la source baptiste en appelait à l'Ecriture pour parler de la passion de

Barnasha, le problème subsiste : l'Ecriture visée ne peut être qu'un texte de

la Loi ou des Prophètes, qui seuls étaient tenus comme canoniques au temps
de Jésus (p. 116), et ce texte, lui aussi, identifierait implicitement le Fils-de-
l'Homme à l'une ou l'autre des figures messianiques pré-claniéliques te).

Si Jésus lui-même a répugné à accepter les titres messianiques, c'est qu'il
les considérait non pas comme erronés, mais comme insuffisants et équivoques.
A Cesaree de Philippe (Marc vm, 29 s.), l'erreur, ce sont les âvûpumoi qui
la commettent en voyant en Jésus Jean-Baptiste ou Elie ou l'un des

prophètes ; Pierre, qui voit en lui le Messie attendu par le judaïsme, est sur la
bonne voie ; c'est pourquoi il peut recevoir la révélation suprême : Jésus est
Messie en un sens inattendu, il est un Messie qui doit souffrir et ressusciter

pour réaliser le plan de Dieu pour le salut du monde (le ôei providentiel du

verset 31a toute sa valeur). Il n'est pas le Roi-Messie, il est le Christ-Fils-
de-1'Homme. Matthieu a compris la même scène un peu différemment, mais

il aboutit au même résultat. Selon lui, Jésus proclame Pierre bienheureux,

parce que sa confession n'est pas le fruit de réflexions humaines («ce n'est

pas la chair et le sang... », xvi, 17), mais l'écho d'une révélation divine (« mais

mon Père qui est dans les cieux »)te). Christos n'a donc pas ici le sens juif et

politique et ne peut désigner qu'un Messie-Fils-de-1'Homme. Comprendre

que Jésus est le Messie en ce sens-là, c'est ce que Marc et Matthieu appellent
cppoveîv tù toû 9eoû ; et c'est le contraire de (ppoveîv tù tûjv àvûpwmuv qui
signifie : ne pas comprendre le sens de la messianité de Jésus et la nécessité

providentielle de ses souffrances te). Ces textes n'ont plus aucun relief, si Jésus

(1) En tous cas on ne peut éluder la difficulté en parlant d'interpolation, comme
le font la plupart des exégètes (Lohmeyer, Loisy, J. Weiss, etc.), ce qui est arbitraire
vu que le texte parallèle de Mat. xvn, 11 n'est qu'une simplification du texte mar-
cien. — (2) Cf. Mat. xi, 27 : « Personne n'a une connaissance exacte du Fils excepté
le Père ». — (3) Cf. Marc vm, 33 Mat. xvi, 23 et Marc vin, 27 Mat. xvi, 13. Chez

les deux évangélistes râ tûjv àvûpunrujv rappelle le rivo Xé^ouoiv oi âvôpumot. Il est

important de noter que dans le texte parallèle Luc remplace âvûpuJTfOi par ÔXAOt,

parce qu'il supprime le passage sur les deux qppoveîv à la fin de l'épisode. A l'époque
où il écrivait, Luc a jugé cette distinction sans objet, parce qu'en effet la foi de l'Eglise
n'avait plus besoin de cette explication. Marc et Matthieu ont préservé la tradition
ancienne et sont l'un et l'autre substantiellement authentiques.



126 PHILIPPE-H. MENOUD

lui-même ne distingue pas entre deux notions opposées du Messie, afin d'en
revendiquer une.

Or, cette révélation sur le caractère suréminent de la messianité ne peut
être saisie que par la foi ; Jésus ne l'accorde qu'aux croyants. C'est ce qui
explique son attitude devant le grand prêtre et devant Pilate. Ensuite, quand
l'Eglise proclamera, par la prédication du Ressuscité, le vrai caractère de la
« messianité » de Jésus, il n'y aura plus d'équivoque possible, et le titre
Christos subsistera seul au détriment de celui de Fils-de-l'Homme.

D'une manière générale, la thèse de la « messianisation » de Jésus par ses

disciples nous paraît se heurter à des difficultés psychologiques et historiques
insurmontables. Est-il concevable que l'Eglise ait fait d'un titre que Jésus
aurait repoussé comme satanique le nom même de son Seigneur Sans doute,
Errare humanum est, mais à ce point Dans la résurrection de leur Maître, les

disciples ont vu la preuve décisive que Dieu avait pris parti pour lui contre
les chefs du judaïsme ; ils y ont trouvé la certitude que Jésus avait raison

contre « leurs grands prêtres et leurs magistrats » (cf. Luc xxiv, 20), et que

par lui le judaïsme était à la fois accompli et dépassé. Comment croire dès

lors qu'ils aient délibérément augmenté la densité juive du Fils-de-l'Homme

par une messianisation a posteriori Pourquoi reconstruire, avec les frais
considérables de la preuve messianique à fournir, des ponts que Jésus lui-
même aurait coupés en refusant le titre de Messie, pourquoi ne pas prêcher
un Anthropos céleste plutôt qu'un Christ glorifié Enfin, comment expliquer
que le spectacle de la passion de celui qu'ils n'auraient connu que comme
Fils-de-l'Homme, leur ait suggéré l'idée inouïe dans le judaïsme d'un Messie

souffrant
D'autre part, Jésus, nous dit M. Héring, a été condamné comme blasphémateur,

parce que, en parlant du Fils-de-l'Homme devant le grand prêtre,
« il s'identifie, lui simple mortel, avec une Puissance céleste assise à la droite
de Dieu. Par cette prétention Jésus s'érige en usurpateur non pas contre les

Romains, mais contre Dieu lui-même ou du moins une de ses hypostases
célestes » (p. 115). Si tel avait été le cas, les Juifs auraient eu deux arguments
capables d'arrêter net la propagande de l'Eglise naissante : ils pouvaient
accuser les disciples de partager «l'hérésie anthroposophique » (p. 118) qui
avait conduit Jésus au supplice ; ils pouvaient aussi les accuser de vouloir
présenter cette hérésie détestable comme l'accomplissement des espérances
traditionnelles d'Israël. Or la polémique juive anti-chrétienne n'a pas été « anti-
anthroposophique », mais elle a emboîté le pas à la propagande messianiste

chrétienne, en opposant des arguments anti-messianistes à des arguments
messianistes ; elle s'est engagé dans des discussions, dont on trouve l'écho
dans les Evangiles, sur l'origine judéenne et sur la filiation davidique du

Messie, elle a élaboré finalement — on sait avec quel retard et avec quels
tâtonnements — une théorie ou plutôt des théories très complexes sur un



LE ROYAUME DE DIEU 127

Messie souffrant, précurseur du Messie triomphant. On ne se serait pas donné

tant de peine, si d'un mot on avait pu dénoncer l'imposture des chrétiens qui
voulaient faire d'un Fils-de-l'Homme le Messie d'Israël.

Il est plus simple de penser que l'idée nouvelle du Messie-Fils-de-1'Homme
souffrant a été d'abord celle du Maître. Elle découle d'ailleurs logiquement de

la notion nouvelle de Dieu qu'il a prêchée.
Pour Jésus, Dieu n'est pas le Dieu des justes mais des pécheurs, dont il

veut le salut dans des conditions qui assurent leur relèvement, c'est-à-dire

par l'œuvre d'un rédempteur. Et ce rédempteur est Jésus lui-même, qui
réunit en sa personne les attributs, disséminés auparavant dans les figures
différentes, mais en un certain sens déjà convergentes du Serviteur souffrant,
du Fils-de-l'Homme et du Messie. Ce n'est donc ni par hasard ni par erreur

que l'Eglise chrétienne a édifié une christologie et non une anthropologie. Et
ceci vaut pour samt Paul. Pour l'apôtre qui connaît la doctrine de YAnihropos
— et M. Héring, en montrant que cette doctrine est présupposée dans
plusieurs textes capitaux des épîtres, en a renouvelé l'exégèse — Christos est

cependant plus qu'un «nom propre... remplacé par celui de Kurios lorsqu'on
veut en faire ressortir la signification » (p. 129). Si Paul déclare que le scandale

des scandales est pour un Juif XptoTÒv èoTaupoJuivov, s'il prêche Xpioròv
9eoû ouvauiv koi 9eoû öocpi'av, c'est qu'il donne au terme Christos sa

résonance intégrale. N'y voir qu'un nom propre serait peut-être simplifier un
problème qui, certes, n'est pas simple.

Mais il est temps de conclure. Si, comme l'auteur nous y invitait, nous
avons exposé nos questions et nos objections, nous tenons à redire l'importance

et la valeur de son livre qui vaut non seulement par les idées qu'il
renferme, mais encore par celles qu'il suggère au lecteur, dont M. Héring fait
un débiteur insolvable. Le Royaume de Dieu et sa venue sera souvent lu et
consulté et, s'il n'apporte pas la solution du problème, il restera, et pour
longtemps, le point de départ indispensable et sûr pour de nouvelles recherches.

Philippe-H. MENOUD.

P.-S. —¦ La présente communication était rédigée lorsqu'à paru le premier
numéro de cette année de la Revue d'Hist. et de Philos. Relig. contenant le

texte des deux premières d'une série de quatre conférences faites en septembre

1937 à l'Université de Copenhague par M. K.-L. Schmidt, professeur à

l'Université de Bâle. Dans la deuxième conférence intitulée : Jésus de Nazareth,
Messie et Fils-de-l'Homme (p. 26-53), l'auteur arrive, par des voies un peu
différentes, à une conclusion identique à celle que nous avons esquissée. M.
K.-L. Schmidt attire l'attention sur la signification messianique du « Je »

souverain et divin de Jésus, et montre que sa conscience messianique apparaît non
seulement dans ses déclarations, mais aussi dans ses miracles et dans la foi qu'il
demande en sa propre personne. Dans une note (p. 44), M. Schmidt prend position

contre la thèse de M. Héring, à laquelle il oppose la déclaration de Marc xiv,
61 s., comme argument « décisif », et le fait qu'en fondant l'Eglise comme
nouveau peuple de Dieu Jésus s'est appliqué à lui-même la notion juive du Messie.


	Études critiques : le royaume de Dieu et sa venue [Jean Héring]

