
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 105: Centenaire de l'installation de Vinet à l'académie de Lausanne

Artikel: Les études de Vinet sur Pascal

Autor: Grobéty, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

LES ETUDES DE VINET SUR PASCAL

A l'heure où l'Université de Lausanne commémore le souvenir de l'enseignement

qu'Alexandre Vinet donna dans l'ancienne Académie, nous sommes
heureux de pouvoir présenter une édition nouvelle des Etudes sur Biaise

Pascal, dont le plus grand nombre furent pensées, écrites, professées à

Lausanne d). Cette édition, la cinquième, nous est offerte par la Société d'édition
Vinet, sous la forme d'un grand volume de clxxiv et 350 pages, et constitue

un ouvrage définitif tant au point de vue du texte qu'en ce qui concerne

l'appareil critique qui l'accompagne.
Ce dernier a tout particulièrement retenu notre attention, à cause de son

étendue d'abord, puis à cause de sa richesse, de l'ampleur de son information
ainsi que de l'à-propos des vues générales qu'il renferme. Il est dû à M. Pierre

Köhler, professeur à l'Université de Berne, pour qui l'histoire littéraire semble

n'avoir plus guère de secrets et qui, par ailleurs, était particulièrement qualifié

pour préparer cette nouvelle édition des Etudes. Mais un autre nom est
prononcé dès le seuil du volume, celui de Philippe Bridel, qui fut l'âme de la
Société d'édition Vinet, qui fut l'éditeur, le commentateur et le préfacier de

plusieurs des beaux volumes que nous devons à cette Société, et qui, dans la

préparation de celui-ci encore, assista jour après jour M. Köhler, discutant
avec lui l'établissement du texte et la composition de la préface. Aussi est-ce

avec émotion que chacun lira la dédicace qui orne la première page de

l'ouvrage, ainsi que la lettre liminaire de M. Köhler.
La préface de cette cinquième édition des Etudes sur Biaise Pascal est

longue de cent soixante-quatorze pages! «Elle dépasse évidemment», écrivait
le professeur Bridel, « le cadre documentaire que nous avons adopté en prin-

Alexandre Vinet. Etudes sur Biaise Pascal. Edition augmentée de

fragments inédits, publiés avec une préface et des notes par Pierre Köhler. Lausanne,
Payot, 1936. clxxiv — 354 p. in-8°. Fr. 7.50.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S. t. XXV (n° IOC. I937). 22



338 MARCEL GROBÉTT

cipe et plus ou moins respecté jusqu'ici ». Mais il ajoutait : «Le volume que vous
éditez est de nature spéciale dans toute la série des Œuvres de Vinet ;... le

cadeau qui sera fait cette fois à nos souscripteurs, et au public, d'un véritable
travail littéraire et personnel, ne fera point précédent... Ce travail littéraire,
d'ailleurs, n'est aucunement un hors-d'œuvre : il sert vraiment, et de façon
profonde, à faire comprendre les textes que nous publions. » Ces lignes disent
fort bien ce qu'est cette remarquable préface, dont la longueur paraît brièveté
au regard de l'étendue du sujet. On ne pouvait, en effet, se borner à des notes

critiques et documentaires. Des questions d'ordre général devaient être
évoquées et, dès l'abord, le parallèle si souvent établi entre Vinet et Pascal. Depuis
les Portraits littéraires de Sainte-Beuve, nombreux sont ceux qui ont relevé la
ressemblance qui existe entre le critique vaudois et le solitaire de Port-Royal,
« sa haute admiration, son grand modèle ». Ressemblance, oui certes ; mais

n'y a-t-il pas des différences aussi? C'est à noter les unes et les autres, avec

beaucoup de finesse et un exact sentiment des nuances, que M. Köhler s'attache

en un premier chapitre d'une vingtaine de pages qui, nous semble-t-il,
feront autorité sur ce sujet. Viennent ensuite de sagaces remarques sur « Vinet
interprète de Pascal ». Que vaut le jugement que porte Vinet sur les Pensées et

sur leur auteur N'a-t-il pas un peu tiré Pascal du côté du protestantisme
N'a-t-il pas aussi trop complaisamment insisté sur Pascal psychologue et
moraliste, sur Pascal héraut de la religion du cœur Il se peut. Toutefois,
nous pensons que le préfacier conclut justement quand il écrit : « Avec beaucoup

de pascalisants, il est permis d'estimer que, considérant Pascal sous un
certain angle, éclairant de préférence certaines parties de sa pensée, Vinet a

vu aussi juste que personne, a pénétré plus profond et a tiré sûrement de

l'œuvre immense mais énigmatique les beautés permanentes, les valeurs
toujours efficaces » (p. xxxiii).

Une fois ces grandes questions posées et examinées, nous arrivons à un
chapitre captivant sur la composition des Etudes. On sait que ce sont des

morceaux de circonstance, fragments de cours ou articles, ceux-ci tirés eux-mêmes
des cours dont ils sont parfois la simple transcription. Mais ce que nous apprenons,

avec l'émotion qui nous prend toujours devant les belles œuvres inachevées,

devant les rêves qui ne sont pas devenus réalité, c'est que Vinet songea
longtemps à écrire un livre sur Pascal et que les pages que nous possédons ne

sont, pour la plupart, que des ébauches ou des fragments épars de cette œuvre

que les événements et la maladie l'empêchèrent de mener à chef. L'auteur de

la préface nous fait assister, on peut presque dire jour après jour, et même
heure après heure, au travail de Vinet penché sur les textes de Pascal, s'atta-
chant à le comprendre et à faire comprendre aux autres sa pensée. On nous
dispensera de refaire ici avec lui cette fort intéressante promenade biographique

et littéraire. Mais ce que nous ne pouvons pourtant nous dispenser de

dire, c'est l'extrême plaisir que nous avons éprouvé à revivre cette création des

Etudes sur Pascal dans l'atmosphère même du temps où elle s'est produite.
Période critique et essentielle pour les études pascaliennes, en effet, que celle



LES ÉTUDES DE VINET SUR PASCAL 339

où Victor Cousin, dans une communication retentissante à l'Académie, puis
dans plusieurs ouvrages, révélait au monde intellectuel que l'on ne possédait

pas le vrai texte des Pensées et insinuait que la révélation de ce texte était
de nature à modifier profondément l'idée que l'on se faisait de son auteur.
On peut imaginer l'émotion d'un Vinet et de ceux qui, comme lui, concevaient

pour Pascal une admiration fervente. Et l'on se représente aisément avec

quelle ardeur il a lu, non seulement les ouvrages de Cousin, mais la nouvelle
édition que Faugère donna des Pensées ainsi que les premiers chapitres du

grand livre de Sainte-Beuve sur Port-Royal. En vérité, ce fut en pleine mêlée

que Vinet pensa, rédigea, livra au public les plus importantes de ses Etudes, et

telles d'entre elles sont des pièces de polémique, notamment les trois articles

qu'il consacra au « livre de M. Cousin sur les Pensées de Pascal », articles qui
parurent dans le Semeur en février et mars 1843. Pour résumer notre impression

sur ce chapitre de la préface, nous dirons qu'il constitue un morceau d'histoire

littéraire du plus rare intérêt, dont la connaissance est désormais

indispensable à quiconque aime à la fois Pascal et Vinet.
Un quatrième chapitre raconte comment furent publiées les Etudes. Ceci est

plus spécial. Non pas, certes, moins intéressant, mais d'un intérêt plus resserré.

A la grande histoire littéraire succède la petite histoire, celle des transactions,
correspondances, hésitations, etc. qui président au rassemblement de

morceaux épars, au choix des uns, à l'abandon des autres, à leur classement et à

la correction de leur texte... L'affaire se complique parce qu'il y a, d'un côté,
le comité de Lausanne — où l'on n'est d'ailleurs pas unanime —¦ et, de l'autre,
Lutteroth, qui dirige l'édition à Paris et qui n'est pas toujours d'accord avec
les Lausannois Nous n'en dirons pas plus ; ceci suffira peut-être à donner à

quelques-uns l'envie de connaître avec plus de détails cette curieuse et parfois
amusante histoire de l'édition d'un grave et grand livre. Nous indiquerons
seulement qu'au terme de ce chapitre se trouve un fort utile classement

chronologique des Etudes et que nous avons trouvé, pour notre part, le plus
grand intérêt à pouvoir les lire, grâce à cela, dans l'ordre de leur composition.

Enfin, une dernière partie, longue d'une quarantaine de pages, contient le

commentaire critique, cette indispensable collection de notes qui jettent sur
le texte de Vinet, page après page, de précieuses clartés.

Arrivé au terme de cette riche et vivante préface, on se trouve à même de

lire les Études dans un esprit et sous un jour vraiment nouveaux et, par là, de

les comprendre mieux. Elles sont désormais situées dans leur perspective
historique, dans leur vrai paysage moral et intellectuel et, de ce fait, elles prennent,

pour nous, une vie nouvelle. C'est ainsi, par exemple, que la querelle du

«pyrrhonisme» de Pascal, qui n'est plus aujourd'hui à l'ordre du jour des

études pascaliennes, prend dans ce livre un intérêt tout particulier dès l'instant
où nous la replaçons au milieu des circonstances qui l'ont provoquée. Et nous



340 MARCEL GROBÉTT

admirons d'autant plus la profondeur de Vinet qui, dans cette lutte d'idées qui
passionnait alors les esprits cultivés, a su proclamer quelques vérités essentielles

du christianisme de Pascal et du christianisme tout court, vérités essentielles

dont la force et la beauté sont de toujours. Qu'on nous permette de citer
de ces remarques ou de ces conclusions en lesquelles s'exprime une pensée
féconde : « La conviction et le doute ne sont pas seulement deux attitudes de

l'esprit, mais deux états de l'âme ; et tant que l'âme ne sera pas restaurée,
il est bien des vérités que nous ne croirons pas solidement ou que nous croirons

d'une foi inerte » (p. 77). « Il s'agit de trouver Dieu, qui est la paix et la
sécurité de l'intelligence non moins que la paix et la sécurité du cœur» (p. 80).
Faudrait-il donc s'étonner tellement que Pascal ait été sceptique Hors de

l'Evangile, note Vinet, tout le monde n'est-il pas fatalement sceptique « Il
est une chose qu'on oublie trop : c'est que la foi à l'Evangile implique peu
de foi aux enseignements de la raison pure. L'Evangile ne se donne pas
comme une lumière plus vive ajoutée à nos lumières naturelles, mais comme
un flambeau qui vient dissiper nos ténèbres, comme le jour succédant à la nuit.
Il ne suppose pas seulement, il déclare que tous les hommes étaient égarés, et

qu'il n'y en avait point d'intelligent, non pas même un seul » (p. 122).
Mais il y a eu, chez le penseur de Port-Royal, un tourment plus grave et

plus intime : « Je n'ai garde », dit notre critique, « de nier que Pascal n'ait haleté

plus péniblement qu'un autre sous l'oppression du doute ; que l'incertitude,
comme telle, ne lui ait été plus insupportable qu'à bien des esprits, et que le

désir de connaître n'ait eu, chez lui, à peu près autant d'intensité que peut
en avoir, chez la plupart des hommes, l'amour du bonheur. Mais Pascal
connaissait de plus nobles besoins : d'autres peuvent savoir ce que signifient
les mots de faute, de tort, et même de crime : il savait, lui, ce que signifie le mot
de péché ; cela ouvre les yeux, ou plutôt cela donne des yeux » (p. 103). « Si

Pascal s'est jeté dans un abîme, c'est dans celui de la sainteté ; le néant qu'il
a fui, c'est le péché ; les ténèbres qui l'ont épouvanté, ce sont ces ténèbres
de dehors, qui ne sont noires que de l'absence de Dieu. Il a vu la lumière
là où il a vu la charité, et c'est dans la charité proprement qu'il a donné

tête baissée. On le représente entraîné par le désespoir dans la foi comme
dans un trou noir ; je le vois irrésistiblement entraîné vers la beauté de

Dieu» (p. 134). On voit apparaître ici un des jugements les plus justes que
Vinet ait portés sur Pascal : au fond de la doctrine et de l'âme même de ce

dernier il y a, non pas le pyrrhonisme qui est un tourment intellectuel, mais

un tourment moral et religieux : le pessimisme, ce pessimisme radical qui est

le dernier mot de toute philosophie sérieuse et surtout le dernier mot du message

chrétien entant qu'il considère l'homme sans la grâce. (Cf. p. 171 et 172.)
Toute cette querelle du pyrrhonisme de Pascal s'évoque dans trois études

que la nouvelle édition a fort heureusement groupées dans la première moitié
de l'ouvrage, ce qui n'était pas le cas dans l'édition précédente. Ces trois
études sont : Du livre de M. Cousin sur les Pensées de Pascal; Sur le pyrrhonisme

de Pascal et sur sa religion personnelle (fragment de cours de 1844 dont



LES ÉTUDES DE VINET SUR PASCAL 341

M. Köhler écrit qu'il « porte au point de perfection la réplique aux allégations
de Cousin ») ; enfin une présentation de l'édition des Pensées par Faugère en

trois articles du Semeur intitulés : Restauration des Pensées de Pascal (1844).
Ce groupe de trois études polémiques est encadré par des travaux plus

spécialement didactiques ; d'abord deux fragments du cours de Bâle de 1833 : un
Biaise Pascal inédit et un chapitre sur les Pensées et leur plan, puis, après les

études sur le pyrrhonisme, une nouvelle leçon sur le plan des Pensées,

présentée, celle-ci, onze ans plus tard à l'Académie de Lausanne. Nous ne
reproduirons pas cette analyse, qui nous révèle en Vinet un précurseur des critiques
modernes les plus autorisés de Pascal, tels que les Boutroux et les Brunschvicg,
mais nous ne pouvons pas résister cependant au plaisir de transcrire les

lignes que voici, qui définissent les Pensées en des termes dont personne,
pensons-nous, n'a égalé la justesse : « Dans son état actuel, ce volume est un long
et sublime aparté, un drame dans lequel un seul acteur est en scène, mais

auquel les péripéties ne manquent pas. Aucun livre plus subjectif et à la fois
moins égoïste. Ce sont des confessions : ce ne sont pas celles d'un Augustin ;

mais ce sont les confessions successives d'un pénitent de la pensée, qui révèle

ses agitations du sein même de ses agitations ; car l'écho de ce tumulte
intérieur se prolonge dans son souvenir et presque dans son âme » (p. 176 s.).

Mais Vinet ne pouvait en rester à des études d'occasion, à des critiques
d'ouvrages. Nous avons vu qu'il avait fait un plus grand rêve. Il est vrai qu'à

propos de la circonstance la plus accidentelle il atteint aux intuitions les plus
hautes et que la critique s'élève souvent, avec lui, jusque sur le plan de la plus
sereine métaphysique. Nous lui devons toutefois deux études d'ordre plus
général que les précédentes ; ce sont celles qui s'intitulent : De la théologie du
livre des Pensées et : Pascal, non l'écrivain mais l'homme. C'est à l'étude sur la
théologie du livre des Pensées qu'il faut se reporter pour avoir, d'emblée,
une vue claire de la façon dont Vinet a compris cet ouvrage. Pascal, nous

dit-il, a inauguré une apologétique nouvelle, fondée sur une étude approfondie
des misères de l'homme. Il a agi ainsi parce qu'au fond de sa pensée il y a ce

postulat : le christianisme, c'est l'homme avec Dieu. Il faut donc, de l'homme sans

Dieu, parvenir à l'homme qui a retrouvé Dieu. « L'homme porte en soi le
double besoin d'être tout à Dieu et d'être entièrement homme. » Toutes les

hérésies reviennent à diminuer l'homme ou à diminuer Dieu et la « théologie »

a beaucoup de peine à ne pas incliner vers l'une ou l'autre erreur. Seule la
religion du cœur, la foi vivante se tient au sommet de l'angle, dans le mystère de la
vie. Telle fut la théologie de Pascal, dont la gloire est d'avoir été homme en

théologie, d'avoir mis en théologie, loin de toute scolastique, son expérience
vivante de croyant racheté. C'est donc la religion du cœur qui est au centre,
qui est le dernier mot de Pascal et, à ce propos, Vinet insinue (sans le dire
aussi ouvertement qu'il le fait ailleurs, dans son article sur la Restauration
des Pensées, par exemple) que l'attitude pascalienne est, au fond, une attitude
protestante. Cela peut se discuter, mais ce qu'on lira par contre avec une
immédiate et complète adhésion, ce sont les remarques judicieuses sur le



342 MARCEL GROBÉTT

caractère personnel du livre des Pensées qui est, bien plus qu'un livre de

doctrine, un livre de piété et presque d'ascétisme, ainsi que les très belles

pages sur la tristesse et la joie du chrétien, par lesquelles se termine cette
étude.

Quant à l'étude intitulée : Pascal, non l'écrivain mais l'homme, elle nous

paraît être le morceau capital du recueil, celui qui emprunte le moins à l'occasion

et peut se suffire à lui-même comme une œuvre achevée et originale. En

parcourant ces pages, nous entrons dans l'intimité, non pas tant peut-être
de Pascal que de Vinet lui-même lorsqu'il lit et médite Pascal. Nous voyons
s'évoquer devant nous l'image de Pascal telle qu'elle s'évoquait devant lui
au cours de ses ferventes études. Nous découvrons le Pascal de Vinet. Car
enfin il y eut un Pascal de Vinet, comme il y eut un Pascal de Voltaire et
de Condorcet, un Pascal de Victor Cousin et un Pascal de Sainte-Beuve. C'est
le destin de ce génie mort trop tôt d'avoir laissé à la postérité une énigme ;

non seulement l'énigme du livre qu'il projetait, mais l'énigme de son âme

même, cachée sous l'amas informe et mystérieux des Pensées. Pascal, nous dit
Vinet, fut un de ces êtres rares qui surent prendre conscience de leur
individualité profonde et la manifester avec courage ; il sut se défendre contre la

tyrannie de toute autorité extérieure ; il eut la passion du vrai, avec profondeur

et avec une largeur qui mérite l'épithète d'universelle ; il fut vrai jusque
dans son style. Mais cet homme, qui a humilié la raison et méprisé la
philosophie, a été un penseur, et l'élément intellectuel domine en lui ; il domine
même avec quelque froideur, et la poésie manque à ce génie. Il lui manque
aussi certains dons du cœur : l'art de persuader, ainsi que la chaleur intime
et abandonnée des affections naturelles. « Pascal accablait les esprits. Il était
plus fait, ce me semble, pour dominer et pour entraîner que pour plaire...
D'autres nous gagnent insensiblement ; Pascal nous subjugue. » Malgré cela,

il y a dans Pascal un fond de passion ardente qui l'explique en définitive.
« L'homme, créature relative et dépendante, n'est complet que par la

passion » ; et Pascal est de ceux chez qui la passion, « dès longtemps éveillée,
active, inquiète, incapable de distraction, attend avec impatience et cherche

avec ardeur son objet ». Ne trouvant devant elle que le vide, à la hauteur où

la maintient son caractère intellectuel, elle s'arrête et se fixe enfin dans la

religion. « La religion fut dès lors la passion de Pascal ; la religion de Pascal

fut passionnée et, par là même, communicative et entraînante.» A coup sûr,
cette image de Pascal est admirable. Nous aimerions cependant y voir se

dessiner un trait que Vinet a su relever ailleurs : nous voulons dire le
pessimisme de Pascal, dont nous avons parlé déjà et qui, certainement, constitue
un élément important de sa physionomie spirituelle, ce pessimisme janséniste
et biblique qui le situe dans la lignée héroïque des grands chefs de file du

christianisme authentique.
Cette image de Pascal dessinée par Alexandre Vinet est-elle celle du vrai

Pascal Il est possible qu'elle soit, par certains côtés, insuffisante et même

inexacte : je laisse à d'autres le soin d'en décider. Mais ce qui est certain,



LES ÉTUDES DE VINET SUR PASCAL 343

c'est que ces pages de Vinet sur Pascal, non l'écrivain mais l'homme, contiennent

des vues que l'on doit qualifier tour à tour de justes et de profondes, et

qu'elles méritent de rester, même si elles ne suffisent pas à peindre exactement
l'auteur des Pensées, parmi celles qui aident à le connaître et qui éclairent
vivement certains aspects de son visage.

Toutefois, Pascal, ce ne sont pas les Pensées seulement, ce sont aussi les

Provinciales, et Vinet ne pouvait pas l'oublier. La nouvelle édition des Etudes
contient deux morceaux sur les Provinciales. Alors que les anciennes éditions
donnaient seulement la leçon du cours de Lausanne (novembre 1844), publiée
dans le Semeur des Ier et 8 janvier 1845, nous avons ici un fragment d'une
leçon donnée à Bâle en 1833, et nous devons remercier les éditeurs d'avoir
livré cet inédit au public. Il nous a intéressé à deux points de vue : tout
d'abord, la comparaison avec la leçon de Lausanne permet de constater
l'épanouissement d'un talent et l'enrichissement d'une pensée devenue,

après dix ans, plus ample, plus vigoureuse et plus profonde ; la leçon de Bâle,
en effet, contient les éléments et l'ébauche de celle de Lausanne ; la vision
d'ensemble est la même, mais le dessin est plus simple, plus élémentaire, plus
lourd même, oserai-je dire. Toutefois, dans cette ébauche, nous notons des

traits qui révèlent la sûreté du regard moral par laquelle Vinet s'est distingué
d'emblée. Entre autres cette remarque : « La science des Jésuites, qui nous

étonne, leur subtilité qui nous confond, sont bien loin d'égaler la science et la
subtilité d'un autre casuiste qui n'est point de leur société et qui date de plus
loin que tous leurs livres, je veux dire le cœur humain ». Cette notation,
amorce d'un développement fort judicieux, se retrouve dans la leçon de

Lausanne où Vinet observe que « les Jésuites ne sont que les parrains, et non
les véritables pères du système qui porte leur nom»; que «le jésuitisme date des

premiers jours du monde » et que Satan lui-même ne fut autre chose, aux yeux
de nos premiers parents, « qu'un docteur grave, bien capable après tout de

rendre son opinion probable ». On voit, d'un texte à l'autre, la perm anence d'un

jugement sûr ; on aperçoit aussi l'enrichissement de la pensée dans le second

texte et tout ce qu'elle a gagné en finesse. Pourtant, elle nous a frappé davantage

dans la leçon de Bâle, peut-être à cause de ce qu'elle a de plus élémentaire

dans l'expression, tout comme certains traits d'un dessin ressortent
mieux dans l'ébauche que dans l'œuvre achevée. Dirons-nous maintenant la

jouissance extrême que nous avons ressentie à la lecture de la leçon de

Lausanne Chacun la connaît, ou peut s'y reporter aisément, et chacun, en
relisant ces pages, s'émerveillera tout à nouveau de tant de jugements profonds,
clairs, nuancés, par exemple sur le style de Pascal et ce qu'il a contribué à faire
de la langue française, sur l'esprit de la comédie dans les Provinciales, sur
Pascal maître de la polémique, sur l'éloquence qui « n'est que la vérité
passionnée, c'est-à-dire la vérité dans sa plénitude, car la passion complète la
vérité ». Et combien remarquable, à propos de cette dernière considération, le

parallèle entre Pascal et Démosthène, concluant à la supériorité du premier à

cause de la supériorité de la vérité qui l'inspire et qu'il veut défendre et



344 HENRI METLAN

venger En bref, la lecture des études de Vinet sur les Provinciales donne un
impatient désir de revenir à cet ouvrage, que la grandeur des Pensées a fait
passer au second plan et qui réserve pourtant à l'esprit un si vif bonheur
et à la conscience de très graves et profondes joies.

Les notes que l'on vient de lire ne sont, précisément, que des... notes ;

des impressions de lecture hâtivement transcrites. En fait, il est difficile de

rendre exactement compte d'un ouvrage de Vinet. Pour bien faire, ce n'est

pas à l'analyse du livre qu'il faudrait s'attacher, et surtout pas lorsqu'il s'agit
comme ici de morceaux séparés, d'œuvres d'occasion dont chacune mériterait

une appréciation particulière. Ce qu'il faudrait, c'est dégager d'un livre
comme celui-ci « l'esprit d'Alexandre Vinet », tel qu'il se manifeste en maintes

saillies, en remarques furtives ou, au contraire, en longs et graves développements

personnels. Plus exactement, ce qu'il faudrait, c'est dessiner la
vision que Vinet a eue de Pascal en faisant la synthèse de ces jugements,
appréciations, intuitions et, à travers cette vision même, apercevoir l'acte
intime de Vinet pensant son propre christianisme sous l'impulsion de ce réactif
prodigieux : les Pensées. Il va de soi que ce n'était pas là notre affaire. Heureux

serons-nous seulement si l'hommage que nous avons voulu rendre à un
grand livre et à sa nouvelle et si remarquable édition ne paraît pas trop
imparfait.

Marcel GROBÉTY.

VINET, LITTERATURE ET HISTOIRE SUISSES

Il n'est pas trop tard pour rappeler ici l'avant-dernier des volumes parus
des œuvres d'Alexandre Vinet (») et pour en remercier l'éditeur. Ce recueil,
préparé par M. Perrochon, sous les yeux de Ph. Bridel, n'est pas seulement
d'intérêt local comme son titre pourrait le faire croire ; en fait, et comme
toujours lorsque c'est Vinet qui parle, le lecteur y trouve plus que ce qu'il
attendait. Des articles de critique sur les poètes et les historiens romands

Alexandre Vinet. Littérature et Histoire Suisses. Recueil d'articles et d'essais

divers, publiés d'après les éditions originales et les manuscrits par Henri
Perrochon. Lausanne, Payot, 1932. cxxvm-531 p. in-8°. — 10 fr.


	Les études de Vinet sur Pascal

