
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 102

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie : séance du Groupe vaudois, le 23
mai 1936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

IN MEMORIAM GUSTAVE JUVET

Séance du Groupe vaudois, le 23 mai 1936.

Cette séance, à laquelle assistèrent Madame Juvet et quelques
membres de sa famille, se déroula dans une atmosphère d'intimité.
Après qu'elle eut été ouverte par M. Henri-L. Miéville, président
du groupe, M. Georges de Rham exposa dans leurs grandes lignes
les vues les plus récentes de Gustave Juvet sur l'axiomatique des

groupes ; puis M. Maurice Gex chercha à caractériser la personnalité

de son ancien maître et M. Arnold Reymond évoqua quelques

souvenirs personnels sur celui qui fut son élève et devint
ensuite son collègue et ami.

Henri-L. Miéville : ha Société de Philosophie a voulu rendre hommage

en ce jour à l'un de ses membres les plus dévoués en même

temps qu'à un homme dont les travaux scientifiques ont grandement

honoré notre Université et notre pays. Comme président de

notre groupe, je voudrais dire en quelques mots ce que Gustave

Juvet a été pour la Société de Philosophie.
Il avait déjà fait partie de la section neuchâteloise avant de venir

à Lausanne. La section de Lausanne n'a pas eu de membre plus fidèle

et plus actif. Juvet a fait partie de son comité ; il lui a donné plusieurs
travaux d'un très grand intérêt : il intervenait volontiers dans la
discussion, l'animait, élargissait le débat, y jetait des réflexions souvent
assaisonnées d'humour et toujours suggestives. Il avait l'esprit
naturellement tourné vers les problèmes philosophiques qui sont au bout
de toutes les grandes avenues de la science. Juvet comprenait à mer-



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 31

veille que toute vraie culture doit dépasser le champ des sciences

spécialisées et des techniques et embrasser l'humain. Aspirer à

coordonner les faits, à lier les idées, c'est la règle de toute science ; relier
les activités humaines en un tout aussi harmonieux que possible, tel
est l'idéal d'une culture digne de ce nom. C'est parce que Juvet avait
cet idéal devant les yeux qu'il ne put se contenter d'être un savant
remarquable, mais qu'il se préoccupa des problèmes philosophiques et
sociaux. Tout l'intéressait ; il lisait tout et réfléchissait sur tout : rien
d'humain ne lui était étranger.

Et c'est parce qu'il sentait le prix d'une culture plus vaste et

l'importance de cette ouverture d'esprit qu'elle seule peut donner, que
Juvet s'intéressa d'une façon très active au problème de la préparation

des jeunes esprits. On a déjà dit, au cours de la très belle et émouvante

séance organisée par la Société vaudoise des sciences naturelles
et le Cercle mathématique, quel maître il avait été. Je rappellerai
seulement ici que le problème de l'enseignement philosophique au gymnase

l'a vivement préoccupé ; il a été l'un des initiateurs de l'effort
entrepris pour donner à cet enseignement une place plus adéquate au
rôle qu'il devrait jouer dans la formation des jeunes intelligences à un
moment où elles sont particulièrement susceptibles d'être enrichies

et initiées aux problèmes fondamentaux de la pensée, parce qu'elles
ne se sont pas encore mécanisées dans une routine ou étroitement
cantonnées dans une spécialité.

Hélas Juvet nous a été enlevé, et nous aurions grand besoin de lui,
parce que les esprits et les caractères de cette trempe sont rares. Ils
nous montrent la voie, et c'est à nous de continuer l'effort qu'ils ont
entrepris. Soyons-leur reconnaissants d'avoir été ce qu'ils ont été ;

quelque chose de vivant qui vient d'eux continue à vivre en nous.
Nous penserons souvent à Gustave Juvet, à son enthousiasme

communicatif, à cette grande probité intellectuelle dont il nous donnait

l'exemple : nous n'oublierons pas ce regard vif et bienveillant tout à

la fois qu'il avait, cet esprit prompt et merveilleusement lucide, cette
générosité de cœur et de pensée qui le caractérisait. Sa personne
respirait une confiance en la vie, en ses possibilités inépuisées, une
confiance dans les ressources de l'esprit, dont le rayonnement était
bienfaisant et qui lui attirait une sympathie instinctive.

Gustave Juvet fut un vivant. Ceux qui ont été des vivants le

restent, en dépit de la mort qui interrompt le cours de leurs travaux et

qui les relève de leur poste.



32 GEORGES DE RHAM

Georges de Rham : Les réflexions qui suivent sont une brève introduction
à la lecture du Mémoire de G. Juvet sur L'axiomatique et la théorie des

groupes l.

Au point de vue de l'axiomatique moderne, une théorie deductive

est un système de propositions qui se laissent toutes formuler à

l'aide de certains termes donnés, non définis, mais en nombre fini,
représentant les notions primitives de la théorie. Parmi ces propositions,

quelques-unes sont mises à part sous le nom d'axiomes, et
celles qui peuvent se déduire des axiomes par les règles de la logique
sont appelées théorèmes. Les axiomes et les théorèmes forment
l'ensemble des propositions démontrables (ou propositions vraies) de la
théorie. Pour déterminer une théorie deductive, il faut donc d'abord
énumérer les notions primitives ou termes fondamentaux non
définis, ce qui détermine implicitement l'ensemble des propositions
(démontrables et non démontrables) de la théorie, et ensuite donner
la liste des axiomes, ce qui fixe, au moins virtuellement, l'ensemble
des propositions démontrables de la théorie.

Comme premier exemple, considérons la géométrie projective plane.
Les notions primitives se réduisent à celles de point et de droite et à la

relation d'incidence (le point p est sur la droite d ou la droite d passe

par le point p). A partir de ces trois termes fondamentaux, on peut
définir toutes les figures considérées dans la géométrie projective
plane (polygones, faisceaux, coniques, etc.) et, par suite, formuler
toutes les propositions de cette théorie. La liste des axiomes est plus
longue et ne serait pas à sa place ici.

Comme second exemple, voici une théorie plus simple que nous

appellerons théorie II. Il n'y a plus qu'une seule catégorie d'objets :

les éléments, qu'on désignera par a, b, c, x,... et une loi de composition
qui fait correspondre, à deux éléments donnés quelconques a et b,

un élément bien déterminé qui sera désigné par ab. Ensuite, il n'y a

que les trois axiomes suivants :

ï. (ab)c a(bc).

* Ce mémoire a été publié dans les Actes iu Congrès ie philosophie scientifique.
Paris, Hermann, 1936.



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 33

2. Il existe un élément particulier u tel que au ua a pour tout
élément a.

3. A tout élément a correspond un élément b et un seul tel que
ab — u.

Notre théorie II est ainsi déterminée. Comme exemple d'un
théorème, citons la proposition suivante : quels que soient les éléments

a et b, il y a un élément x et un seul tel que ax b.

Le système des axiomes d'une théorie est dit cohérent (ou
compatible), si deux propositions contradictoires de la théorie ne sont

jamais toutes les deux démontrables. Mais si l'une des deux propositions

contradictoires est toujours démontrable, on dit que le
système d'axiomes est complet (ou achevé). Enfin, on dit encore que les

axiomes sont indépendants, si aucun d'eux ne peut se déduire des

autres.
Considérée en elle-même, une proposition d'une théorie deductive

n'a aucune signification, puisqu'elle porte sur des termes qui n'ont

pas été définis. Elle n'est donc matériellement ni vraie ni fausse. Mais

imaginons qu'on attribue une signification déterminée à chacun des

termes fondamentaux de la théorie : chaque proposition prend alors

un sens et devient par suite vraie ou fausse. Si tous les axiomes
deviennent des propositions vraies, les théorèmes deviennent aussi des

propositions vraies, et l'on a ce qu'on appelle une interprétation de

la théorie. Deux interprétations sont dites isomorphes ou équivalentes,
si toute proposition qui devient vraie dans l'une devient aussi vraie
dans l'autre. Pour que le système d'axiomes d'une théorie soit cohérent,

il suffit que cette théorie admette une interprétation, et pour
qu'il soit complet, il faut que deux interprétations quelconques soient

isomorphes.
Prenons par exemple, comme éléments de la théorie II, les nombres

positifs et convenons que la loi de composition se réduit à la

multiplication ; les trois axiomes devenant des propositions vraies,
on a une interprétation de la théorie II qui est par suite cohérente. Si

l'on prend comme éléments les seuls nombres -\- 1 et — 1, avec la

même loi de composition, on a une seconde interprétation, qui n'est

pas équivalente à la première ; en effet, la proposition « (ad) a a

quel que soit a », par exemple, devient vraie dans la seconde et pas
dans la première. Les trois axiomes de notre théorie II ne forment
donc pas un système complet.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXV (n° I02, I937). 3



34 GEORGES DE RHAM

Si, par contre, on ajoutait, comme quatrième axiome, la proposition

suivante : « les éléments distincts sont au nombre de deux » (ou

n'importe quel nombre premier), on aurait un système complet,
comme il est facile de le constater.

L'un des buts essentiels des recherches d'axiomatique a été de

mettre les diverses théories mathématiques sous la forme abstraite de

théorie deductive qu'on vient d'esquisser, et pour reconnaître la

cohérence, l'achèvement ou l'indépendance des systèmes d'axiomes

établis, la méthode consistant à construire des interprétations s'est

montrée efficace. Rappelons en particulier les résultats obtenus par
Hilbert dans le domaine de la géométrie.

Toutefois, les objets des interprétations de Hilbert sont toujours
construits avec des nombres, et cette méthode n'est évidemment
pleinement satisfaisante que si l'on admet l'existence de ces nombres.
Considérons un système d'axiomes de l'arithmétique, le système de

Peano par exemple. Si l'on admet comme chose évidente l'existence
de la totalité des nombres entiers, on est immédiatement assuré de la

cohérence de ce système. Or, beaucoup de mathématiciens estiment
actuellement qu'on ne doit pas admettre a priori l'existence de la

totalité des nombres, mais qu'il est désirable de prouver directement
la cohérence et si possible l'achèvement du système des axiomes de

l'arithmétique et que seule cette preuve nous assurera de l'existence
de la totalité des nombres. Nous nous bornons à constater cette
attitude, qui paraît expliquer le but de bien des tentatives récentes en

axiomatique, auxquelles se rattache celle de Juvet.
L'idée poursuivie par Juvet, en abordant ces problèmes, semble

avoir été de tirer tout le parti possible de la notion de groupe. On
sait la lumière dont cette notion a éclairé les fondements de la
géométrie avec Helmholz, Lie, Klein et Poincaré. En mathématiques, le

terme de groupe s'applique à toute interprétation de notre théorie II :

un groupe est un ensemble d'éléments (de nature quelconque) avec

une loi de composition (l'opération ab) qui satisfait aux trois axiomes
formulés ci-dessus. Les groupes qui interviennent en géométrie sont
la plupart des groupes de transformations : les éléments a, b,... sont
des transformations (qui opèrent sur les figures, points, droites, etc.)
et ab est la résultante des transformations a tt b effectuées successivement.

A chaque géométrie on peut faire correspondre un groupe,
formé par toutes les transformations des figures qui n'altèrent pas
les propriétés étudiées par cette géométrie. Par exemple, le groupe



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 35

de la géométrie projective plane est formé de toutes les transformations

des points et des droites du plan qui n'altèrent pas les

relations d'incidence (le point p et la droite d étant changés
respectivement en p' et d', p' sera sur d' si p est sur d et dans ce cas

seulement).

Suivant le même procédé, comme le montre Juvet, il est possible
d'associer un groupe (le groupe d'automorphies) à toute théorie
deductive.

Or, en ce qui concerne les geometries, le procédé indiqué peut être

en quelque sorte renversé. Nous sommes partis des figures et avons
défini les éléments du groupe comme des transformations de ces

figures. Mais on peut aussi partir du groupe et avec ses éléments, qui
apparaissent alors comme primitifs, définir les figures, à commencer

par les points et les droites. Poincaré pensait même que notre esprit
procède ainsi dans la genèse psychologique des notions de point et de

droite. En d'autres termes, on sait, à partir du groupe (supposé donné
dans l'abstrait) d'une géométrie, construire une interprétation de cette
géométrie.

Peut-on aussi renverser ce procédé pour toute théorie deductive et

en tirer profit pour prouver la cohérence des axiomes Juvet le pensait,

sans d'ailleurs se dissimuler les difficultés qui restent à surmonter.
Si l'on considère en particulier l'arithmétique comme une théorie dont
les objets sont les nombres rationnels avec les opérations fondamentales

de l'addition et de la multiplication, on constate que le groupe
des automorphies s'évanouit. Il est vrai que si l'on adjoint des lettres
variables x, y,... qui peuvent se combiner avec les nombres par addition

et multiplication, et qu'on les considère aussi comme des objets
de la théorie, le groupe reparaît, mais il devient bien compliqué
Enfin, même en se bornant aux théories dont le groupe d'automorphies

permet effectivement de construire une interprétation, la marche
suivie ne serait satisfaisante que si l'on était assuré a priori de l'existence

du groupe, sinon le problème ne serait que déplacé. Juvet avait
bien vu cette difficulté et il espérait la surmonter à l'aide de cette
« hiérarchie des groupes » qu'il introduit dans son travail. Quoi qu'il
en soit, sa tentative nous fait voir ces problèmes d'une manière
nouvelle et les relie à la fois aux conceptions de Sophus Lie en géométrie
et à celles d'Evariste Galois en algèbre.



36 MAURICE GEX

Maurice Gex : M. Jean Piaget a longuement parlé, à la séance
des Colloques de mathématiques, avec la compétence que l'on sait,
de la pensée philosophique de Gustave Juvet et de l'évolution de

cette pensée selon trois phases qu'il a brillamment caractérisées. Je

n'ai, croyez-le bien, nullement l'intention de refaire un tel travail, ni
même de le compléter. Je me propose simplement de présenter ici
une brève esquisse psychologique et morale d'un homme que je crois
avoir bien connu, que j'ai beaucoup aimé et qui m'a honoré de son
amitié. Que cette modeste étude aide à le mieux comprendre et peut-
être même dissipe certains malentendus, tel est le vœu que je me

permets de formuler.

Pour rendre pleinement justice à Gustave Juvet, il convient de le

considérer comme un savant doué d'un sens philosophique aigu,
qui s'est élevé au-dessus de sa spécialité avec une admirable aisance,
ainsi qu'il a toujours su se maintenir au-dessus de ses multiples tâches

— ce qui signifie qu'il a su rester parfaitement libre, disponible et
humain, sans jamais consentir à devenir l'esclave de son travail,
quelque acharné que fût celui-ci. Il a usé des hautes pensées philosophiques

et métaphysiques qui le visitaient pour féconder son travail
scientifique, le renouveler, l'approfondir ; mais c'est ce travail-là qui
restait le but de son effort. Il n'a pas visé, comme fin de son activité,
à l'élaboration raffinée de telle ou telle idée philosophique. Bien loin
d'être des fins, ces idées philosophiques étaient actives et vivantes :

elles servaient à promouvoir et à orienter sa pensée de savant. Telle

est la véritable perspective, pensons-nous, qu'il convient d'adopter

pour parler pertinemment de cet esprit universel.
M. Rolin Wavre nous a dit l'ingéniosité avec laquelle Gustave Juvet

tirait parti de l'examen et de la comparaison des diverses formes ou

structures mathématiques. Juvet a tenté de saisir l'essence des

mathématiques en faisant appel à une théorie générale des structures ou

opérations mathématiques : la théorie des groupes, dont M. Georges
de Rham vient de nous entretenir. Ce n'était pas seulement la racine
des mathématiques qu'il espérait ainsi mettre à jour, mais la racine

commune des mathématiques, de la physique et même de la logique
ainsi qu'en témoigne sa communication au Congrès de philosophie
scientifique de Paris sur l'axiomatique et la théorie des groupes. Gustave

Juvet revendiquait pour cette conception le terme de « réalisme
des groupes». Or, le réalisme conceptuel qui consiste à détacher de



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 37

notre activité intellectuelle les concepts produits par celle-ci pour leur
attribuer une existence métaphysique indépendante et statique,
un tel réalisme n'est guère prisé par les philosophes modernes. Qu'on
nous permette, pour éclairer cette question du réalisme, de citer un
passage de ce que nous écrivions dans le compte rendu de l'ouvrage
de Juvet sur La structure des nouvelles théories déductives :

Le vigoureux réalisme des groupes que défend M. Juvet dans son livre sera
immédiatement qualifié de platonicien par toute personne ayant quelque
teinture d'histoire de la philosophie. Nous le voulons bien, mais il convient
alors de souligner toute la différence qu'il y a entre le réalisme des groupes et
celui des essences, les groupes n'étant pas des essences, mais des structures
opératoires. Laissant de côté le Platon de l'interprétation aristotélicienne,
c'est dans le Théétète que nous irons chercher la pensée du maître qui déclare

que la nature de la pensée et du jugement ne consiste pas en images, mais

en actes d'identification, de distinction, d'ordonnance, de comparaison, etc.
Ainsi, plus de vingt siècles avant la création de la logistique, de l'axiomatique,
de la théorie des groupes et de la théorie de la primauté du jugement, Platon
jetait les bases d'un réalisme supérieur qui place la signification, « non pas
dans les représentations, mais dans les fonctions noétiques de corrélation, à

l'aide desquelles », écrit Wilman dans un très remarquable article de la Revue
de Métaphysique et de Morale, sur la théorie du jugement, « nous opérons sur
les objets de notre pensée », les objets de la pensée eux-mêmes devenant
indifférents vis-à-vis de la signification. Ce n'est que dans ce sens que nous
pouvons admettre que le réalisme défendu par M. Juvet soit dit platonicien M.

Rien de statique, rien de figé, comme on le voit, dans un tel réalisme.
Demandons-nous ce qu'étaient pour Gustave Juvet ces structures
opératoires les plus générales. Etait-ce uniquement le dernier terme
de l'abstraction, des réalités exsangues, décharnées, produit d'un
cerveau de mathématicien qui fait bon marché de la richesse
qualitative du réel et n'en retient qu'un maigre schéma Qui a connu la
vitalité débordante de cet homme et son lyrisme intérieur si soutenu
ne saurait admettre que l'objet de ses préoccupations philosophiques
fût une quintessence morte ; pour lui, les structures groupales sont
des principes vivants et non des abstractions. Ce qui est premier dans

l'ordre de l'être, disaient les scolastiques, est dernier dans l'ordre
du connaître. Les esprits exclusivement concrets, liés au sensible

comme à l'unique réalité, qui s'imaginent que ce monde sensible se

suffit à lui-même, ces hommes terribles, dont parle Platon, qui n'ad-

(') Revue de Théologie et de Philosophie, 1935, p. 81.



38 MAURICE GEX

mettent que ce qu'ils voient, ne pourront jamais comprendre l'intense
poésie et la richesse de vie qui se dégagent du monde des pures idées.

Croit-on, par exemple, que pour un Pythagore les nombres n'étaient

que sèches abstractions Ne constituaient-ils pas, au contraire, les

principes et les fondements de toute réalité Cette ardente poursuite
métaphysique des archétypes, Gustave Juvet s'y livrait avec
l'impression d'ivresse d'une « descente chez les Mères », selon la suggestive
et si troublante expression de Gœthe.

Ajoutons que des considérations esthétiques le guidaient certainement

dans sa recherche, car la contemplation d'un être synthétique
comme une structure formelle n'est jamais purement intellectuelle :

elle est aussi toujours contemplation esthétique. Voici d'ailleurs ce

qu'il a écrit dans son ouvrage La structure des nouvelles théories physiques

:

Ce qui caractérise un groupe, fini ou infini, c'est qu'il est un système clos ;

en combinant deux opérations du groupe, on obtient une nouvelle opération
qui fait partie du groupe. D'un certain point de vue, cette condition de «

fermeture » leur donne à tous l'aspect du fini et, ajoutons-le, l'aspect du parfait,
s'il est vrai que la beauté naît du jeu de quelques motifs qui s'appellent, se

répondent et se groupent dans une harmonie supérieure (p. 177).

Cette citation laisse supposet que l'auteur voit, dans la théorie des

groupes, non seulement la clef de la vérité, mais encore celle de la

beauté ; d'ailleurs tous les esthéticiens n'admettent-ils pas d'un
commun accord que l'œuvre d'art témoigne d'un ordre idéal manifesté

par le sensible î Voilà qui explique, pensons-nous, l'admiration
et la sympathie de Gustave Juvet pour un poète comme Paul Valéry
qui a cherché, dans ses Essais sur Léonard de Vinci, à remonter
jusqu'au centre vivant qui, chez un génie comme celui du grand Florentin,

est tout aussi bien à l'origine des découvertes scientifiques que
des créations artistiques ; la découverte scientifique n'étant, dans une
certaine mesure, pas autre chose qu'une création.

Qu'une découverte scientifique soit dans une certaine mesure une
création, voilà une affirmation qui choquera bon nombre d'hommes
de laboratoire et on a reproché à Gustave Juvet de négliger cavalièrement

le côté expérimental de la physique moderne dont il s'occupait,

pour ne retenir que le côté formel, mathématique. A notre avis, ce

reproche est immérité, car l'attitude de Gustave Juvet sur ce point
prouve précisément la qualité de son esprit philosophique qui per-



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 39

çait à jour l'erreur de l'empirisme et comprenait que toute expérience
efficace implique, outre une certaine habileté opératoire pratique,
l'établissement d'une théorie cohérente, préexistant à cette
expérience et seule capable de donner un sens au résultat de l'expérience.
Selon la profonde remarque de Claude Bernard, « l'expérience est le

privilège de la raison ». Aucune ingéniosité expérimentale, aucun
tour de main de laboratoire ne fera qu'une expérience puisse se passer
d'un cadre théorique précis qui la suggère d'abord et ensuite donne un
sens à son résultat brut. Cette primauté du théorique sur l'expérimental,

dans le domaine expérimental lui-même, est l'expression de l'attitude

nécessairement active de l'esprit du chercheur, du pouvoir
d'initiative départi à l'esprit humain. Les excès historiques qui ont été

parfois le produit de cette attitude intellectuelle n'infirment en
rien la légitimité de celle-ci, ils ne font qu'en révéler un emploi
illégitime. Ainsi, déformer des faits pour les faire entrer dans le cadre

de théories préconçues, ce n'est pas tenir compte du résultat d'une

expérience à laquelle une théorie préalable fournirait une signification
— sans préjuger, bien entendu, pour autant de l'orientation du
résultat brut lui-même, que seule l'expérience fournira.

Savant théoricien, si Gustave Juvet n'a pas fait lui-même des

expériences de physique moderne, il a toujours pris acte des résultats
des expériences des autres et n'a jamais eu l'absurde prétention de

tout déduire en physique.

Doué d'une nature profondément saine et exubérante qu'effleurait
rarement le doute qui paralyse, Gustave Juvet avait un besoin incoercible

d'affirmation qui se traduisait par une robuste confiance en la

vie et, dans le domaine philosophique, par la confiance en l'être.
Confiance en l'être, en sa plénitude, en sa richesse, en sa présence

indéfectible, là se trouve, croyons-nous, la clef de la pensée de Juvet,
aussi bien sur le plan religieux et philosophique que scientifique, car
un tel sentiment de confiance est toujours d'essence religieuse : il est

une foi.
Comment connaître l'être sans le mutiler, tel est le problème

intellectuel qui se pose. Et, tout d'abord, n'oublions pas que l'être nous
habite ; ce n'est pas un étranger qu'il faut rejoindre, mais la nature
extérieure et l'esprit participent également à des structures « grou-
pales » : ainsi, l'esprit trouvera en lui-même, par son jeu spontané,
les articulations essentielles de la nature, du non-moi. L'intelligence



40 MAURICE GEX

doit s'élever à la contemplation, à l'intuition intellectuelle de l'être
qui ne le fragmente pas comme le discours. Le réalisme de Gustave

Juvet, profondément synthétique, est un réalisme de contemplatif
qui aspire à des visions synoptiques et dédaigne le discours, la pénible

analyse qui tâtonne en aveugle avec le sens de la rigueur comme
seul fil d'Ariane. Il s'agit de « voir » les réalités, de voir les êtres

mathématiques dans leur nécessité intrinsèque, de dépasser le stade
de la démonstration logique, qui contraint sans éclairer, pour atteindre

la raison d'être métaphysique. Un tel réalisme tente de détacher

l'objet de sa contemplation de toute la contingence du sujet qui le

pense, pour préserver cet objet de toute souillure temporelle. Voyez
le cas de l'axiomatique d'une discipline donnée : elle est encore, pour
Gustave Juvet, trop liée à des modes d'expression contingents — on
sait en effet que plusieurs axiomatiques peuvent rendre également

compte de la géométrie d'Euclide, par exemple — et c'est le groupe
unique dont ces axiomatiques dépendent qu'il veut leur substituer.

Contemplation intellectuelle du savant et du philosophe, contemplation

mystique de l'homme religieux, la contemplation était pour
Gustave Juvet la plus haute forme de l'activité spirituelle. Il respectait

et admirait l'homme sincèrement religieux — il en était un lui-
même ¦—- mais raillait celui dont la religion, après avoir perdu tout
contenu doctrinal ou mystique, s'était muée en une simple morale,
s'était détournée de la contemplation pour se borner à émettre des

prescriptions pratiques visant la conduite humaine, ce qui est proprement

cesser d'être une religion. De même, la critique la plus
cinglante qu'il pût faire d'un essai philosophique consistait à déclarer

que cet essai ne renfermait que du « moralisme » déguisé ou — ce qui
était rigoureusement synonyme pour lui — qu'il témoignait d'un

esprit maçonnique
Nous n'avons pas encore atteint le centre même de la personnalité

de Gustave Juvet, mais nous nous en sommes sans cesse rapprochés.
Cette confiance en la vie et en l'être, ce besoin d'affirmation, cette
nature exubérante dont nous avons parlé jusqu'ici, tous ces traits
ont leur unité et leur source dans une générosité foncière ; c'est en
elle qu'il faut chercher la dominante de son être d'où découlent à la
fois ses qualités de cœur ¦— bonté agissante et délicatesse exquise du

sentiment — et les modalités de sa puissante intelligence.
L'homme généreux spirituellement est souverainement libre. A

l'idée de générosité, de don de soi, d'épanouissement d'une nature



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 41

riche qui déborde spontanément en autrui au lieu de se recroqueviller

et de se renfermer sur elle-même, s'unit l'idée de liberté et de

sens du gratuit.
Générosité, liberté, sens du gratuit, voilà quelques termes qui

aideront à saisir la nature profonde de Gustave Juvet. Au lieu de rester

tendu, crispé et comme hypnotisé par une idée morose de devoir

qu'on projette devant soi tel un gendarme rébarbatif, les natures
généreuses considèrent le devoir comme une inspiration intérieure qui
les libère dans la mesure où elles l'accueillent. Elles font leur « devoir »

et n'en parlent pas, elles le font avec grâce, au double sens de ce mot.
Remarquez que le prodigieux travailleur qu'était Gustave Juvet

avait toujours du temps pour échanger de gais propos avec ses amis,

car il savait se détendre et sourire à la vie, comme il savait travailler,
ce qui n'est pas le cas de ceux qui s'épuisent en une agitation continue

et stérile et n'osent, par avarice, dérober un instant d'abandon
à leur anxiété laborieuse. Il vivait le plus souvent dans la joie,
cet épanouissement de l'être qui, selon l'admirable définition de

Spinoza, est le passage de l'homme d'une moindre à une plus grande

perfection.
Le sens du gratuit, et, dans la vie intellectuelle, le sens du jeu dont

le signe extérieur est l'ironie qui détache et délivre, voilà ce qu'il est

fort mal vu de posséder chez nous, voilà ce qui paraît blasphémer et

porter atteinte au sérieux de la vie, par lequel il est de bon ton de se

laisser envoûter N'est-il pas significatif cependant que c'est celui qui
paraît jouer qui finalement fait les rencontres intellectuelles les plus
heureuses, les plus fécondes Le jeu intellectuel n'est pernicieux que
s'il est exclusivement cérébral, que s'il se double d'une impuissance à

rejoindre, pour finir, le réel ; mais lorsqu'il est le produit d'une nature
exubérante et riche comme celle de notre ami, on peut être assuré

que le pouvoir de détachement dont il est le témoignage devient

créateur, parce qu'il permet des synthèses imprévues, des

rapprochements inattendus et féconds.

A côté de sa valeur individuelle, tout homme possède une signification

sociale qui varie suivant l'endroit où l'a placé le sort. A cet

égard, la valeur de Gustave Juvet ne saurait être exagérée : il
représentait tout simplement la contrepartie et comme l'antidote de nos
défauts romands et plus particulièrement vaudois Je n'aurai pas le

mauvais goût d'insister sur notre moralisme impénitent, sur notre



42 ARNOLD REYMOND

passion pour la pédagogie qui va de pair avec l'absence de goûts
artistiques... Laissons cela et allons à l'essentiel. Nous autres Romands,
nous sommes en général et avant tout des gens timorés, nous

craignons de nous compromettre et le moindre semblant d'affirmation
nous apparaît comme une audacieuse initiative, comme quelque
chose d'éternel et d'irrémédiable qui va peser désormais sur le destin
des hommes... Aussi ne pourrons-nous jamais être assez reconnaissants

à Gustave Juvet de nous avoir donné l'exemple trop fugitif,
hélas, du courage moral le plus rare et du caractère le plus ferme.

Pour tout résumer d'un mot, je dirai que le rayonnement de la

personnalité de Gustave Juvet, la durable valeur de son exemple et
de son souvenir qui doivent continuer à agir en nous, proviennent de

la plus haute des qualités humaines : la générosité spirituelle.

Arnold Reymond : Comme mes collègues, c'est avec une émotion et

une tristesse profondes que je prends la parole. Je ne veux pas répéter
sous une autre forme ce qui vient d'être dit ici-même et ce qui a été

dit précédemment à la séance commémorative du Colloque mathématique.

Je voudrais seulement en toute simplicité et brièvement
rappeler quelques souvenirs.

Il y a plus de six mois que notre ami n'est plus et à notre époque
les mois comptent pour une année, tant ils sont remplis d'événements

nouveaux et imprévus. Malgré cela Gustave Juvet est présent dans

nos pensées et dans notre cœur, comme s'il ne nous avait pas quittés,
si fidèle a été son amitié et si riche son activité.

J'ai fait sa connaissance au gymnase de Neuchâtel, alors qu'il
suivait les leçons de psychologie et de logique que je donnais dans cet
établissement. Il se montrait déjà ce qu'il devait être plus tard, une
nature enthousiaste de la recherche scientifique, un esprit passionné
et avide de tout connaître. Je revois encore son front et ses yeux
interrogateurs, lorsqu'il n'était pas d'accord avec les vues émises par son

maître, ce qui était fréquent, puisqu'à ce moment il se déclarait
disciple de Le Dantec. Aussi, qu'il fût question du problème de la liberté
ou des fondements de la géométrie, les discussions allaient-elles leur

train. Elles se poursuivaient souvent hors du gymnase, chez moi ou
le long des grèves d'Auvernier. A ces discussions Jean Piaget et Ro-



HOMMAGE A GUSTAVE JUVET 43

lin Wavre prenaient également une part aussi active qu'intelligente.
Je ne connais pas pour un maître de plus grand privilège et de meilleur

réconfort que d'avoir de tels élèves.
Ses études universitaires achevées, à Neuchâtel d'abord, puis à

Paris où il présenta ses thèses de doctorat, Gustave Juvet fut nommé

professeur à l'Université de Neuchâtel. D'emblée il s'y révéla comme

un maître et un entraîneur remarquables. Sans notes et avec un
entrain soutenu il donnait sa leçon, sachant par des exemples concrets
éclairer les théories les plus abstraites et vivifier les équations les plus
rébarbatives. Je puis en parler par expérience, ayant suivi quelques-
uns de ses cours. Ce que je sais en fait de calcul tensoriel et de physique

de la relativité, c'est à lui ainsi qu'à Rolin Wavre que je le dois

pour une très large part.
Comme à l'Université de Neuchâtel l'enseignement des lettres et

celui des sciences se trouvent réunis dans le même bâtiment, les

rencontres entre professeurs de ces diverses disciplines s'en trouvaient
singulièrement facilitées. Spontanément nous avions pris l'habitude,
Adrien Jaquerod, Samuel Gagnebin, Gustave Juvet et moi de nous
réunir autour d'une tasse de thé que Jaquerod nous offrait dans son
laboratoire de physique. Parfois Edouard Guillaume venait de Berne

se joindre à nous.
Les nouvelles notions d'espace, de temps, de gravitation, etc., qui

agitaient à ce moment le monde des savants et des philosophes, étaient

passées au crible de la critique et Juvet nous apportait les échos des

cours qu'il avait suivis à Paris sur ces matières ; par ailleurs la collection

de Monographies scientifiques étrangères qu'il venait de fonder et

qu'il dirigeait activement éclairait plusieurs aspects des débats.

C'est dès cette époque également que j'ai pu apprécier les hautes

qualités de cœur et d'esprit, la parfaite rectitude morale de notre
ami. Une chose entre autres frappait ses anciens maîtres, c'est l'amitié
et la reconnaissance qu'il savait leur témoigner. Il avait des attentions

qui touchaient parce que spontanées : envoi dédicacé de chacune de

ses publications, lettre ou visite à propos de tel ou tel événement,

tout cela accompagné de paroles affectueuses d'où la banalité était
exclue.

Cette intimité née à Neuchâtel se poursuivit sur terre vaudoise,

lorsque nous fûmes tous deux rattachés à l'Université de Lausanne.

Durant ces dernières années nos conversations roulaient fréquemment
sur des sujets religieux et sur les courants théologiques qui divisaient



44 ARNOLD REYMOND

les esprits. En particulier, peu avant sa mort, nous eûmes sur
ces questions un long entretien dont je garde un émouvant
souvenir. Le témoignage suivant, par lequel je désire terminer cette
brève et trop sèche évocation de souvenirs, montre combien elles

préoccupaient notre ami. Ce témoignage, destiné à être publié,
est dû à la plume de l'abbé M. Zundel, ancien camarade de collège de

Gustave Juvet, qui était resté en amitié étroite avec lui.

«Quand nous étions au collège», m'écrit M. Zundel, «à seize ans, Juvet était
déjà une personnalité. Nourri de Le Dantec, rigoureusement transformiste,
il professait un matérialisme doctrina] qui ne reculait devant aucune
conséquence théorique. Quelques années plus tard la mort d'un jeune frère le mit
en face du mystère. Cette expérience qu'il vécut dans toute sa profondeur
l'aida à intérioriser sa recherche, à percevoir les résonances qualitatives d'un
univers réduit conventionnellement à la quantité : le mathématicien devenait
philosophe. Le développement mécanique d'une formule ne suffit pas à fonder
la science. Les théories physiques valent moins par leur caractère de
représentation si précaire et si mouvant que par le support qu'elles offrent
momentanément à une vision qui les dépasse, laquelle est d'autant plus pénétrante
et plus immortelle que l'esprit est plus profond et plus pur. La leçon inaugurale

de Juvet à Lausanne, dans une finale platonicienne, faisait pressentir une
sorte de communion personnelle comme l'aboutissement suprême de toute
recherche et comme la connaissance même. Un mystérieux dialogue s'engageait

entre le chercheur et l'Inconnu qu'il interrogeait avec une humilité
croissante, qu'il écoutait avec une attention toujours plus aimante. Y avait-il là

Quelqu'un et non quelque chose Quelqu'un à qui le savant donnerait sa vie
et par qui sa vie recevrait une infaillible consécration Le problème religieux
était posé : une aspiration mystique couronnait et purifiait le désir de savoir.
Quelle ne fut pas ma joie de recevoir le dernier jour de février, en réponse à

l'envoi d'un travail, ce mot qu'il y avait lu : «Le vrai savoir est une forme
d'obéissance », contresigné par lui comme « la vérité même ». Et quelques lignes
plus bas : « Ces temps-ci je suis très occupé — préoccupé — de la prédestination

et de la grâce». Et plus loin: «La grâce n'arrivera-t-elle pas à me saisir

une fois » Je n'ai pas eu le temps de lui répondre le mot d'un autre
mathématicien : « Tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais trouvé ». Cette réponse
lui a été donnée un mois plus tard par Celui-là seul qui avait autorité pour la

faire, dans cette vallée où il cherchait le repos. Juvet fut plus qu'un savant :

un homme vrai, une grande âme. Et cela demeure à jamais. Quand je
m'interroge sur ce départ soudain qu'on réalise avec tant de peine, je ne trouve
qu'une réponse : il était mûr, il était meilleur que nous. »


	Société romande de philosophie : séance du Groupe vaudois, le 23 mai 1936

