Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1937)

Heft: 104

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Acnes von Zaux-Harwack, Adolf von Ha%mzck. Hans Bott Verlag, Berlin
Tempelhof, 1936. 579 p. in-8o.

Voici sept ans qu’a disparu le représentant le plus considérable de la
théologie historique, le savant le plus puissant, aprés Mommsen, du second
empire allemand. Peu de temps aprés la mort de son pére, la fille d’Adolf
von Harnack se proposa d’écrire sa vie. Entreprise aussi belle que périlleuse.
Car, d’une part, le sujet était du plus haut intérét. D’autre part, combien de
biographies offertes par des proches ont desservi les grands hommes a qui
elles étaient consacrées ! Heureusement, les réussites ne manquent pas, mal-
gré les tentations conscientes et les dangers inconscients. Il n’existe guére de
«vie » plus sobre ni plus captivante que celle du poéte Uhland « écrite par
sa veuve ». [l n’y aura guére de «vie» de savant plus digne que celle que pré-
sente aujourd’hui de Harnack sa fille, Mme Agnés von Zahn.,

L’auteur fait preuve de sympathie sans manquer de mesure. Graduée aca-
démique elle-méme, Mme yon Zahn serait en droit de nous faire part de ses
opinions motivées. Elle préfére exposer les faits et engager le lecteur a former
son jugement. Discrétion intelligente : ’autorité, dans les choses de Desprit,
s’impose, mais ne peut étre imposée. Et la matiére abonde. On dispose, a
c6té d’une expérience longue et directe, de toutes les lettres et de tous les
documents laissés par Harnack ; il ne manque ni la chronique de famille
ni les dossiers du ministére et de ’Académie de Prusse,

S’1] s’agissait d’un traité de théologie, nous n’aurions guére accepté d’en
dire un mot ici, laissant I’honneur 4 qui de droit. Tel qu’il est, le livre que
nous avons sous les yeux est une source précieuse de I’histoire de la culture
générale, en ce qui concerne le demi-siécle que nous venons de vivre. Mais,
malgré P’énorme étendue des occupations et des intéréts de Harnack, la voix



244 COMPTES RENDUS

qui monte des profondeurs se fait entendre a qui veut y préter loreille.

Nous assistons d’abord a la rapide ascension du savant, ensuite a 'ceuvre
de Porganisateur de grande envergure. Enfin Pombre s’étend sur la montagne.
La grande tragédie commence, mais dans les ténébres jaillit la lumiére
intérieure.

* *

On nous fait voir les racines multiples du grand arbre : elles sont prussien-
nes, westphaliennes, livoniennes; paysannes, bourgeoises et nobles. On
évoque le pére, professeur de théologie 2 Dorpat et luthérien de vieille souche,
la meére, fine d’esprit, mais tourmentée par ses angoisses religieuses et
éteinte avant la trentaine. Université allemande en pays russe, Dorpat était
alors une citadelle de 'orthodoxie. Harnack est I’éléve de son pére, de ses
oncles A. von Oettingen et M. von Engelhardt; y ayant terminé ses études,
il prend ses grades supérieurs a Leipzig et aborde I'enseignement de I’histoire
de P’Eglise. Années laborieuses, dures parfois, mais joyeuses aussi. Plus
tard Harnack saura consoler un éléve moins intrépide : Tamen nungquam
animum perdidi; e contrario fortunam neglexi, derisi, ludibrio habui, quam-
quam ...plus quam semel nescivi unde mense sequenti panem sumerem.

Peu a peu les convictions personnelles se forment. L’influence de Ritschl
devient prépondérante. I’enseignement vaut a Harnack des éléves tels que
Loofs, Rade, Wrede, Gregory, Bornemann. Avec Schiirer le jeune savant
fonde, en 1876, le journal critique de son groupe, la Theologische Literatur-
Zeitung, qu’il dirigera pendant trente ans; avec Zahn et von Gebhardt il
publie les trois volumes des Patrum apostolicorum opera (1876-1878), il
inaugure la série des Texte und Untersuchungen, et prélude par diverses pu-
blications a son Lebrbuch der Dogmengeschichte (1886-1889).

En 1879 Harnack occupe la chaire ordinaire de Giessen, en 1886 celle de
Marbourg. En 1888, proposé par la faculté, appuyé par Bismarck, en dépit
de ’Oberkirchenrat, Harnack est nommé par le jeune empereur a I'Université
de Berlin. La faculté de Giessen que le vainqueur vient de quitter exprime
sa reconnaissance au chancelier de fer en lui conférant le grade de docteur
en théologie honoris causa...

Ces événements extérieurs, malgré leur importance, ne font pas perdre de
vue a Pauteur P’évolution spirituelle de son héros. Certitude et liberté : les
deux lui sont nécessaires, et c’est a la liberté qu’il demandera la certitude.
Tourmenté par le probléme de la tradition, il donne a sa théologie historique
un sens nouveau. Non seulement la base de sa foi sera purement historique ;
non seulement I’histoire devra élucider les dogmes en précisant leur origine ;
lui-méme n’acceptera les symboles donnés que comme expression historique
de la vérité. Ce n’est que le so/a fida qui reste invariable ; la confiance active
sera la preuve de sa foi, et enfin elle sera la foi méme.

Les luttes et les angoisses de cette époque, pénibles et parfois déchirantes,
saisiront le lecteur qui sait par expérience de quoi il s’agit. La petite-fille du



COMPTES RENDUS 245

grand-pére, pilier de ’Eglise, la fille du pére raconte les faits et nous fait
comprendre qu’ils étaient inévitables. Harnack s’en tint, en de pareilles
heures, aux pensées chrétiennes les plus simples et les plus profondes. C’est
dans le sermon sur la montagne, en particulier dans oraison dominicale, et
dans les poésies de Paul Gerhardt qu’il trouve les sources de sa force.

Nous ne saurions évoquer I'importance et 'effet de 'Historre des dogmes.
Nul n’ignore que le dogme chrétien était pour Harnack une conception
grecque, produite par ’Evangile. Tout en soulignant vivement qu’en Jésus on
ne trouve aucune influence hellénique, il constate que le dogme s’est formé
dans d’autres conditions. Mme von Zahn reléve 4 ce propos une forte parole
de Harnack qui se trouve dans une lettre officielle adressée a Althoff ; rappe-
lant le mot du cardinal Manning : « Il faut vaincre I’histoire par le dogme »,
il répond : « Non, il faut épurer le dogme par I’histoire ».

A peine arrivé & Berlin, 4 peine élu membre de ’Académie, 4 peine entré
en contact avec ses collégues dont Mommsen fut bientdt son plus grand ami
et collaborateur, Harnack provoque sans le savoir une nouvelle lutte. En
1892, le pasteur souabe Schrempf, traducteur et biographe de Kierkegaard,
avait été destitué pour avoir supprimé sans autre dans la liturgie du bap-
téme le symbole dit des apbtres. Une démarche d’étudiants oblige Harnack a
se prononcer (1), 11 le fait avec une grande prudence. Accepter le symbole,
dit-il, n’est pas une preuve de maturité chrétienne ;: mais il ne conseille
pas de Pabolir, C’est encore I’historien qui parle. Il n’exige que I’accord avec
I'idée principale de I’Eglise, il demande une collaboration franche et cons-
tante, dirigée par la conscience personnelle.

Ce fut assez pour provoquer la colére de ’empereur et de violentes attaques
contre le « payen » et sa doctrine ¢ antichrétienne ». Harnack refusa une seconde
fois I’appel que lui avait adressé Université de Harvard ; il accueillit de
bonne grice le collégue orthodoxe appelé a Berlin pour servir d’antidote ;
il accepta I’avertissement amical du ministre. Son attitude, on le voit, n’avait
rien révélé de révolutionnaire. « Je ne suis pas réformateur », disait-il. Il
n’avait pas tort. De tempérament il était un neveu d’Erasme plutét qu’un
fils de Luther. Mais c’était un esprit positif. La relativité de I’histoire s’accor-
dait difficilement avec les exigences absolues de la foi. Mais était-ce sa faute?

I1 voit donc trois taches : affirmer de fagon nouvelle, simple et claire, la
foi évangélique des origines ; étre plus souple en exprimant la vie religicuse
et plus sensible a la conscience sociale ; collaborer patiemment a I’édification
de I’Eglise.

Dans le célébre cours professé a Berlin en 189g-1900 et consacré a 1’« Essence
du christianisme » (2), exposant ses origines et son histoire, Harnack se propose
de faire entendre la voix de la religion a '« époque synthétique » qui doit
suivre la période des études spécialisées. Ici I'auteur suit de plus prés la
pensée, Pintention et 'effet d’un livre qui désirait servir la paix et qui pro-
voqua de nouvelles disputes et de nouvelles malédictions.

(*) Das apostolische Glaubensbekenninis. 1892, 27¢ éd., 1896, — (2) Das Wesen
des Christentums, 1901, La 14¢ édition a paru en 1927.



246 COMPTES RENDUS

L’époque synthétique qu’annongait Harnack & 'aube de notre siécle ne
porte pas les traits qu’il désirait ni méme ceux qu’il attendait. Jusqu’a la
grande guerre, il continue a représenter brillamment "Université, I’Académie
et la société libre a laquelle Pempereur donne son nom, mais dont I’idée et
I’organisation sont ’ceuvre de Harnack(1): organisme immense destiné a la
recherche scientifique et dont les membres ne sont astreints a aucun enseigne-
ment. Il écrit ’histoire de ’Académie de Prusse(2); son discours a ’occasion
du deuxiéme centenaire lui gagne la faveur impériale ; il dirige Pédition des
Péres grecs de I’Eglise dont ’Académie a pris I’initiative ; il préside, de 1903 4
1911, le Congrés évangélique social. Et il assume, dés 1905, la direction de la
Bibliothéque, alors royale, puis d’Etat, jusqu’a ce que la limite d’4ge oblige
le septuagénaire a faire valoir ses droits a la retraite.

Harnack a protesté jusqu’a sa fin de son caractére de théologien. Son
activité universitaire, ses ouvrages, de VHistoire de la littérature chrétienne des
origines 4 Eusébe(3) aux études consacrées a Marcion et 4 saint Augustin, en
passant par la Mission et propagation du christianisme(4), prouvent abondam-
ment combien il avait raison. Toutefois I’orientation de son travail a sensible-
ment changé. Toute activité dans ’Eglise lui étant rendue impossible, il se
tourne vers ’Etat qui Pappelle. Il collabore étroitement avec le ministére
d’instruction publique et des cultes, en particulier avec Althoff, connu pour
son autorité comme pour son autoritarisme : il s’occupe des universités, de
Penseignement supérieur, de la réforme de ’éducation féminine. Les nouvelles
luttes confessionnelles d’avant-guerre le trouvent épris d’un juste milieu :
d’une part, il maintient ses positions libérales, d’autre part il combat tout
expérimentalisme opposé a I’histoire, tout titanisme religieux et jusqu’a
Padmission de I’histoire des religions dans les facultés de théologie. « Le
christianisme n’est pas une religion, il est la religion,» Il regrette molle-
ment la destitution de Jatho ; ce n’est que celle de Traub qui provoquera sa
protestation. Enfin, son attitude conciliante envers ’Eglise catholique en
Allemagne, et ses vues sur la formation du canon du Nouveau Testament
lui suscitent maint différend.

Beaucoup croyaient que I’attention et ’effort du célébre théologien étaient
absorbés par le temporel. Pour lui, il restait au centre en organisant autour de
lui les cercles concentriques d’un monde aspirant a Pordre. « Les questions
solennelles de la conscience religieuse, formée par le christianisme, restent
le fondement et la partie capitale de la culture. »

(1) «Kaiser Wilhelm Gesellschaft zur Feerderung der Wissenschaften », 1gr1.
Harnackhaus Dahlem 1929. — (2) Geschichte der Koniglich Preussischen Akademie
der Wissenschaften. 3 vol., 1900.— (3) Geschichte der altchristlichen Literatur bis Euse-
bius. 3 vol., 1897-1904. — (4) Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Fabrbunderten, 1902, 4¢ éd. en 1924.



COMPTES RENDUS _ 247

Harnack avait pris une part sérieuse aux tentatives de pacification par
la science : il était en relations suivies avec les représentants de la haute cul-
ture de beaucoup de pays, notamment du monde anglo-saxon. La guerre
déchira le tissu de la raison et de Pespérance. La plume qui jadis tentait de
définir esprit du christianisme est appelée, le 4 aofit 1914, a rédiger la
proclamation de I’empereur a son peuple. Inutile de rappeler la tristesse
infinie de ces années horribles de passion et de souffrance. Harnack a corrigé
publiquement les erreurs du manifeste des 93 ; il a tiché de faire son devoir
et de ne pas désespérer bien que T’histoire ett cessé de «suivre son chemin
ascendant ». Il s’oppose a 'annexionnisme effréné ; il prévoit les changements
qui s’annoncent et conseille de les prévenir par une évolution raisonnable
et généreuse a la fois.

Les derniéres années de cette vie illustre furent les plus lourdes. On lui a
reproché d’avoir servi la république. 1 répondit qu’il agirait aussi longtemps
qu’il lui serait permis. Il n’avait ni fait ni désiré la révolution ; il ne fut jamais
homme de parti: il resta simplement un des plus grands travailleurs de son
temps. Il défendit jusqu’a la fin Pindépendance de la société savante qui était
son ceuvre. Il reprit les relations avec ’étranger, ne cachant pas qu’il savait
que Dorgueil était la source de toute tragédie. Il ne refusa sa sympathie ni 4
la Conférence de Stockholm ni a la Société des Nations. Il publia, aprés le
Marcion ou I’écho de ses premiéres études se joint aux luttes intimes du
vieillard, les Maximes et réflexions tirées de saint Augustin. Le nom du recueil
rappelle Geethe. La pensée du savant appelle de ses veeux un nouvel augus-
tinisme, fait de piété, de liberté, de justice et de paix.

En route, allant inaugurer un nouvel institut & Heidelberg, Harnack
s’éteignit a P4ge de 79 ans, le 10 juin 1930. L’ardente priére qu’il n’avait pas
réussi a faire inscrire au fronton de la bibliothéque royale fut gravée sur sa
pierre tombale :

Veni creator Spiritus.

* *

Telles sont les grandes lignes de la vie que nous raconte Mme von Zahn.
Mais 'auteur ne manque pas de nous montrer ’homme dans l'intimité. Au
pére, & I’ami, au directeur de conscience viennent s’ajouter le pédagogue, le
professeur, 1’écrivain, I'organisateur, le savant de la cour. De fines esquisses
évoquent les générations antérieures, les collégues les plus importants ;
Pempereur et le chancelier de Biilow, Hauptmann et Chamberlain, Mommsen
et Delbriick, Treeltsch et Holl, Johannes Miiller et Nathan Scederblom.
L’attitude de Harnack envers la théologie dialectique, aux antipodes de la
sienne et dont le chef avait été son éléve, est décrite avec une mesure digne
d’éloges. L’essentiel est dit sans blesser personne, et la lettre de M. Karl Barth
se rendant compte de la relativité de toute tentative théologique mérite d’étre
lue et relue,



248 COMPTES RENDUS

Cette vie a ses titres de noblesse, plus durables méme que ceux qui lui
furent décernés par des puissances disparues. Harnack fut un grand historien,
humaniste de gofit et chrétien de conviction. Fut-il philosophe ? Mme von
Zahn se le demande, et elle rapporte une théorie des degrés de la connaissance :
constatation de faits ; liaison de cause a effet ; notion totale de ’homme et
de P’histoire, théorie que Harnack a exposée a son fils le jour méme de sa mort.
A vrai dire, cette idée se trouve développée, trente ans auparavant, a la der-
niére page de ’Essence du christianisme ; mais Harnack ajoute que la science ne
peut donner 4 la vie de sens qui la justifie, seule la religion en est capable,
«la religion, c’est-a-dire ’amour de Dieu et du prochain » L’histoire a déja
rappelé cruellement qu’elle n’était pas qu’une montée triomphale. La philo-
sophie aurait d’autres questions a poser. Mais Harnack a le droit de répondre
quil n’a jamais prétendu passer pour un maitre en philosophie. En effet,
il a opté pour Geethe contre Kant, et cela plus exclusivement qu’il ne parait
nécessaire. Or, la biographie dont nous parlons n’est ni ne veut étre la réponse
a ces questions présentes et futures, Mais pour savoir quel était I’lhomme a qui
fut dévolue la charge de cette destinée, on ne pourra pas ignorer ce livre.
On n’a qu’a lire la grande introduction de C.-A. Bernoulli a la traduction que
fit Overbeck des Stromates de Clément d’Alexandrie pour donner raison au
vieil adage : audiatur et altera pars. Une ascension triomphale a été suivie,
dans cette vie, d’une descente douloureuse. Beaucoup de ceux qui ont vu
Harnack au cours de ces deux époques garderont plutét le souvenir de «’homme
qui a eu beaucoup de chagrin » et qui donna alors sa vraie mesure. Il ne nous
fera point oublier les limites humaines. Mais son amour de la vérité restera
inoubliable. « Qu’est Pamour de la vérité ? » dit Geethe. « Savoir trouver par-
tout ce qui est bon et en savoir tout le prix. »

Gottfried BOHNENBLUST.

Maurice BronpEw, L’Etre et les Etres. Paris, Alcan, 1935.

Le probléme de P’étre se pose immédiatement a nous comme une énigme,
déclare M. Blondel dans son préambule. D’une part, « Pétre ne fait pas ques-
tion pour qui est» (p. 8); nous avons une certitude spontanée et naive de
Pexistence de notre étre. Et, d’autre part, nous avons conscience que «rien
n’est qu’en se quittant sans cesse pour quéter son étre, pour tendre a ce qui
n’est pas encore » (p. 10). L’étre, en d’autres termes, est lourd de tout le mys-
tére du devenir ; si directe que soit 'intuition que nous avons de lui, il est
par excellence Pinconnu. Il faudra donc nous mettre d’abord « a la recherche
de I’étre », pour comprendre comment nous participons a celui-ci sans ’épuiser
et dans quel rapport se trouve notre existence avec la sienne propre, pleine
et entiére. Une ontologie qui se veut « concréte et intégrale » refusera de choisir



COMPTES RENDUS 249

entre phénoménes et chose en soi, entre étre et devenir ; elle posera franche-
ment le dilemme: « 81 ’'Un est, les autres peuvent-ils étre ? Si les étres sont,
I’Un subsiste-t-il ? » (p. 66).

La premiére enquéte de M. Blondel s’efforce d’établir la nécessité d’aller
au dela des étres donnés que nous connaissons, pour trouver I’étre total qui
nous satisfasse. En effet, tous les degrés de I’étre, depuis la matiére jusqu’a
la personne, participent au devenir et celui-ci est toujours incomplet ; il
échappe a lui-méme et ne peut prendre de sens qu’en fonction de P’étre trans-
cendant qu’il réalise (p. 119-120). Or, I’étre plein et total est caractérisé par
la spontanéité pure, c’est-a-dire par la suffisance 4 soi-méme et I'unité inté-
grale. Par conséquent, déclare M. Blondel, nous ne saurions voir, dans les
étres qui se présentent a ’examen de notre pensée, autre chose que des « ébau-
ches d’étres » (p. 130) ; leur réalité reste positive, mais elle exige, pour ne pas
tomber dans le néant, un étre absolu comme cause et comme fin,

Notre premier devoir a I’égard de cet étre nécessaire et suprémement réel
sera d’apprendre a le connaitre. Que pouvons-nous affirmer de lui ? Tout
d’abord, son unité. Nous ne pouvons le considérer a aucun degré « comme
une conséquence ou un effet », il est «une cause toujours adéquate a son
principe et a sa fin» (p. 177). Ensuite, il se connait, et cette connaissance que
Pétre a de lui-méme, tout en étant conscience absolument claire, ne fait qu’un
avec sa nature, dans laquelle elle est essentiellement impliquée (p. 182 s.).
Enfin, Pétre ne peut se comprendre passivement, se réfléchir dans son intel-
ligence comme dans un miroir. Sans amour, il ne serait pas I’étre complet et
total ; sa compréhension, restée égoiste, serait infidéle (p. 188) et ici se vérifie
le mot de Pascal que cite M. Blondel : « La vérité sans la charité, n’est pas la
vérité» (p. 192 s.). Cet étre en qui nous venons d’affirmer que « tout est vie,
tout est clarté, tout est charité... porte dans Ihistoire de Phumanité et dans
la plupart des doctrines et des cceurs un titre, celui méme de Dieu» (p. 188).

Maintenant qu’il a défini ’étre absolu, pour autant que son mystére inef-
fable le permet, M. Blondel va s’attaquer a I’ardu probléme que pose la pré-
sence d’autres étres a coté de celle de Dieu. Celui~ci n’épuise-t-il pas en lui la
totalité de 'existence et de I’essence ? Laisse-t-il place dans sa perfection
pour rien qui ne soit lui ? (p. 200) Seule une création reposant sur un acte
d’amour absolument gratuit peut expliquer que d’autres étres soient auprés
de Dieu. Ils seront des créatures, mais libres de laisser se corrompre loin de
leur auteur I’ébauche d’étre qu’elles représentent ou de s’élever jusqu’a la
plénitude de ’étre en Dieu (p. 203, 219-221).

Par conséquent, le principe des étres créés doit étre cherché dans Pappel a
Pétre que leur fait entendre la présence de Dieu en eux. M. Blondel donne le
nom de «normatifs» (p. 237 ss.) a ces « principes effectifs qui constituent et gou-
vernent le plan créateur en voie de réalisation » (p. 239). Il s’agit d’étre atten-
tifs 4 la voix de Dieu qui parle en nous et qui nous conduira de ’ébauche que
nous sommes a ’étre complet auquel nous aspirons: la norme interne sera
«une souple, délicate, précise, stimulante et exigeante adaptation des ressour-



250 COMPTES RENDUS

ces singuliéres de chacun a ce qui est sa possibilité vraie, son devoir étre, sa
valeur, a chaque moment de son devenir jusqu’au terme final de sa desti-
née» (p. 241). Nous ne pouvons, nous et nos actes, étre jugés enfonctiond’un
monde rationnel absolu, mais nous devons I’étre en fonction de effort que nous
faisons pour nous rapprocher de Dieu. Nos jugements doivent relever d’une
logique concréte qui s’appuie sur la norme interne que nous possédons et qui
nous dirige vers ce que nous voulons étre ; la logique abstraite et formelle, qui
substantifie les principes de la raison, nous fait vivre dans un monde dont
la construction rigoureuse est a chaque instant démentie par la vie. Notre
valeur se mesure 4 notre rapprochement ou a notre éloignement de Dieu, non
4 notre obéissance 4 la loi externe d’une raison impersonnelle et anonyme
(p- 474 485, 246, 250-251). La loi vivante, qui est en nous, est donc 'expres-
sion d’une volonté qui dépasse le monde et dirige le mouvement ascensionnel]
de chaque étre vers sa fin supréme,

Il reste & préciser, conformément a cette normative, le réle de chaque
degré de I’étre dans sa marche vers Dieu. La matiére a pour fonction de dis-
tinguer les étres contingents les uns des autres et de démontrer en méme
temps leur solidarité (p. 263-264). Ensuite, la vie constitue une premiére
organisation vers l'unité (p. 271) et enfin, au degré supérieur, se trouve la
personne. Le réle de celle-ci est de s’élever 4 Dieu, car « ne pas monter, c’est
tomber au-dessous de soi» (p. 276). En se tournant vers la réalité supérieure
qui lui donnera son complet épanouissement, la personne achévera I’ceuvre
voulue par Dieu. Elle ne peut a elle seule atteindre ’absolu, mais son aspira-
tion est déja un bien positif et réel ; par contre, en s’éloignant de Dieun, elle
se condamne, privée des sources de la vie, a demeurer éternellement I’ébauche
d’elle-méme (p. 293-296). Si les hommes ne peuvent réaliser, par leurs propres
forces, I'union finale qui donnera sa valeur au cosmos en le reliant a sa cause
et a sa fin, une ontologie réguliérement conduite peut autoriser I’hypothése
d’une intervention de Dieu, d’une grice qui s’offre 4 tous les hommes pour
les promouvoir jusqu’a Pabsolu auquel ils tendent sincérement. Ce n’est
qu’une hypothése sur le plan philosophique, mais que nous pouvons faire sans
craindre de trahir, pour satisfaire ’éJan de notre foi, les exigences de la pensée
(p. 304-309). L’ontologie n’affirmera pas la vérité de la religion chrétienne,
elle nous conduira cependant jusqu’au seuil de son sanctuaire. « Elle nous
montre, sinon déja les moyens de réaliser notre genése, du moins la voie ou il
convient d’entrer et le terme lointain vers lequel doivent s’orienter et notre
vue et nos pas » (p. 346). Mais pour cela, il faut que notre spéculation ne se soit
pas laissé arréter par les fantémes d’étres que les sens et la raison présentent
a notre conscience, qu’elle soit allée au dela de I'idéalisme et du faux réalisme,
jusqu’au vrai réalisme qui se rend compte des vraies exigences de I’étre et ne
confére ce titre qu’a Celui qui le mérite pleinement (p. 512-517).

On nous permettra, aprés cet exposé, de formuler quelques remarques fina-
les. Avec une prudence avertie et un remarquable sens de la complexité de
son sujet, M. Blondel pose, au début de son livre, le probléme de I’étre en



COMPTES RENDUS 251

fonction de celui du devenir et la question de son unité en fonction de celle
de sa multiplicité ; il n’esquive aucune des difficultés que souléve le donné
ontologique et il en accepte franchement toutes les contradictions. Mais en-
suite, Pauteur semble retomber dans un dogmatisme métaphysique que lui
dicte inconsciemment sa foi. Il se met a poursuivre ’absolu dans son essence,
puis il lui subordonne le relatif selon une normative déterminée. Cette cons-
truction métaphysique de Dieu, qui repose sur les concepts abstraits de cause
en soi, de fin en soi, d’intelligibilité totale et d’unité absolue, nous parait loin
de tout donné vécu ; elle emprunte "amour et la charité a la foi pour conférer
une réalité a cet étre absolu, né d’une spéculation logique. Dés qu’on trans-
forme la fonction vivante de I'un et du multiple, de I’étre et du devenir, en
une hiérarchie de nature ou les étres multiples sont déterminés positivement
par leur rapport avec ’étre unique et parfait, on ne respecte plus le donné
concret qui se pose devant nous.

En effet, dans la réalité, nous sommes en face d’une manifestation fonc-
tionnelle de I’étre dont nous n’avons pas a dissocier les termes pour les su-
bordonner les uns aux autres. Le rdle de Pontologie sera d’étudier les lois
d’équilibre et d’économie que comporte cette fonction de ’étre et du devenir,
sans la rompre jamais, car nous sommes privés de moyens pour pénétrer
isolément I'unité ou la multiplicité de I’étre. Celles-ci, dés ’instant ou on les
sépare, deviennent objets d’abstraction logique ou articles de foi; aussi la
pensée exige-t-elle, comme condition & toute activité spéculative valable,
que nous conservions au donné ontologique intégrité fonctionnelle ou il
nous apparait,

André BURNIER,



	Comptes rendus

