Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1937)

Heft: 103

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

ApovrpHE Lovs: Les prophétes d’Israél.

Les Propbétes d’Israél () de M. A. Lods sont la suite de son Israél. Pour ce
second volume, je pourrais redire, en y souscrivant pleinement, tous les éloges
que faisait du premier M. P. Humbert dans cette Revue (2); je me borne 3
cette phrase qui les résume bien : « Enfin nous avons... une histoire politique
et religieuse d’Israél strictement objective, inspirée de préoccupations rigou-
reusement et exclusivement scientifiques, d’une méthode aussi prudente
qu’exigeante, d’une information aussi compléte qu’il se doit, en une langue
claire et pertinente» Ce volume devait primitivement s’étendre jusqu’a
Pépoque de Jésus; les éditeurs ont été bien inspirés de le dédoubler, car la
matiére le méritait. La période incombant 4 M. Lods s’é¢tend du milieu du
VIIIe siécle, époque des grands prophétes, au ITe siécle, a la veille de la révolte
des Maccabées. L’exil marque tout naturellement la grande coupure dans
cette période de six siécles. Avant Pexil, c’est « ’ére des grands conflits » aussi
bien politiques que religieux ; aprés Iexil, ce sont «les débuts du judaisme »,
le peuple juif cesse de former un royaume pour se constituer peu a peu en une
Eglise. Dans les deux parties M. Lods commence par étudier les événements
historiques qui servent de cadre aux manifestations d’ordre religieux beau-
coup plus importantes, mais qu’on ne peut et qu’on ne doit pas dégager de
leurs contingences historiques. Il efit été trés facile de donner beaucoup plus
d’ampleur a ces chapitres, car c’est le moment ou Israél entre vraiment dans
la grande mélée des peuples de I’Orient et I’histoire d’Israél est intimement
liée a celle de ses voisins : une révolte aux frontiéres orientales de ’empire
assyrien a sa répercussion jusqu’a Jérusalem. Nous pouvons féliciter M. Lods
de la sobriété et de la clarté avec lesquelles il traite ces grands événements his-
toriques : rien d’essentiel n’est laissé dans I'ombre, tout ce qu’il fallait dire
pour la compréhension de lhistoire d’Israél est indiqué sans digressions su-

(*) Adolphe Lobs, professeur 4 la Sorbonne, Des Prophbétes @ Fésus, *Les Prophétes
d’Israél et les débuts du judaisme. Evolution de 'Humanité, vol. 28. Avec 5 figures et
8 planches hors-texte. Paris, la Renaissance du Livre, 1935. 40 fr. frangais, —
(2) Revue de Théologie et de Philosophie, t. XIX, 1931, p. 291 ss.



COMPTES RENDUS 165

perflues ; jamais, peut-on dire, M. Lods n’empiéte sur le domaine d’autres
volumes de la collection ou ces mémes événements sont étudiés par rapport
a d’autres peuples. Pour ce qui touche directement Israél nous manquons
souvent de documents, les hypothéses doivent parfois remplacer les certitu-
des, mais M. Lods ne les confond jamais. Dans les siécles qui suivent P’exil,
en particulier, nos sources sont d’une sobriété par trop grande, mais dans
Pexposé nous ne trouvons aucune solution téméraire ; ce qui reste dans la
pénombre, faute de documents précis, est toujours indiqué. Les relations
politiques avec les peuples voisins sont étudiées avec la méme acuité et la
méme prudence ; signalons, a titre d’exemple, le role de I’Egypte lors de la
campagne assyrienne contre Jérusalem en 701 (p. 3I ss.).

Les événements politiques ne sont au fond que le cadre; Pintérét de I’his-
toire d’Israél a cette époque est surtout dans la répercussion d’ordre religieux
que ces événements ont eue : répercussion dans 1’dme des prophétes et réper-
cussion sur la vie religieuse du peuple tout entier. Avant de parler de chacun
des prophétes, M. Lods souligne les caractéres généraux du mouvement pro-
phétique. Il campe ces héros dans toute leur grandeur, il montre les liens qu’ils
ont avec les vieux prophétes du yahvisme, il ne cache ni les étrangetés de leur
personnalité, ni les bizarreries de leurs actions, il souligne les points ou leur
pensée rejoint tel ou tel courant religieux de 1’'Orient (1), mais il montre sur-
tout ce qui fait leur caractére propre et leur grandeur insurpassable. Chacun
de ces prophétes est ensuite étudié dans son cadre historique ; son attitude
et son message sont clairement définis. Chacun de ces hommes a son caractére
propre, son activité spéciale et son point de vue particulier pour envisager
les événements du jour. Si P’évolution est trés nette, le mouvement ne se
développe pas en ligne droite ; il y a parfois des réactions violentes contre le
mouvement prophétique et ses tendances essentielles. Sous Manassé, par
exemple, nous voyons le vieux yahvisme et ses cultes naturistes prendre non
seulement un regain de vie, mais se laisser pénétrer profondément d’influences
mésopotamiennes. M. Lods expose avec pertinence cette réaction et il ’expli-
que dans la mesure du possible. Avec la réforme de Josias la pensée prophé-
tique entre dans la législation ; elle ne peut y pénétrer qu’émasculée, mais
c’est ainsi que Pceuvre des prophétes a eu son influence la plus durable sur le
peuple.

La catastrophe nationale de 586 marque bien la fin de Pactivité politique
d’Israél, mais le peuple vaincu aux yeux du monde en ressort religieusement

(1) On peut louer sans réserve la prudence avec laquelle Pauteur parle des textes
égyptiens que d’aucuns appellent prophétiques et des tendances monothéistes en
Egypte et en Mésopotamie. Dans le méme ordre d’idées on peut regretter que les
rapprochements des Psaumes bibliques et des Psaumes égyptiens ou babyloniens
n’aient pas mérité plus qu'une mention en passant (p. 394). Cf. Gunker, Zgyp-
t1sche Danklieder, Reden und Aufsirze, 1913, p. 141 ss. et G. NaGeL, Un aspect de la
religion de I'ancienne Egypte, dans Revue de Théologie et de Philosophie, t. XXIII,

1935, p. 30§ ss, en particulier p. 332-333.



166 COMPTES RENDUS

vainqueur. Au retour de Pexil il n’y a plus, & proprement parler, un Etat juif,
il y a une communauté religieuse, une Eglise qui prospére en Judée et dans
la Diaspora toujours plus nombreuse. Les prophétes n’ont pas disparu, ce sont
eux qui ont préparé cette évolution ; plus que leurs prédécesseurs, ils se rap-
prochent de leur peuple, ils participent 4 sa vie nationale et ne sont plus comme
Amos ou Jérémie en lutte ouverte avec les tendances officielles. Ils s’assagis-
sent aussi, mais leur action est plus immédiatement efficace et peu a peu le
prophéte fait place au scribe. Ezéchiel et Esdras sont les types caractéristi-
ques, tandis qu’un prophéte comme le Second Esaie déborde tous les cadres,
tout en étant bien de son temps.

Apreés le retour de I’exil les documents historiques se font de plus en plus
rares, mais c’est cependant une période extrémement importante de I’his-
toire religieuse d’Israél. Nous avons la vraiment la fondation d’un ordre nou-
veau : le culte du Temple, dont les exilés ont été privés silongtemps, devient
prépondérant, les sacrifices expiatoires prennent la premiére place; la loi
recoit avec ’empreinte sacerdotale sa forme définitive. Nous n’avons plus seule-
ment des penseurs isolés, peu a peu se constitue une véritable orthodoxie, ce
que M. Lods appelle un « corps de doctrines ». Cette orthodoxie régle la pensée,
interpréte ’histoire nationale ét veut la mouler dans un cadre plus édifiant.
Elle est parfois desséchée, mais elle sait encore étre fervente et les Psaumes
restent le témoignage vibrant de la piété profonde de cette époque. Toute
orthodoxie suscite nécessairement la critique ; au sein méme du judaisme, il
y eut des «libéraux », pour employer un mot dont on abuse trop aujourd’hui.
Ruth et Jonas, mais surtout Job et PEcclésiaste nous montrent la profondeur
de cette réaction et ces derniers livres ne sont entrés dans le canon officiel du
judaisme qu’au prix de retouches qui leur ont donné une allure plus ortho-
doxe. Tous ces courants de pensée et de foi sont caractérisés de main de
maitre et ils s’intégrent dans I’évolution si poignante de la religion du ju-
daisme naissant,

Dans le cours de Pouvrage, les discussions plus techniques, telles que la
démonstration de P’identité de la Téra de Josias et du Code deutéronomique,
sont données en appendice et en caractéres plus petits ; ceux que ces discus-
sions n’intéressent pas n’ont qu’a passer plus loin. Le texte en est soulagé et
les démonstrations peuvent étre plus pertinentes. D’autres chapitres, a mon
avis, auraient gagné a étre déchargés de la sorte. Pour Osée, par exemple,
I’étude si complexe des chapitres I et III, traitée A part, aurait pu étre plus
poussée (1), les conclusions seules entrant dans le texte qui en aurait eu plus
de vigueur. Les éléments critiques des notices consacrées au Second Esaie et
a Habacuc auraient également gagné 4 étre reportés en appendice.

On peut, je crois, faire deux critiques de détail a étude si savante et si
probe du professeur de Paris. Je regrette d’abord que la pensée religieuse de
certains prophétes, Esaie et Jérémie en particulier, ne soit pas étudiée avec

(1) La solution donnée par M. Lods & ce probléme ne me parait pas la meilleure ;
elle ne rend pas suffisamment compte, & mon avis, de tous les éléments du probléme.



COMPTES RENDUS 167

plus de détails. Les circonstances de leur vie et de leur activité sont bien défi-
nies, les points essentiels de leur pensée sont soulignés avec netteté, mais on
a parfois 'impression que ’auteur ne veut pas trop en dire. Quatre pages seu-
lement (p. 190 a 194) sont consacrées a Pceuvre et a la personnalité de
Jérémie, alors qu’il en faut dix (p. 139 4 148) pour étudier le syncrétisme des
régnes de Manassé et d’Ammon. Quelques pages de plus n’auraient pas
alourdi ’ouvrage et lui auraient donné un plus juste équilibre.

Ma seconde critique touche P'illustration de ce volume. Elle est & Parriére-
plan, de propos délibéré, dans la collection de I’Ewolution de I Humanité on
parait Pouvrage de M. Lods, et nous n’avons pas a discuter ce principe. Les
images des huit planches hors-texte sont judicieusement choisies, mais pour-
quoi ne pas donner une photographie ou tout au moins un dessin de Iinscrip-
tion du canal de Siloé, témoin épigraphique presque unique de cette époque ?
Les figures dans le texte me satisfont moins ; il n’y en a que cing. Les cava-
liers assyriens sont bien a leur place, mais je me demande ce qu’ajoutent au
texte les reproductions des monnaies d’Artaxercés II et III et d’Alexandre
le Grand. Quant a la derniére, si M. Lods voulait donner une image de
Khnoum (1), le dieu-bélier d’Eléphantine, il ne lui aurait pas été difficile d’en
trouver une meilleure que celle qu’il a choisie ; le Musée du Louvre ne pos-
séde-t-il pas des fragments importants du temple de ce dieu & Eléphantine,
provenant des fouilles de M. Clermont-Ganneau ? Au point de vue de l'illus-
tration, le premier volume me semble bien supérieur.

Ces remarques de détail n’enlévent rien a la grande valeur de cette ceuvre
qui honore la science protestante de langue frangaise. La Bibliothéque de
Synthése historique dans sa collection de ’Evolution de PHumanité comptait
déja beaucoup d’ouvrages de valeur; les deux volumes de M. Lods : Israél et
Les prophétes d’Israél peuvent étre classés au nombre des meilleurs.

Geo. NAGEL.

La philosophie néo-scolastique italienne de 1909 4 1925.

Indirizzi e conquiste della Filosofia neo-scolastica italiana, Publicazione a cura
della Universita cattolica del Sacro Cuore nel Venticinquesimo della fon-
dazione della « Rivista di Filosofia neo-scolastica » (190g-1925). — Rivista
di Filosofia neo-scolastica, supplemento speciale al volume XXVI
Agosto 1934. — Milano, Soc1eta editrice « Vita e Pensiero ».

En aofit 1934 la Revue italienne de philosophie néo-scolastique publiait un
supplément spécial relatant I’activité néo-scolastique des vingt-cing derniéres
années. Sous le titre : Directions et conquétes de la philosophie néo-scolastique

(1) M. Lods donne a ce nom la forme araméenne des papyrus d’Eléphantine :
Hunoiib.



168 COMPTES RENDUS

italienne, nous avons la, en 247 pages, un tableau a la fois complet et abrégé
de tout le développement contemporain du thomisme en Italie.

Ce volume s’ouvre par une étude due a la plume d’un franciscain, le Pére
Agostino Gemelli, qui raconte la création en janvier 1909 de la Rivista di Filo-
sofia neo-scolastica, puis, en 1922, la fondation a Milan de I’Université catho-
lique du Sacré-Ceeur, dont il est devenu le Recteur Magnifique. Pour qui
connait ’Apreté des luttes philosophiques en Italie, et plus particuliérement
le farouche antagonisme qui dresse les uns contre les autres les disciples de
Gentile et de Croce d’une part (tendance hégélienne), ceux de saint Thomas
d’Aquin d’autre part, chacune des parties adverses voulant s’emparer de
Péducation de toute la jeunesse et faconner ainsi les Ames dés ’dge le plus
tendre, pour qui a connu les répercussions de ces discussions académiques
jusque dans la vie scolaire et familiale de tous les jours, I'importance de ce
double événement est capitale et 'on ne peut que donner raison au P. Gemelli
lorsqu’il écrit, en 1934 : « Douze années se sont écoulées depuis la fondation de
I'Université catholique du Sacré-Ceeur. La Revue de philosophie néo-scolas-
tique a acquis, dés ce jour-13, une signification et une fonction nouvelles. En
fait, ceux qui ont travaillé avec nous savent que ce périodique fut le premier
organisme qui a préparé I'Université des catholiques italiens... Aujourd’hui
I'Université catholique est devenue une réalité, et une réalité consolante.
Quand finalement nous flimes arrivés a la veille d>une réalisation concréte, nous
ne pimes oublier que des voix d’hommes de valeur et méme pour finir des
voix d’amis, les unes pleines d’autorité, les autres insistantes et affectueuses,
tentérent de nous dissuader de fonder notre Faculté de philosophie. Nous
avons résisté, persuadés (comme nous I’étions quand nous avons commencé
cette Revue, a Pencontre de Popinion de ceux qui répétaient que la philosophie
ne sert a rien) que la construction d’une pensée qui soit vraiment notre et se
présente cependant en fonction des exigences de la pensée et de la vie d’au-
jourd’hui, comme aussi ’enseignement d’une doctrine également nétre, devait
débuter par la philosophie ; n’est-ce pas de la philosophie, en effet, quest
partie I’apostasie de la pensée moderne s’éloignant de sa vocation chrétienne
primitive ? » Et le Pére Gemelli, qui enseigne la psychologie appliquée a I'in-
dustrie, précise sa position a cet égard : « Nous, philosophes chrétiens, nous
avons ambition d’amener la pensée moderne & retrouver sa source antique
— le Christianisme — et son antique vocation — élever ’homme chrétienne-
ment, toujours plus haut. Nous osons nous proclamer convaincus que tout
travail et tout effort accomplis pour obtenir le retour de la société d’aujour-
d’hui a Jésus-Christ restera stérile et vain, quelque généreux qu’ils soient, s’ils
ne sont pas justifiés par la recherche philosophique ; en effet, sil’on néglige de
détruire les prétentions de la philosophie moderne pour autant qu’elle nie le
surnaturel, on ne pourra extirper de 'entendement humain Ierreur qui I'in-
toxique et Pempéche de voir la vérité, a savoir Dieu »,



COMPTES RENDUS 169

Ce coup d’ceil général sur la néo-scolastique transalpine découvre aussi
d’autres horizons que ceux de la théologie ou de la philosophie ; les modernes
disciples de I’Aquinate ont en effet poussé leurs investigations dans d’autres
domaines, ils se sont intéressés au droit naturel, aux méthodes de la recherche
scientifique, a la psychologie, a la pédagogie. Et toutes ces disciplines se trou-
vent présentées par des spécialistes, pour la plupart professeurs a I'Université
catholique du Sacré-Ceeur.

La troisiéme étude du volume, sans prétendre d’ailleurs a loriginalité,
nous parait des plus utiles par les précisions qu’elle apporte. En une quin-
zaine de pages, M. S. Vanni-Rovighi, lecteur de métaphysique, résume avec
clarté les Théses fondamentales de la scolastique et leur vitalité. Ces théses,
nous dit-1l, sont au nombre de six.

1. L’affirmation que toute science est basée sur la notion de l'universel,
laquelle représente ce que les choses sont véritablement, leur essence, et non
le fait brut qu’apportent les perceptions sensibles. Mais cela « ne signifie pas
que le concept universel aille, pour ainsi dire, au cceur de 'objet, en pénétre
la nature jusqu’aux entrailles et découvre instantanément ce qui spécifique-
ment le sépare des autres choses». Non point. Contentons-nous de savoir que
«le contenu universel nous dit ce qu’est 'objet »,

2. Cette connaissance de l'universel, de Pessence d’une chose, s’appellera
connaissance intellectuelle et se distinguera nettement de expérience qui ne
s’applique qu’au fait brut. Il y a donc « une connaissance intellectuelle pure-
ment appréhensive, qui se borne a saisir un contenu, sans rien affirmer encore
et rien nier », Tels sont les jugements immédiatement évidents parce que tra-
duisant un fait qui ’impose 4 moi (ceux, remarque Vanni-Rovighi, que Kant
désigne comme synthétiques a posteriors).

Mais un second type de jugements se présente a ’homme de science : les
jugements nécessaires universels, qui peuvent étre analytiques sans étre
tautologiques ; plus encore, pour refléter une nécessité objective, il faut que
le jugement nécessaire universel soit analytique. « Mais parler de jugements
analytiques équivaut & parler de jugements qui empruntent leur valeur 2 la
notion. » De sorte que «la valeur des prémisses d’une science est basée sur
la valeur des notions universelles ».

x

3. Le raisonnement, passage d’une proposition a une autre, se présente
sous deux formes : la déduction ou syllogisme et I'induction, Dans la déduc-
tion il y a passage d’une proposition universelle 4 une proposition particuliére
ou moins universelle, et «le point d’appui du syllogisme est Pintuition abs-
tractive (imtuizione astrattiva) d’un universel dans le concret que Pexpérience
nous présente ». De son c6té, I'induction, qui n’est pas P’abstraction, a pour
pivot également la connaissance de 'universel, passant des expériences et
propositions particuliéres a des lois universelles.

4. «Un type de jugements analytiques intéresse de fagcon particuliére la
Scolastique : les premiers principes, et tout particuliérement 'un d’entre



170 COMPTES RENDUS

eux : le principe de causalité. » La Scolastique, en effet, y voit la route princi-
pale menant a la démonstration de Pexistence de Dieu.

Mais, ici, les néo-scolastiques se séparent : les uns, considérant le principe
de causalité comme analytique, estiment qu’il ne peut étre nié sans nier en
méme temps le principe d’identité ou celui de contradiction ; « tandis qu’un
autre courant, bien que reconnaissant a ce principe une évidence objective,
considére que le nier n’implique pas contradiction ». De plus, « parmi les néo-
scolastiques du premier groupe se rencontrent bien des maniéres de formuler
le principe de cause et d’en mettre en lumiére le caractére analytique ». Pour
certains ce principe sera formulé comme suit : « ’étre contingent a une cause ».
Mais d’autres (parmi lesquels le Pére Garrigou-Lagrange) le définissent ainsi:
«Tout étre est par lui-méme d’une nature déterminée qui le constitue en
propre ». Par contre mgr. Amato Masnovo, professeur ordinaire de philosophie
scolastique a ladite Université catholique (accusé de panthéisme au dernier
congrés de philosophie 4 Génes) mettra plutdt ’accent sur I'idée du devenir
et traduira ainsi le principe de cause : ce qui devient n’a pas en soi la raison
de son propre devenir.

Bref, «le levier pour arriver a Dieu est donc le principe de cause, lequel a
sa valeur en tant que jugement analytique a priors. Mais la possibilité du
jugement analytique (universel et objectivement nécessaire) repose sur la
notion universelle. La notion universelle est par conséquent celle qui nous
ouvre la possibilité de construire une métaphysique ».

5. L’immortalité de I’dme se prouve en partant de I’étude de la nature de
Pame telle qu’elle se révéle dans son activité méme, étude qui en fait décou-
vrir Pincorruptibilité naturelle. Or 'une des particularités de Pame humaine
est précisément la connaissance de 'universel, inexplicable pour le pur sen-
sualisme. Ainsi «la connaissance de Puniversel émane d’un principe substan-
tiel incorporel, elle exige une 4me spirituelle ».

6. Le thomisme ne se contente pas d’affirmer la spiritualité de I’Ame hu-
maine, il affirme aussi I'unité substantielle de Phomme. « L’dme et le corps
ne sont pas deux étres, mais les parties d’un seul étre », de sorte que «le re-
cours a la connaissance sensible accompagne la connaissance intellectuelle
dans tout son développement », Est-ce un paradoxe aprés ce qui vient d’étre
dit sur le réle de ’entendement ? M. S. Vanni-Rovighi ne le croit pas, car,
acceptant la définition qui fait de la Scolastique « une doctrine de la primauté
de Pesprit », il y voit surtout une recherche de Pesprit pour donner un sens a
la vie ; citant un vieil adage scolastique il rappelle que « ’homme est situé a
I’horizon de deux mondes, aussi n’est-ce pas un petit travail pour lui que de
s’élever jusqu’au monde d’en-haut ». C’est en lui-méme que I’étre humain doit
découvrir 'image du divin qui s’y trouve déposée et remonter ainsi jusqu’au
modéle unique, jusqu’a Dieu. Mais il n’existe quune fenétre ouverte qui per-
mette de regarder dans le monde de Pesprit : Pintuition abstractive de 'uni-
versel par laquelle Phomme a la fois monte 4 Dieu et découvre ’Ame spiri-
tuelle.



COMPTES RENDUS 171

* *

Deux problémes abordés dans ’étude la plus documentée du volume, celle
de mgr. Francesco Olgiati, professeur d’histoire dela philosophie moderne a
P'Université du Sacré-Ceeur & Milan, sur Le probléme de la connaissance dans
la Néo-scolastique italienne, méritent, nous semble-t-il, une attention toute
spéciale de la part des théologiens protestants. Ces deux questions, auxquelles
nous désirons nous arréter maintenant, sont: g) les rapports entre la néo-
scolastique italienne et le néo-thomisme belge ; b) I’attitude trés bienveillante
de mgr. Zamboni 4 ’égard de la philosophie de Kant, qui pousse ce thomiste
a préconiser une sorte de correction scolastique du kantisme.

a) Néo-scolastique italienne et néo-thomisme belge.

Les scolastiques italiens se sont trés spécialement intéressés & la critério-
logie du cardinal Mercier, laquelle affirme que toute connaissance part des
principes d’ordre idéal pour n’atteindre qu’ensuite la réalité. Les uns ont
adopté cette thése, d’autres Pont combattue.

1. Disciples du cardinal Mercier.

Parmi les continuateurs italiens du thomisme de Louvain, il faut citer avant
tout le professeur Giulio Canella (mort pendant la guerre de 1914), le domini-
cain Lanna et surtout mgr. Giacinto Tredici, actuellement évéque de Brescia.

D’aprés Canella, la possibilité pour la raison d’atteindre & Pobjectivité ne
fait aucun doute, et sur ce point il s’écarte du cardinal Mercier qui affirmait
au contraire la nécessité de démontrer cette objectivité. Aussi le professeur
italien assure-t-il que certaines données fondamentales existent auxquelles
tous les hommes adhérent spontanément ; ces faits primordiaux sont a ses
yeux les suivants : a) ’existence d’actes réfléchis qui permettent de contrdler
nos états de conscience ; 4) Pexistence de concepts, et de sensations ou modi-
fications internes, dans lesquels nous nous sentons passifs. Voild pourquoi
nous devons, sans nous préoccuper de nos moyens de connaitre, nous tourner
directement vers ce que nous connaissons, pour voir sl nos connaissances
sont objectivement vraies ou fausses ; suspendant notre jugement, nous re-
chercherons si la certitude spontanée que nous avons peut se transformer en
certitude réfléchie.

Toutefois, de quelles données faudra-t-il partir pour résoudre le probléme ?
de nos connaissances sensibles ? des concepts ? des jugements ? des rapports ?
des principes d’ordre idéal ? Pour le professeur Canella aussi bien que pour
le cardinal Mercier, aucun doute n’est possible: le point de départ du pro-
bléme critériologique ne peut étre que les jugements d’ordre idéal, parce que
seuls ils sont susceptibles de certitude immeédiate et qu’en eux les deux con-
cepts qui s’affrontent n’ont aucun rapport avec la réalité actuellement pergue,
si bien qu’il ne s’agit pas 1a d’une nécessité aveugle et subjective, mais de
I’évidence objective d’un rapport. Bref, seuls les jugements d’ordre idéal
sont objectivement vrais. Ceci une fois admis, il devient possible de passer
aux concepts d’ordre réel, ce qui se fait 4 la fois par le principe de causalité



172 COMPTES RENDUS

lequel, étant d’ordre idéal, est objectivement valable, et par le fait que dans
la sensation nous restons passifs.

Mgr. Tredici, par contre, partage le point de vue du cardinal Mercier qui
réclamait une démonstration de la valeur objective de la connaissance. Mais,
tandis que le prélat belge croyait devoir partir d’un état de doute méthodique,
universel et négatif, ’évéque italien, se rapprochant de son compatriote
Canella, affirme Pexistence de présuppositions dont I’évidence immédiate ne
peut étre contestée par personne. De méme il partage les idées de ce dernier
sur le réle 4 attribuer au principe de causalité, jugement d’ordre idéal qui
permet de justifier objectivité des jugements d’ordre réel.

Sur un autre point, mgr. Tredici estime devoir corriger la pensée du cardinal
Mercier ; il s’agit de cet état de passivité inhérent 4 nos sensations. Cette
hypothése sur laquelle s’appuie toute I’argumentation qui tend a prouver
Paction d’un agent extérieur, ne risque-t-elle pas de se ramener 4 la simple
constatation de I’existence de quelque modalité subjective ? La passivité de
Pétre sensible prouve-t-elle vraiment ’exacte et véridique perception de la
cause externe des sensations ! Mgr. Tredici, tout en relevant que le cardinal
Mercier n’a pas suffisamment développé ce dernier point, estime solide ce-
pendant la position néo-thomiste ; a la différence de Kant, note-t-il avec un
certain contentement, le principe de causalité y est considéré comme ayant
une valeur objective et, de plus, la théorie de la connaissance reste bien dans
la ligne tracée par saint Thomas,

2. Adversaires du cardinal Mercier.

Pourtant d’autres scolastiques italiens sont loin d’étre des disciples de
PEcole de Louvain. Vico Necchi, aujourd’hui décédé, le Pére Gentile, mgr.
Olgiati ne se laissent nullement convaincre par les théses du cardinal Mercier ;
en particulier le doute méthodique et initial qu’il préconise leur semble entrai-
ner un doute plus grave quant aux possibilités de connaitre de I’entendement.
Au fond, le critére ultime n’est-il pas, pour les thomistes belges, d’ordre psy-
chologique ? « La vérité selon Mercier ne serait dés lors rien de plus, en cha-
que cas, qu’une simple vérité formelle en un sens analogue a celui de Kant :
par conséquent elle ne contient aucun point d’attache pour les conclusions
d’ordre métaphysique » (Vico Necchi). Et, remarque mgr. Olgiati cettz valeur
de la raison et de nos facultés de connaitre est toujours présupposée dans
la critériologie de Louvain, alors méme qu’en propres termes Mercier affirme
le contraire. Puis, cette entorse faite au dogmatisme absolu, en prétendant
qu’il est nécessaire de démontrer la valeur objective de la raison, n’entraine-
t-elle pas a se demander si les impressions en apparence passives ne sont pas
le produit de nos forces physiologiques agissant sans que nous en ayons
conscience ? Tels scolastiques italiens vont plus loin encore dans leur critique
de la philosophie de Louvain, et se demandent ce que sont ces principes
d’ordre réel : « Qui nous assure », écrit le Pére Gentile, « que ’entendement ne
dénature pas Pobjet qui lui est présenté par les sens et que les sens ne déna-
turent pas Pobjet réel qui agit sur eux ? Le principe de causalité nous assure



COMPTES RENDUS 173

seulement de l’existence d’un objet, non de la conformité de notre concept
avec lobjet méme. »

b) Scolastique et kantisme.

On le voit, le réalisme thomiste ne se développe pas sans difficulté au sein
du catholicisme contemporain, et rencontre les mémes problémes que les
penseurs qui admettent un certain nominalisme subjectif ou subjectivisme
nominaliste dans la valeur de nos connaissances.

La critique kantienne a pénétré, quoiqu’on puisse affirmer dans les sphéres
romaines officielles, jusque dans les milieux les plus rigoureusement scolas-
tiques, bouleversant des positions que lon croyait acquises. L’exemple le
plus frappant en est certainement mgr. Giuseppe Zamboni, qui n’enseigne
plus & T’heure actuelle, et dont Padversaire irréductible est précisément le
recteur de I’Université catholique du Sacré-Ceeur, le Pére Agostino Gemelli.
Ce qu’il intitule Groséologie pure représente, en somme, un essai d’adapter
la théorie kantienne de la connaissance aux théses essentielles du thomisme.
La position du cardinal Mercier, qui n’arrivait 4 la connaissance de la réalité
qu’en passant d’abord par les principes d’ordre idéal, lui apparait comme
étant la derniére étape de la théorie de la connaissance, avant sa compléte et
définitive systématisation dans la gnoséologie pure. Mgr. Zamboni n’admet
pas qu’on nie tout probléme de la connaissance en affirmant dés I’abord la
valeur objective de la raison. Il ne suffit pas d’en appeler a I’évidence, qui
n’est en aucune maniére un critére de vérité, car I’évidence des faits aussi
bien que celle des principes exige un contréle. Notre conscience actuelle con-
tient des éléments de tous genres : ceux fournis par les sens et qui nous appor-
tent un univers sensuel, spatial et cinétique ; puis des sentiments, émotions,
tendances et passions; enfin Pacte lui-méme, ’énergie fondamentale qui
groupe tout ce qui constitue I'individu et par lequel celui-ci est un étre, une
substance. Ainsi mgr. Zamboni est amené a distinguer un double sens du mot
réalité ou existence, vu qu’a coté de la réalité phénoménale se trouve la réalité
ontologique. Cette distinction — qui rappelle les théses de Lagneau sur 1’étre
et ’existence — constitue la clé de vofite de son systéme.

Le verbe exister, remarque mgr. Zamboni, s’emploie en plusieurs sens :
I. présence phénoménale purement subjective; 2. présence phénoménale
objective, indépendante de ma propre pensée ; 3. présence phénoménale abso-
lue, indépendante de toute conscience, Or ces trois sens contiennent une rela-
tion de présence a 1’égard d’une conscience ou d’un lieu, ils représentent plus
Pidée d’étre la, d’étre présent (esserci) que celle d’étre en soi (essere). 4. Exister
exprime encore le fait d’étre, indépendamment du fait d’étre objet de pensée ;
et ceci peut se présenter de deux fagons, ou bien en soi, comme c’est le cas
pour ’homme, Panimal, la plante, ou bien en tant que cette existence se
rattache a un objet qui la posséde.

Par cette analyse mgr. Zamboni en arrive a distinguer, comme nous I’avons
dit, Pexistence phénoménale pergue par les sens, de I’étre qui constitue la
substance et ’individualité. Aussi conclut-il 4 Pexistence d’une double réalité,



174 COMPTES RENDUS

Pactualité phénoménale et Pactualité ontologique. Par conséquent deux mé-
taphysiques devront étre étudiées: la métaphysique de l’existence et la
métaphysique de Iétre.

La métaphysique de I’existence se base sur « le fait d’exister » ; mais le fait
d’exister ne dit rien sur la constitution de ce qui est ; or pareille métaphysique
ne coincide pas, assure mgr, Zamboni, avec la métaphysique scolastique, elle
n’est autre que celle de Wolf, dont Kant a critiqué avec succés les résultats
décevants. La métaphysique de Pétre, par contre, se fonde sur «le concept de
P'acte d’étre, c’est-a-dire sur le concept de cette énergie constitutive par quoi
Pétre existe »,

Recherchant Porigine de la notion d’étre, mgr. Zamboni est amené a ana-
lyser le concept d’expérience, en particulier de ’expérience ontologique du
moi. Il en tire la conclusion que la source du concept de substance « est dans
la conscience que chacun a de soi comme étre individuel, substantiel et intel-
ligent, comme personne. Ainsi est fondée la métaphysique substantialiste ».

Parfois ce théologien scolastique aboutit a des formules surprenantes qui
rappellent singuliérement le romantisme philosophique du moi et du non-moi :
« L’activité et la substantialité sont d’abord senties en moi; puis désindivi-
dualisées (et universalisées); et finalement investies de I’individualité du
fantéme I opposé au moi».

On le voit, il s’agit bien d’un accommodement du kantisme a la scolastique;
mgr. Zamboni n’hésite d’ailleurs pas a intituler 'un des chapitre de son livre
(« Studi esegetict, critict, comparativi sulla « Critica della Ragione pura»): « Com-
ment la Scolastique, en encadrant la doctrine kantienne, en corrige les dé-
fauts». Aux yeux du penseur italien, lorsque Kant parle d’existence, d’es-
sence, de possibilité, de contingence, de substance, de causes, etc..., il prend
ces termes dans un sens qui n’est jamais celui de saint Thomas ; il s’en tient
toujours a la métaphysique de lexistence, alors que I’Aquinate les entendait
dans le sens de la métaphysique de I’étre. « Les deux philosophes », note-t-il
encore, «raisonnent bien, mais leurs présuppositions mentales sont différentes,
et la différence consiste dans le concept d’ssse et de Sein ; pour Kant, c’est
simplement le Dasein, existence dans le sens d’étre 13, cet étre-la qui est
objet de jugement ; pour saint Thomas, c’est, en plus, Pactus essendt, élément
et principe fondamental réel des étres de expérience. » Si bien que mgr. Zam-
boni ne craint pas d’écrire ces lignes, assez surprenantes : « Ainsi on comprend
que Kant a raison quand il critique les preuves de Pexistence de Dieu de la
métaphysique de Pexistence ; mais les preuves de la métaphysique de I’étre
sont hors de la portée de la critique de Kant ». Bref : « Sur trois points Kant
marque un progrés vers la position scolastique : dans le rétablissement de la
notion du moi, dans la nécessité de I'intuition pour les mathématiques, dans
la critique de la connaissance des corps externes. Ses erreurs proviennent de
ce qu’il a accepté sans la critiquer la position empiriste quant aux données de

(1) Dans la terminologie de mgr. Zamboni le « fantéme » représente la réalité en
dehors du moi dont je suis forcé de supposer I’existence.



COMPTES RENDUS 175

Pexpérience et la position rationaliste en ce qui concerne la déclaration
d’a-priorité des notions. Une fois corrigée la premiére erreur, en acceptant
de tenir compte des données de 'expérience que le moi posséde de ses propres
sentiments, tendances et émotions ; corrigée la seconde erreur, en montrant
comment on peut tirer des relations expérimentales des principes universels,
synthétiques et nécessaires bien que a priorz, on peut accepter une grande
partie des doctrines kantiennes en les encadrant impunément dans la syn-
thése néo-scolastique, ot nous trouvons leur vraie justification ».

Pourtant si mgr. Zamboni insiste sur I’absolue nécessité de développer la
gnoséologie pure, dont 'adoption lui parait étre une question de vie ou de
mort pour la Scolastique contemporaine, il est juste d’ajouter qu’une convic-
tion radicalement opposée s’est imposée de plus en plus, dans le camp philo-
sophique catholique, chez ceux qui se donnent comme disciples de saint
Thomas. La grande majorité des scolastiques, si ce n’est leur totalité, voit
dans cette gnoséologie une infidélité a la pensée du Docteur Angélique et
méme une tendance contraire a la philosophie chrétienne. En fait, disent ces
théologiens, la théorie de la connaissance de saint Thomas, pour qui la con-
naissance de I’étre ontologique nous est donnée en premier lieu par la réalité
matérielle et seulement ensuite par le moi, est diamétralement opposée a
celle de mgr. Zamboni, qui prétend n’arriver & étre que par 'intermédiaire de
la conscience du moi. « Le nouveau thomisme », déclare 'un d’eux 1, «a le
grand défaut d’étre antithomiste. Et il me semble que c’est ou de I'hypo-
crisie ou.de I'inconscience que de vouloir se rattacher 4 une philosophie par
’acte méme qui en renie les fondements ».

*
* *

Mais nous arrétons la I’exposé d’une polémique que Particle de mgr. Olgiati
permettrait cependant de compléter par d’intéressantes citations. Ce que
nous avons relevé suffit, croyons-nous, a montrer le grand intérét de ce
volume commémoratif, dont le contenu répond bien au titre et fait connaitre
les principales directions dans lesquelles 'Université catholique de Milan a
poursuivi ses recherches 2. Une unité véritable a dominé la diversité des

1) Romualdo Bizzarr1, Gnoseologia e pedagogia in alcuni scritti contemporanei,
Rivista di Filosofia neo-scolastica, anno XXIV, p. 393. — (%) Nous croyons utile
et equltable d’indiquer les titres au moins des articles dont nous n’avons pas parlé.
Les voici :

Paolo Rotra, Le thomisme et la philosopbie-antique.

Umberto A. PADOVANI La position de la Néo-scolastique en face de Ubistoire de la
philosophie moderne.

A. BisteTT, Le concept d’bistoire dans la philosophie scolastique.

Giorgio La Pira, Le droit naturel dans la conception de saint Thomas d’ Aquin.

Paolo Rossi, Science et philosophie dans la Néo-scolastique.

Fr. Agostino GEMELLI, Le point de vue de la Néo-scolastique en face dela psychologie
moderne.

Mario Casorti, La Néo-scolastique et la pédagogie.

Mgr. Amato Masnovo, Philosophie chrétienne.



176 COMPTES RENDUS

tendances. Cette unité, le professeur Olgiati la marque trés fortement —
peut-étre force-t-il un peu les choses ? — dans un paragraphe qui nous servira
de conclusion, ou plutét de résumé, bien que nous n’y souscrivions pas entié-
rement. Pour tous ces penseurs, affirme mgr. Olgiati, une union intime rap-
proche ces deux théses: la raison raisonne bien, et: le critére supréme de
Pobjectivité dans la connaissance est I'évidence. Sur ce point, tous les néo-scolas-
tiques sont parfaitement d’accord, a quelques courants qu’ils appartiennent.
« Le P. Mattiussi (qui dés lors a quitté enseignement) qui parle de la valeur
de la raison presque comme d’un postulat et repousse la licéité de la suppo-
sition concernant «la passivité ou la malice de la nature » ; — Emilio Chioc-
chetti (trés attiré par l'idéalisme) qui, a opposé, proclame qu’en philosophie
tout doit étre démontré ; chaque affirmation philosophique est de sa nature
une affirmation prouvée et telle doit étre aussi I’affirmation de la validité de
la raison » ; — les disciples de Mercier et de Masnovo, lesquels veulent tout
d’abord faire agir la raison et seulement ensuite chercher la valeur de ses
résultats, sans soutenir & prior: la valeur de nos moyens de connaitre ; —
mgr. Zamboni, qui veut contréler par la critique ’évidence elle-méme et poser
pour fondement de toute certitude ’expérience psychique immédiate, — ces
penseurs divergent en apparence passablement les uns des autres. Mais, si
Pon y regarde de plus preés, tous, sans exception, — méme si les mots qu’ils
emploient s’opposent — font appel a cette confiance stire en la pensée, qui
est le fait de n’importe quelle philosophie, de n’importe quel courant. »

Edm. ROCHEDIEU.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes rendus

