Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 102

Artikel: A propos du dogme trinitaire. Partie |l, Remarques sur sa signification
Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE
II. REMARQUES SUR SA SIGNIFICATION

Les formules qui définissent le dogme trinitaire résultent d’un
long effort des théologiens pour traduire dans un langage précis
les croyances suscitées dans le peuple chrétien par le message apos-
tolique et par le Christ de la tradition. L’effort d’exposition et de
systématisation rationnelle — que leur formation imposait aux théo-
logiens de T’ancienne Eglise — fournit a la pensée chrétienne une
armature intellectuelle qui s’est montrée singuliérement résistante.
Mais, §’il a pu étre avantageux de créer cet appareil compliqué, il
était dangereux de prétendre fixer une fois pour toutes I’expression
intellectuelle et les seules modalités admissibles de la foi chrétienne.
Tot ou tard devait se vérifier la loi de tout développement humain:
les formes en lesquelles se réalise la vie se modifient plus ou moins
profondément — qu’il s’agisse de la vie économique et politique ou de
la vie de Pesprit. Le dogme trinitaire constitue a cet égard une sorte
d’expérience cruciale. Par leur diversité méme les formules trinitaires
attestent leur imperfection, et aujourd’hui leur fragilité éclate des
qu’on les soumet 2 la réflexion critique.

La formule grecque n’échappe au trithéisme que par un artifice
verbal 0, « Pourquoi», se demande Grégoire de Nysse, « des lors que

N. B. Voir Revue de Théologie et de Pbhilosophie, oct.-déc. 1936 : A propos du
dogme trinitaire, I. Remarques sur son histoire. Rectification. L’auteur a mentionné
dans ce premier article une observation de M. Charles Guignebert selon laquelle
les expressions mon Pére, Pére et le Pére se confondraient en araméen. M. le pro-
fesseur E. Golay lui a fait remarquer que cette assertion est inexacte. Elle ne sau-
rait entrer en ligne de compte dans le débat.

(1) Voir a ce sujet L. RoUGIER, La scolastique et le thomisme, Paris, 1925, p. 476 s.



A4 PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 3

nous confessons trois hypostases et ne concevons aucune différence
entre elles sous le rapport de leur nature, pourquoi allons-nous...
affirmer d’une part que la divinité du Pere, du Fils et du Saint-Esprit
est une et, d’autre part, proscrire 'expression : trois dieux !» Le
subtil docteur fait a cette objection une réponse qui décele 'embarras
qu’elle lui cause : « Pierre, Paul, Barnabé, en tant qu’hommes, sont
un seul et méme homme et ne sauraient étre plusieurs; c’est par
catachrése et non selon la propriété des termes qu’on parle de plu-
sieurs hommes » C’était la éluder le probléme et non pas répondre a
Pobjection, car ce n’est pas répondre a la question que de déclarer
qu’il faut s’en tenir a la tradition de I’Eglise qui condamne le tri-
théisme. L’autorité de I’Eglise est alors chargée d’opérer un miracle
logique : faire en sorte que ce qui est contradictoire ne le soit point.

La formule romaine du dogme trinitaire échappe au danger de
tomber dans le trithéisme, mais elle suscite une difficulté inverse non
moins insurmontable. Comme le dit Rougier, «les Latins parlent
d’une substance unique, subsistante par soi sans avoir besoin d’étre
réalisée dans un sujet concret, et ils cherchent ensuite comment on
peut concevoir trois personnes en cette substance qui est Dieu ; pour
cela ils réduisent la notion des hypostases a celle de relations oppo-
sées, réelles et subsistantes au sein de la substance divine». Cette
position, esquissée par saint Augustin, sera précisée par Boéce et plus
tard par saint Thomas. Les personnes divines n’ont d’autres marques
distinctives que leurs relations. Ce n’est pas selon son essence que
le Pere est Pére, il ne ’est que relativement au Fils (ad Filium) et le
Fils n’est tel que relativement au Pére, tandis que le Saint-Esprit
est appelé tel relativement a 'un et a Pautre. Ces relations ne sont
jamais des propriétés prédicatives, c’est-a-dire inhérentes a chaque
sujet comme tel. Ainsi le probléme semble résolu : «La substancen,
déclare Boece, «contient 'unité, la relation multiplie la trinité» (.
Les trois personnes n’existent pas chacune en vertu d’un acte dis-
tinct d’existence avec simplement une essence commune : en Pétre
divin Pessence et P’existence ne font qu’un. « L’unité spécifique des
trois personnes de la Trinité s’accompagne alors d’une unité numé-
rique ».(2)

Mais cette construction trop subtile ne résiste pas plus que la
formule orientale a I’épreuve d’un examen critique. «Une relation»,

(1) Cité par ROUGIER, ouvr. cité, p. 441. — (2) ROUGIER, ouvr. cité, p. 440.



14 HENRI-L. MIEVILLE

écrit Rougier, «ne se congoit qu’entre des termes distincts d’elle; en
vertu méme de sa définition, elle est un rapport d’une chose a une
autre. Alors on se trouve acculé au dilemme suivant : ou bien ces
termes sont identiques (comme P’entend en effet le dogme commenté
par Boece : similis est relatio in trinitate patris ad filium et utriusque ad
spiritum sanctum ut ejus quod est idem ad id quod est idem) et ils ne
peuvent soutenir qu’une seule et unique relation, la relation d’iden-
tité, qui exclut une fois pour toutes la possibilité de relations oppo-
sées ; on tombe alors dans le modalisme ; ou bien ces termes sont diffé-
rents, et, comme ils ne sont pas des relations, il reste que ce solent des
substances (la relation et la substance étant les deux seules catégo-
ries applicables & Dieu) ; mais alors ces substances different par des
notes substantielles opposées, et on tombe dans le trithéisme»(®. Il
y a contradiction 4 affirmer une parfaite identité de nature entre un
pere qui me peut éire que pére, n’ayant point été lui-méme engendré,
et un fils qui a pour caractéristique d’avoir été engendré sans qu’il
soit dans sa nature de pouvoir engendrer a son tour, puisqu’il ne peut
que «spirer ».

Dira-t-on que cette contradiction n’est qu’apparente, qu’elle tient
au fait que la théologie est obligée de se servir de relations humaines
pour exprimer dans un langage imparfait un mystére surhumain ?
Mais qu’on veuille bien y réfléchir! La difficulté qui se présente ici
ne tient pas a la nature des relations envisagées, elle est de Pordre
logique, c’est-a-dire tout a fait général, et non de I'ordre métaphy-
sique : nous ne saurions concevoir ni une ni plusieurs relations entre
des termes que rien ne distingue numériquement et qualitativement
les uns des autres, si ce n’est les relations mémes qu’ils sont censés
soutenir. On doit en conclure que des relations construites par la
théologie trinitaire sont soustraites aux conditions qui font qu’une
relation est concevable comme telle. Elles portent faussement leur
nom : ce sont des pseudo-relations.

Mais il importe d’éviter toute conclusion précipitée en une matiére
aussi délicate. Avons-nous tenu un compte suffisant des ressources
qu’offre un principe tel que celui de Panalogie, dont on sait I'usage que
font les thomistes anciens et modernes ? Lorsqu’il s’agit de Dieu,
les mots du langage humain n’ont pas le méme sens que quand nous

() ROUGIER, ouvr. cité, p. 561.



A4 PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 15

les employons pour désigner les relations entre les étres finis. « Rien
ne se dit en un sens univoque de Dieu et des créatures. »1) La méthode
de P’analogie permettra-t-clle d’établir P’admissibilité des formules
trinitaires ? Si elles n’offraient aucune obscurité logique, c’est alors
qu’elles devraient étre rejetées ! Le mystere de ’Etre divin ne peut
pas se traduire par un jeu de concepts d’une parfaite limpidité.

Il s’en faut néanmoins que cette considération suffise pour la dé-
fense du dogme trinitaire. Sans doute la logique de ’infini n’est pas
celle du fini. Nous le savons par Pexemple des mathématiques. Mais
cet exemple précisément nous montre que 'obscurité logique inhé-
rente au concept d’infini n’a pas pour conséquence de délier de ses
régles la pensée qui raisonne sur Pinfini. I1 ne suffira pas de dire
que la relation de la paternité, énoncée entre personnes divines, est
quelque chose d’autre que la paternité humaine, et la filiation quel-
que chose d’autre que la filiation humaine, enfin que la spiration du
Saint-Esprit est autre chose que Iémission d’un souffle ou d’une
pensée, pour qu’effectivement ces relations puissent €tre transpor-
tées du domaine du fini 4 Dieu. Si chacune d’elles change, lors-
qu’on P'applique 4 Dieu, comment sont-elles distinctes cependant, et
comment peut-on dire qu’elles sont des personnes ?

Tels sont quelques-uns des problémes que les définitions trinitaires
imposent aux théologiens qui les défendent. Nous ne saurions entrer
dans le détail des tentatives qu’ils ont faites pour les résoudre, et
nous nous bornerons a examiner les deux questions que nous venons
de formuler.

Nous nous demanderons d’abord si le principe de Panalogie per-
met de définir la nature des relations qui constituent la Trinité de
maniére 2 maintenir entre elles les distinctions qui fondent leur
triplicité.

Les relations affirmées entre les personnes de la Trinité sont des
relations d’origine : relations du non-engendré a I’engendré, du non-
spiré au spiré, Ces relations ont un sens dans la sphére humaine.
Demeurent-elles concevables, par analogie, quand les personnes
entre lesquelles elles sont “affirmées possédent, en tant que divines,
les caracteres de 1’éternité, de Pinfinitude et de Paséité (de existence
par soi) ? Si I'origine n’est plus un commencement, qu’est-elle ? Une
relation de dépendance ? Mais comment pourrait-on concevoir la

(1) E. Giison, Le thomisme, Paris, Vrin, 1923, p. 78.



16 HENRI-L. MIEVILLE

dépendance de ce qui existe par soi ? — Qu’a cela ne tienne, nous
dit-on, «le Fils ne dépend pas du Pere ; il y a simplement un ordre
mutuel »@). Voild la notion analogique cherchée. Mais une premiére
remarque s’impose a ce sujet : il est assurément fAcheux que, pour
faire saisir par analogie une relation entre les personnes divines qui
ne comporte aucune dépendance, il faille avoir recours a des relations
humaines dont on ne congoit la nature particuliere que pour autant
qu’elles impliquent la dépendance de I'un des termes qu’elles relient
par rapport a I’autre. Qu’est-ce qu’un généré qui ne doit a son géné-
rateur ni son existence ni aucune de ses perfections innées ? En quoi
est-il encore généré ? On répond qu’il differe du générateur en cela
précisément et seulement qu’il est généré ! La relation constitue toute
la différence. C’est répondre a la question parla question! Echappera-
t-on a ce verbalisme en faisant appel a la notion analogique d’un
ordre mutuel excluant toute dépendance unilatérale des termes
ordonnés ? Mais un ordre, quel qu’il soit, suppose des éléments dis-
crets qui puissent étre rapportés les uns aux autres. Si ces éléments ne
possedent par eux-mémes aucune marque distinctive — on en revient
toujours 1 —, aucun ordre n’est concevable par la vertu duquel ils
acquerraient l'individualité numériquement et qualitativement dis-
tincte qui leur fait défaut et sans laquelle il ne peut y avoir ni
ordre ni relation. Nous ne saurions concevoir ni des termes sans
aucune relation qui les relie (la pluralité est déja une relation) ni
des relations dont la vertu serait de créer la pluralité des termes
qu’elles relient. C’est contre ceite impossibilité logique que se brise Peffort
rationnel de la théologie trinitaire. Entre les relations gw’elle croit pou-
voir affirmer et ce que le logicien appelle relation 1l 'y a pas &analogie
du tout. Les premiéres n’existent pas pour la pensée. Autrement dit
encore : les relations qu’imagine la théologie trinitaire n’ont qu’une
chose en commun avec celles que la pensée congoit, c’est le mot qui
les désigne. Or I'identité du mot ne suffit pas pour fonder une analo-
gie — c’est un point sur lequel tout le monde est d’accord. Elle ne
constitue qu’une simple homonymie — comme celle qui existe, selon
la remarque de saint Thomas entre le chien, animal aboyant, et
la constellation qui porte son nom. L’absolue égalité ou réciprocité
des trois personnes divines abolit toutes relations entre elles et 'on

(r) M. T.-L. Penipo, Le réle de I'analogie en théologie dogmatique. Paris, Vrin,
1931, p. 322.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 17

ne voit pas comment le dogme trinitaire peut étre maintenu, si la
théologie doit se faire avec des idées et mon avec des mots (0.

Abordons la seconde question non moins importante que souléve
la construction trinitaire et dont on cherche la solution dans le jeu
du principe d’analogie : est-il possible d’identifier les relations intra-
divines avec des personnes et de déclarer que ces relations sont les
personnes de la Trinité ?

Qu’est-ce qu’une personne ? D’apres la doctrine thomiste la per-
sonne est une nature intellectuelle individuée possédant la subsis-
tance (Pexistence en soi) et 'incommunicabilité. La personne ne fait
jamais partie d’un tout & titre de composant (ce qui serait le cas,
par exemple, de la main de Socrate, nature individuée qui ne sub-
siste pas, mais qui est « communiquée » & un tout, a la personne de
Socrate). Or il est évident, comme I’a fait remarquer Rougier, que si
la personne possede Pexistence en soi, si elle est substance individuelle
(ce qu’elle est aussi chez Aristote), il n’est pas concevable qu’une seule
substance, celle de Dieu, comporte P’existence de trois personnes dis-
tinctes.

Sera-t-il possible de lever la difficulté par le recours a 1’analogie ?
Ce qu’il y a de commun, dira M. Penido, entre la personnalité humaine
et la personnalité divine, le minimum «d’unité proportionnelle »
nécessaire pour que le méme mot puisse étre employé, « c’est la sub-

(1) Tous les essais de donner un sens intelligible aux relations trinitaires condui-
sent fatalement a la méme impasse. La génération, nous dit-on, et la spiration se
distinguent comme, dans le créé, l'intellection et la volition. L’intellection produit
le concept, qui est le « double intellectuel » de I'objet ; quand lintelligence en Dieu se
pense elle-méme, elle engendre le Verbe. La volonté, elle, est « centrifuge »; elle
tend a se diffuser, & se répandre au dehors en se donnant : ainsi se produit la spira-
tion du Saint-Esprit par le Pére et le Fils. Sans aucun doute « le Saint-Esprit est
semblable au Pére et au Fils, mais cela non pas en tant que terme d’une procession
par voie de volonté, mais parce que terme d’'une procession divine, tandis que le
Verbe ressemble au Pére, non seulement comme terme d’une procession divine, mais,
trés précisément, par ce fait qu’il est le terme d’une procession par voie d’intelli-
gence » (PENIDO, ouvr. cité, p. 290). Malheureusement la distinction entre I'intel-
ligence et la volonté, qui est fondée jusqu’a un certain point dans le fini, s’évanouit
précisément dans le domaine ot on prétend la faire valoir. Car on définit I'essence
de Dieu comme absolument simple, ce qui entraine strictement la disparition de
toute différence entre l'intelligence et la volonté. Dés lors, il n'y a plus de propor-
tionnalité concevable entre les relations de la génération et de la spiration dans le
créé et ces mémes relations transposées analogiquement en Dieu, la possibilité de
les distinguer reposant sur la distinction entre I'intelligence et la volonté, Décidé-
ment, il faut une grice spéciale pour voir «!’analogie monter triomphante au Ca-
pitole », comme dit M. Penido.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXV (N° 102, 1937). 2



18 HENRI-L. MIEVILLE

stantialité et 'incommunicabilité » ou « distinction ». Ces deux carac-
teres constituent la notion analogique de la « personne tout court ». Il
sera des lors possible d’affirmer de la personnalité en Dieu ce qui ne
se peut énoncer de la personnalité humaine ; on pourra dire: «Le
Dieu personnel subsiste, certes, mais il n’est distinct que des étres de
nature diverse de la sienne, tandis que les Relations subsistantes (les
Personnes divines incommunicables comme telles) s’opposent au sein
de la nature indivise »0. Dire qu’une relation est subsistante, c’est
dire quelque chose de plus que si I’on se bornait a affirmer qu’elle
existe hors de la pensée, quelle est réelle. Subsister, c’est « exister a
titre de substance »@), la substantialité ou subsistence étant la fa-
¢on d’exister de ce qui «trouve en soi 'appui de son existence et
non dans un sujet d’adhésion »® (ou d’inhérence). On peut dés lors,
écrit M. Penido, «considérer la Paternité en tant que subsistante
comme constitutive de la personne du Pére, et en tant que réfé-
rante comme consécutive a la génération »@. Et ainsi il semble que
se trouve levée objection que saint Augustin formulait sans parvenir
a la réfuter : quand on dit que le Pere est une personne, on dit qu’il
est une substance, or la substance n’est pas relation, elle est pour
ainsi dire relation & soi-méme, non d un autre, par exemple relation
au Fils(®,

Le probléme est-il vraiment résolu ? Peut-on déclarer une relation
subsistante sans qu’elle cesse d’étre ume relation ? Dans ordre des
choses finies, la paternité n’est point subsistante, elle n’est point une
substance. La subsistence appartient au pére non pas en tant qu’il
engendre, mais en tant qu’il est une personne ; il n’est pas une per-
sonne parce que et pour autant seulement qu’il engendre. La géné-
ration est si peu subsistante que rien ne manque a existence sub-
sistante de la personne qui procrée, si elle n’exerce pas cette fonc-
tion. Dans le sein de la Trinité, on admet que le rapport est inverse :
la génération fonde Pexistence personnelle du Pére, en tant que dis-
tincte! Mais comment veut-on qu’une relation puisse exister a la
maniere d’une substance sans cesser par la-méme d’étre une relation ?

Dans la relation, nous dit-on, il faut distinguer «’aspect par lequel
elle adhére a un sujet avec celui par lequel elle s’oppose a son corré-

(1) Ouvr. cité, p. 339. — (2) A. LaLanpe, Pocabulaire philosophbique, t. 11, art.
Subsister. — (3) Saint Tromas, Sum. theol., I= p., qu. 29, a. 2. — (4) Ouwr. cité, p.
345. — (5) Cum dicimus personam Patris, nihil aliud dicimus quam substantiam
Patris: ad se quippe dicitur persona non ad Filium (De Trinitate, VII, ¢. 4 et 6).



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 19

latif », c’est-a-dire la subsistence et la référence qui ne 'implique pas,
qui n’est que distinction et opposition. « Plusieurs relations pourraient
s’identifier sous le premier aspect tout en se distinguant sous le second ;
on aura des rapports opposés entre soi et cependant communiant a
la méme subsistence. » C’est ce qui arrive pour les relations trinitaires,
Examinons cela de plus prés. On peut concevoir en effet que plusieurs
relations adhérent a un seul et méme sujet : A peut étre le pere de B,
le mari de C et ’ami de D. Ces relations « communient 4 une méme
subsistence ». Mais s’ensuit-il qu’elles possédent chacune une exis-
tence substantielle ? L’existence substantielle, on se le rappelle, est
requise par la notion de personnalité. Par quel tour de force fera-t-on
voir gue trois existences personnelles, c’est-a-dire substantielles, n’en
font qu’une en Dieu ? — Cela est trés simple : il suffira de jouer sur
la synonymie des termes substance et subsistence. La substance est
une unité numérique, la subsistence une maniére d’éire propre a la
substance. La subsistence peut appartenir a autant de substances
que Pon veut. On évitera donc de dire que les relations en la Trinité
sont des substances, on dira que toutes trois sont subsistantes, qu’elles
«communient & la méme subsistence». Elles ont la maniére d’étre de
la substance sinon elles ne pourraient étre déclarées des personnes,
mais elles ne sont pas trois substances — sinon nous tomberions dans
le trithéisme. L’objection qui se présente ici : comment une chose
peut-elle avoir la mantére d’étre de la substance sans étre une subs-
tance ? est éludée de la fagon la plus habile. La subsistence cesse tout
simplement d’étre congue selon sa définition comme «’acte en vertu
duquel un étre existe par soi ». Si les relations subsistent, ce n’est pas
que chacune d’elles «existe par soin, c’est qu’elles « adhérent a un
sujet » qui est une substance., L’cexistence par soi» est le fait du
~ sujet d’adhérence des relations «subsistantes ». Ainsi la substance,
unité numérique, se retrouve dans le sujet d’adhérence des relations
et la «substantialité » peut leur étre attribuée a toutes trois sous le
nom de subsistence : elles subsistent en leur sujet d’adhérence, qui
est unique, en Dieu.

Considérons un autre aspect encore de cette fallacieuse alchimie
verbale : les relations sont plusieurs; elles ne sont pas seulement
subsistantes en un sujet d’adhérence, elles sont référantes par défini-
tion. Référantes, «elles n’existent que par rapport a ce qui leur fait
face »@), a leurs corrélatifs, et il faut que ces corrélatifs se distinguent

(1) PeNmDO, Quur. cité, p. 322.



20 HENRI-L. MIEVILLE

du sujet d’adhérence qui est unique. Comment éviter, en multipliant
les relations, de multiplier les dieux ? Rien de plus aisé : on admettra
qu’en la divinité les corrélatifs des relations se confondent avec les
relations elles-mémes. En fait cette réduction qui détruit la relation
comme telle ne correspond a aucune opération vraiment effectuable de
la pensée. Elle ne se fait que dans les mots. Mais le gain qu’elle assure
est manifeste. Une fois en possession du pseudo-concept de la rela-
tion-personne ou de la personne-relation, on peut résoudre — par
un autre artifice dont nous avons parlé tout a I’heure — le probléme
embarrassant que pose ’affirmation en la Trinité de trois personnes
possédant toutes trois l’existence substantielle.

Que conclure de tout cela ? Nous sommes en droit d’affirmer,
semble-t-il, que la théologie trinitaire est incapable de fonder la
distinction des trois personnes divines autrement que par le moyen
d’un artifice verbal. Lorsqu’elle essaie de donner un sens a cette dis-
tinction, elle détruit 'unité, et lorsqu’elle réaffirme P'unité, elle efface
la distinction. Sunt semper invicem, neuter solus, disait saint Augus-
tin pour bien marquer P’égalité absolue des trois personnes: il y a
entre elles parfaite réciprocité, Mais il ajoutait, comme pris d’une
sorte d’inquiétude ou de vertige : dictum est tres persone, non ut
tllud diceretur, sed me taceretur : ce n’est pas pour que la chose soit
dite — il découle de cette affirmation des conséquences troublan-
tes —, c’est pour qu’elle ne soit pas tue( !

Nous étonnerons-nous aprés cela de voir certains théologiens se
réfugier dans une région ou, pensent-ils, on peut échapper définitive-
ment a ’embarrassante question de la cohérence logique du dogme ?
Ainsi M. Penido en appelle finalement a la «divine suréminence » tel-
lement « dominatrice » qu’elle dépasse en quelque sorte opposition
de ’absolu et du relatif. Cela permettra d’affirmer que les relations
s’identifient avec I’Etre supréme, le summum esse, comme le font les
attributs dans la simplicité de la divine essence. Seulement, on ne
voit plus bien, lorsque la pensée se réfugie dans ces nuages ou tout
se confond, pourquoi il a fallu faire tant de distinctions qui parais-
saient signifier quelque chose et qui ont été introduites dans les for-
mules théologiques parce qu’elles définissaient, pensait-on, des rela-
tions réelles, et non certes eu égard a un sens analogique de ces rela-
tions qui les ferait s’évanouir finalement dans 'informulable.

(r) Cité par Harnack, Dogmengeschichte, 6e éd., p. 236.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 21

L’appel a la « suréminence divine » pour résoudre les contradictions
ne pourrait-il cependant se justifier comme une sorte de passage a la
limite ? Le mathématicien n’a-t-il pas coutume d’user dans son do-
maine d’un procédé analogue ? Pourquoi cette méthode serait-elle
interdite au théologien ou au philosophe ? — Tout passage a la limite,
pour avoir un sens et étre une opération légitime, doit dégager un
rapport précis et formulable. C’est ce qui a lieu en mathématiques.
Mais Popération qu’on nous propose ici fait évanouir la notion méme
de rapport dans I’absolue simplicité, unité ou identité de I’Etre divin.
Et avec elle s’évanouit ’analogie qui sert de tremplin a cette sorte
de théologie pour effectuer son salto mortale dans ’absolu.

Remarquons d’ailleurs qu’il revient au méme d’invoquer la « divine
suréminence » pour résoudre les contradictions d’une doctrine que
Pon ne réussit pas a accorder avec elle-méme, ou de déclarer carré-
ment que le principe de contradiction n’est plus une régle de la pensée,
lorsqu’il s’agit de la connaissance du Dieu chrétien. C’est ce qu’a fait
Suarez au XVIe siecle, et ce que font, a Pinstar du fameux jésuite,
certains protestants d’aujourd’hui. Mais en admettant, fit-ce taci-
tement, que les regles formelles de la pensée ne valent pas pour un
certain domaine du connaitre, ces théologiens commettent une con-
fusion de points de vue. Ils paraissent ignorer le fait que deux pro-
positions dont I'une nie exactement ce que l'autre affirme ne peu-
vent composer par leur réunion la connaissance méme inadéquate,
analogique ou approchée de guot que ce soit. Il n’y a pas a distinguer
un domaine ou cette opération serait possible et un autre, le domaine
de la connaissance scientifique et philosophique, ou elle ne le serait
pas. Des propositions qui s’annulent ne peuvent étre pensées que
successivement ; leur syntheése en une doctrine n’est autre chose
qu’une illusion verbale.

La critique que nous venons de faire du dogme trinitaire et des
essais tentés pour le défendre n’abolit nullement la valeur qu’il peut
avoir pour une certaine piété. Le pouvoir de suggestion et d’édifica-
tion d’un symbole religieux n’a point de rapport direct a sa cohérence
logique. Mais ce n’est pas sur ce terrain que nous nous sommes placé.
L’homme a de tout temps projeté dans les mythes des religions ses
inspirations les plus hautes, ses pensées sur le sens de la vie et le
gouvernement du monde, les « révélations » qu’il a regues, — car nous
ne créons pas nos croyances a volonté. Mais ces croyances sont



22 HENRI-L. MIEVILLE

mélées de vérité et d’erreur et il vient un moment ou elles ne peuvent
plus satisfaire les esprits, ou elles parlent le langage d’une époque dis-
parue et ne sont plus adaptées a I'image nouvelle que les hommes
se sont faite du monde et d’eux-mémes. La question qui se pose alors
avec une acuité parfois tragique est de savoir si les anciennes formules
doivent étre maintenues a tout prix, et imposées parce qu’elles
seraient d’origine divine, ou si la pensée religieuse a le droit et le
devoir de se renouveler en rejetant par un effort de réflexion critique
les dogmes devenus inhabitables pour elle. Telle étant notre
conviction, nous pensons qu’il y a lieu de saluer comme un évé-
nement en quelque sorte providentiel Pinsoluble conflit trinitaire
auquel aboutit I’évolution de la théologie des conciles. I signifie que
la pensée — la pensée religicuse surtout — ne doit jamais se constituer
prisonniére des formules qi’elle a élaborées. 11 est gros d’une libération.

Qu’est-ce en effet que la théologie trinitaire ! Un mélange de
dévotion naive et de philosophie, de cette sorte de philosophie qui
porte, dans ’histoire des systémes, le nom de rationalisme dogmatique.
Pendant une longue période elle a bénéficié de tout le prestige dont
PEglise était revétue ; elle a été Pexpression historique la plus impor-
tante de la pensée chrétienne, mais elle n’a pas de titres suffisants
a faire valoir pour prétendre en étre lexpression nécessaire et
définitive. Son role, dont il ne faut pas méconnaitre la grandeur,
a été de sauver par les moyens intellectuels que lui fournissait le
rationalisme grec I'idée monothéiste qui risquait d’étre obscurcie
par les spéculations sur la hiérarchie des étres célestes. Sa faiblesse
réside dans le fait qu’essayant de rationaliser les conceptions de la
piété populaire, en se servant pour cela de certaines notions fournies
par la spéculation philosophique, elle ne pouvait aboutir qu’a un sys-
teéme hybride dont le caractére composite et 'incohérence apparait
dés qu’on I’examine de plus prés.

Le dogme trinitaire a ses racines d’une part dans les habitudes
mentales qui sont le propre de la pensée dite « prélogique » ou my-
thique et, d’autre part, il emprunte un certain nombre de concepts
et de postulats au rationalisme des écoles grecques. On sait que pour
le réalisme de la pensée prélogique les qualités d’un objet ou d’un
étre sont des é&tres distincts de lui: une pierre de fronde et Paptitude
qu’elle posséde d’atteindre son but ou de le manquer sont deux
choses séparables. Cette aptitude peut lui étre communiquée ou
au contraire enlevée. Il est parfaitement naturel a la pensée mythique



A4 PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 23

d’imaginer que la parole ou Vesprit d’un homme ou d’un dieu sont
des étres personnels distincts de cet homme ou de ce dieu,

Les procédés d’intellection de la pensée primitive se combinent
dans la théologie des premiers sitcles chrétiens avec I'emploi de
notions et de relations plus abstraites quune réflexion plus savante
emprunte a Panalyse du langage. Ainsi la distinction — fondamen-
tale quand on considére la structure du dogme trinitaire — de la
substance (en grec tantdét o00iw, tantdt UmMOOTOOLK), de la personnes
(tantét UMOOTAOLS, tantdt Mpoowmov) et de Pessence (oUoia). Cette
distinction repose finalement sur celle du sujet et du prédicat dans le
jugement, comme on le voit par le parallélisme que ’on peut établir
entre ces termes et ceux dont se sert Aristote, lorsqu’il définit les
notions premieres en partant de ’analyse du jugement. Pour Aristote
la substance (10 Umokeipevov ou encore oudia mpwn) se distingue de
ses déterminations, de ses caractéres individuants ou spécifiques,
comme, dans une proposition, le sujet du prédicat. Cette distinction
a pour lui une portée métaphysique et non pas seulement grammati-
cale et logique. Quand nous disons qu’un étre est personnel ou qu’il
est intelligent, nous séparons mentalement le prédicat personnel ou
le prédicat intelligent du sujet dont nous les énongons. I1 peut sembler
que la personnalité ou Dintelligence soient une chose et I’étre qui est
personnel ou intelligent une autre, et que ces choses puissent étre
congues aussi bien associées que dissociées — comme si Pétre pou-
vait exister indépendamment de ses déterminations. C’est uniquement
cette dissociation qui permet d’attribuer — grice a un jeu verbal
auquel ne correspond plus aucune pensée effectuable — une méme
essence individuelle et non pas seulement spécifique (’homoousie) a
trois personnes distinctes, ou de déclarer que trois personnes sont
une seule et méme substance. Et c’est encore ce méme procédé, ce
méme réalisme de Pabstrait, qui permettra aux théologiens occiden-
taux — a la suite du néoplatonicien chrétien Boéce — de définir les
trois personnes divines par des relations sans avoir recours a des
caractéres individuants. La relation abstraite des termes qui la con-
ditionnent est alors censée engendrer par sa seule vertu les diffé-
rences qui doivent exister entre ces termes, pour qu’elle puisse étre
affirmée de ’un a Pautre.

On voit que, sous le double aspect qu’il a revétu dans la tradition
orientale et dans la tradition occidentale, le dogme trinitaire est lié
a une interprétation — d’ailleurs fallacieuse — de deux formes du



24 HENRI-L. MIEVILLE

jugement. On a commencé par préter une portée métaphysique a la
dissociation du sujet et du prédicat dans les jugements d’inhérence
ou de prédication (du type : 2 est 4), puis on a voulu échapper aux
difficultés logiques que cette opération entraine en recourant i des
jugements de relation. Mais, dans Dinterprétation de ces relations
(telles que paternité, filiation, etc.), on s’inspire du méme réalisme
logique et Pon aboutit & une autre impasse. Par un acte d’abstraction
sans doute inconscient, on isole la relation des termes qu’elle relie
puisqu’on lui attribue contradictoirement la subsistence ou substan-
tialité ainsi que le pouvoir de fonder la distinction des termes, laquelle
est, pour chaque relation, la condition logique de son existence.

Philosophiquement, le dogme trinitaire est donc lié & une position
déterminée de la pensée, qui est le réalisme conceptuel élaboré par le
rationalisme grec et développé au moyen 4ge par les grands scolas-
tiques. Et il est parfaitement vain d’essayer de dégager la théologie
trinitaire de sa substructure intellectuelle. Cela est vain, parce que,
dés le début de ’évolution qui a conduit aux formules conciliaires,
des Pintroduction de la notion du Logos par le quatritme Evangile,
il y a eu conjonction, concours, interaction de I'imagination religieuse
travaillant sur les données de la tradition et de I'invention philoso-
phique tendant a les rationaliser, avec plus ou moins de succes, dans
les cadres intellectuels élaborés par la philosophie grecque. Si on
veut &tre trinitaire, il faut, en philosophie, revenir aux positions déci-
dément périmées du réalisme conceptuel dont les bases ont été jetées
par Platon et Aristote. Quant 4 un trinitarisme dépouillé de sa subs-
tructure philosophique, comme semblent le préconiser quelques
théologiens protestants d’aujourd’hui, c’est un non-sens qui témoi-
gne de la confusion dans laquelle ’absence d’une culture philoso-
phique approfondie — et, pour tout dire, le mépris de la pensée, le
gofit des solutions faciles et simplistes — jettent un trop grand nom-
bre d’esprits ().

(r) Remarquons d’ailleurs qu’une conception «économique» ou «historique» de
la Trinité (dans le genre de celle de Tertullien) souléve les mémes difficultés que la
Trinité nicéenne et quelques autres encore. On admet alors que la Divinité, d’abord
absolument une, se divise en Pére et Fils soit a partir de la création, soit a partir de
la chute, ou encore & partir de la conception du Christ dans le sein de Marie. Jésus
est homme et en méme temps seconde personne de la future Trinité, car I'ceuvre
rédemptrice qu’il accomplit sur la croix ne pourra se parfaire que grice a 'entrée
en scéne d’une troisiéme personne divine, le Saint-Esprit : Dieu devient triple le
jour de la Pentecdte ! Le restera-t-il ou bien cette triplicité se résorbera-t-elle dans



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 23

Si le dogme trinitaire est lié au sort d’une philosophie qui parait
aujourd’hui périmée (le réalisme conceptuel, forme du rationalisme
précritique) les accointances qu’il garde avec la pensée mythique le
compromettent non moins gravement. Malgré la grande subtilité des
spéculations qu’il a suscitées, le dogme trinitaire emprunte ses élé-
ments a des croyances religieuses d’un anthropomorphisme accentué.
La science de PEtre divin dont il prétend nous fournir la clef porte
la marque non du suprarationnel, mais du trop humain. On serait
tenté de sourire des émerveillements qu’elle suscite chez tels de ses
défenseurs, si ’on n’en sentait la sincérité. Clest ainsi que M. Garri-
gou-Lagrange se félicite de ce que nous soyons, grice au dogme tri-
nitaire, renseignés en quelque mesure sur ce qui a pu se passer en
Dieu avant la création du monde. Dieu étant essentiellement géné-
reux, essentiellement «diffusif de soi», on s’est parfois demandé
pourquoi il n’a pas toujours créé. Réponse : il s’est, pendant tres long-
temps, contenté de cette « diffusion » interne qui fait que le Pere se
communique au Verbe et 'un et Pautre au Saint-Esprit. « Ce que le
Pere donne a son Fils, c’est en effet tout lui-méme, ne réservant pour
lui que sa relation de paternité » et la part qu’il prend avec le Fils a
la spiration de la troisiéme personne de la Trinité. « Il s’est si pleine-
ment et si intimement donné que cet autre don de soi, partiel et
extérieur, qui est la création, est infiniment inférieur, ne peut ajouter
a la bonté divine aucune perfection nécessaire et reste donc absolu-
ment libre. »@ Ainsi la bonté divine est soumise 4 une loi telle que,
lorsque cette bonté agit librement, lorsqu’elle crée, elle ne peut se
donner que partiellement, produisant une ceuvre qui reste toujours
de beaucoup inférieure a ce qu’elle est elle-méme. De cette perfection
triple et indivise ne peut naitre qu’une créature chétive, puisqu’elle
sera vouée a tous les risques du mal et de la perdition finale ! @

I'unité premiére a la fin des temps ? Il suffit d’énoncer une pareille théologie pour
comprendre pourquoi I'Eglise a di chercher d’autres formules, et si celles aux-
quelles elle s’est arrétée ne sont guére plus satisfaisantes, si elles sont artificielles
encore et arbitraires, cela tient aux bases mémes sur lesquelles la dogmatique tradi-
tionnelle a cherché a s’édifier : 'anthropomorphisme religieux et le rationalisme
philosophique dont elle s’inspire devaient fatalement la conduire dans ces impasses.

(r) Fr. GarRrIGOU-LAGRANGE : Dieu, son existence et sa nature. Paris, Beauchesne
1928, p. 502 et s. — (2) «Dieu a produit 'univers, afin que sa bonté soit commu-
niquée a la créature», écrit M. Penido, «et représentée en elle. Si ’Exemplaire était
parfaitement imité, la créature serait unique, comme est unique 'Image incréée.
Mais I'étre participé est nécessairement déficient, reflet presque éteint de la Bonté
supréme. » Quor, cité, p. 376.



26 HENRI-L. MIEVILLE

On voit ici la terrible rangon que paie au monstrueux et a ’absurde
toute théologie qui sépare ontologiquement Dieu de la «création »,
c’est-a-dire qui croit pouvoir distinguer I’Etre — I’étre absolu ou
parfait — de Etre total a la fois un et infiniment divers, inépuisable
en ses manifestations, présent aussi bien dans les lois de notre étre
spirituel que dans le déroulement sans commencement et sans fin de
P'universel devenir®. La théologie trinitaire prétend dépasser I’an-
thropomorphisme, mais elle y est rivée par le dogme et ne saurait
s’en dégager en dépit des précautions qu’elle prend en faisant jouer
le principe d’analogie.

Qu’arrive-t-il en effet dans I’histoire de ce Dieu trine telle qu’on a
Paudace de nous la retracer ? Bien qu’en principe il soit supérieur a
toutes les catégories logiques (supra omne genus, déclare saint Tho-
mas), absolument simple et immuable, un moment arrive ou il crée,
car le monde n’a pas toujours existé, ainsi le veut le dogme « révélé».
Comme vous ou moi, ce Dieu prend subitement une décision, ou
bien il exécute a un moment donné un dessein congu depuis ’éternité!
Puis il attend de voir ce qui se passera. C’est, hélas ! la chute. Il faut
intervenir. Ainsi le veut non point la justice (le vase dira-t-il au potier :
pourquoi m’as-tu créé fragile et imparfait ?), mais la charité. Le mal
ne pourra d’ailleurs étre réparé que partiellement. Devenu créateur,
le Dieu trine a jeté dans une aventure, ou il ne court lui-méme aucun
risque, des étres faibles, doués d’une fragile liberté. Il savait d’avance
qu’ils en abuseraient, que finalement il n’en sauverait qu’un petit
nombre, et pour les autres il a déja préparé quelque part le vaste
camp de concentration ol s’exerceront aux siécles des siécles ses
justes représailles !

Voila le cadre ou il convient de replacer le dogme trinitaire, si
Pon veut se faire une idée exacte de ’étrange amalgame qui le cons-
titue. L’imagination mythique qui projette Dieu dans le fini y con-
tracte alliance avec une spéculation métaphysique basée sur la réifi-
cation des formes du'langage, et on nous demande de nous incliner
devant la doctrine née de ce mariage comme devant un mystére
surhumain ! Comment le pourrions-nous, alors que nous concevons
fort bien I’homme médiocre de cceur et d’intelligence qui agirait
comme le Dieu dont on nous parle ! Non, le mystere de I’étre et du

(*) Sur les paralogismes de I'ontologie scolastique voir Henri-L. M1&viLLE, Pers
une pbilosopbie de I'Esprit ou de la Totalité, Lausanne 1936, Les Trois Collines,

P- 275 et s.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 27

devenir échappe a de pareils essais d’interprétation, de naive ratio-
nalisation ; il est plus profond, moins accessible a nos intelligences.
Aussi les difficultés inextricables de la christologie trinitaire ne
sont-elles qu’une sorte d’experimentum crucis qui fait apparaitre
plus clairement Parbitraire de ’anthropomorphisme théologique sur
lequel il repose. La personne, le moi, ne se congoit que comme se
distinguant d’un non-moi a Pintérieur d’une totalité qui les comprend
Pun et Pautre. La personne est donc un mode de Uexistence finie. Si
Dieu est I’Etre absolu et infini en qui et par qui toute personne se
constitue comme telle et communique avec les autres personnes, il ne
se peut pas qu’il soit lni-méme une personne parmi d’autres per-
sonnes, ni une pluralité de personnes, dfit-on les baptiser Relations,
et Jésus ne saurait étre Pune d’elles. Dieu n’est point un étre séparé
de la totalité des &tres et antérieur a elle, il n’est pas un esprit a coté
des autres esprits, il ne peut étre que I’Etre universel ou total, non
une somme d’étres, mais leur principe commun, transcendant —
puisqu’il les relie — a chacun d’eux, ainsi qu’a tout ensemble histo-
riquement délimité, et immanent a leur totalité infinie(, C’est parce

() La transcendance de Dieu n’exclut pas, elle implique au contraire sonimmanence,
Dieu se distingue de toute personne finie, et sa présence s’atteste entre autres dans
'expérience que nous faisons de notre limitation. Mais elle s’atteste aussi — et d’une
fagon plus intérieure et spirituelle — dans le fait qu’en l'exercice des plus hautes
fonctions de notre esprit nous servons des fins que nous ne choisissons pas selon notre
bon plaisir et nous sentons liés & des normes universelles. Telle est la loi constitutive
de notre nature spirituelle, et ¢’est pourquoi saint Augustin a pu dire que Dieu nous
est plus intérieur que nous-mémes. Ainsi la transcendance et 'immanence de Dieu
ne sont que les deux aspects d’'une méme « présence ».

Faut-il dire deux fonctions ou deux aspects de la « personnalité divine » ? Mais
la personnalité, mode de I’existence finie, est « incommunicable ». Une personne ne
saurait étre un élément constitutif d’une autre personne, sa « condition » ou sa « loi ».
C’est faute d’une meilleure expression que nous appelons « personnelle » notre relation
avec Dieu, car cette relation est d’une nature unique et ne se laisse assimiler 4 aucune
autre. L’emploi du terme « personnalité divine » tend a fausser la notion de la trans-
cendance, parce qu’il empéche de concevorr 'immanence qui lui est indissolublement
liée et, de ce fait, il entraine un autre inconvénient encore dont la gravité est évi-
dente. Il conduit i se représenter la personnalité humaine comme une sorte de
réduction ou de dégradation de la « personnalité divine ». La création est alors congue
comme la reproduction d’un modéle parfait sous la forme d’une copie ou d’un en-
semble de copies imparfaites, d'une qualité qui restera toujours inférieure d celle du
modéle : dans le monde créé I'étre subit une dégradation a laquelle rien (pas méme la
rédemption qui n’est qu’un sauvetage d’aprés les conceptions traditionnelles) ne
pourra remédier. Autrement dit, la création apparait comme une ceuvre manquée
et condamnée d’avance. C'est ce quaffirment certaines philosophies pessimistes.
La théologie traditionnelle n’échappe a cette conséquence que par des illogismes et
des subterfuges. Si 'on veut éviter Pimpasse ol elle se débat, il faut concevoir



28 HENRI-L. MIEVILLE

qu’elle ne congoit pas avec assez de rigueur la transcendance de
Dieu par rapport a toute modalité de Pexistence finie — la seule
vraie transcendance — que la théologie traditionnelle tombe dans
un systeme hybride dont les contradictions internes se révelent (en
dépit des subtilités de linterprétation analogique) dans Parbitraire
bigarré des christologies et finalement dans I’ambitieux illogisme du
dogme trinitaire.

Lorsque, dans les autres disciplines qui ont rapport a la connais-
sance, dans les sciences ou en philosophie, une théorie n’est pas
cohérente, mais grevée de contradictions, on la soumet a une revi-
sion qui peut entrainer de proche en proche celle des principes ou des
postulats sur lesquels elle repose. Cest en pratiquant avec prudence
cette méthode courageuse et radicale, pour rester d’accord avec sa
loi, que la pensée scientifique a réalisé ses plus belles conquétes. La
théologie peut-elle se soustraire a la nécessité de semblables revi-
sions en invoquant la Révélation ? Il suffit de connaitre d’un peu
pres Phistoire d’un dogme comme celui de la Trinité, pour com-
prendre qu’un pareil refus ne peut se justifier. Toute formulation est
humaine. L’échec de la théologie trinitaire prouve la nécessité de
reviser la substructure sur laquelle elle repose. Il est plus simple
évidemment de n’en rien faire et de déclarer tzbou le systéme tout
entier, ou encore de se borner a quelques réparations et ajustements
de détail. Mais une pareille attitude n’est pas sans de graves incon-
vénients. Sous prétexte de fidélité a la Révélation, on s’expose a
confondre ’humain avec le divin c’est-a-dire a le diviniser, et on
tombe sans s’en douter dans lerreur que précisément on voulait
éviter.

Pour protéger contre tout examen critique la laborieuse absurdité
des formules trinitaires, ’Eglise disposait d’'un moyen trés puissant,

autrement 'idée de création et entendre par ce terme wume activité permanente et
novatrice : le faix que I'Etre absolu est de par sa nature méme doué d'une fécondité
inépuisable(*). De méme que la pensée n’existe pas antérieurement 3 ses actes et
indépendamment d’eux, de méme Dieu ne peut pas étre congu comme séparé de son
activité que nous appelons créatrice et qui s’offre 4 notre perception sous la forme du
devenir universel ol nous sommes engagés. Il n'y a pas de perfection divine qui
puisse étre posée en soi, comme une chose indépendante de cette activité, de ce
devenir, et qui puisse lul étre opposée comme on oppose au modéle un portrait plus
ou moins réussl.

(*) Le terme de « créativité de ’Etre » permettrait de différencier ce point de vue
du créationisme traditionnel.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 29

Pautorité. Elle en usa ; le dogme trinitaire fut proclamé vérité « révé-
lée ». Cette méthode offrait, et elle offre encore, des avantages prati-
ques incontestables. La proclamation d’une régle de foi considérée
comme infaillible répond a un besoin de direction et de sécurité que
beaucoup éprouvent ; elle rehausse aux yeux de la masse le prestige
de IEglise et flatte linstinct conformiste des foules. Mais on ne
saurait se dissimuler le prix trés lourd dont ces avantages sont payés.
Il est dangereux de revétir dun caractére sacré Pexpression intellec-
tuelle de la foi religieuse. On incite alors les esprits au verbalisme
pieux, et l'abdication de la pensée devant une formule dont elle
n’a pas a juger passera pour un acte méritoire, pour un acte de foi!
Au mystere du Christ, qui défie toute traduction en paroles, étant
celui d’une vie pleinement humaine et divine par le rayonnement de
Pesprit, Porthodoxie théologique substitua un mystére verbal ou
conceptuel de fabrication humaine et, chose grave entre toutes,
déchirant I'unité mystique du « corps de Christ », elle prétendit faire
dépendre de Padhésion donnée au mystére formulé, au dogme, la
participation au mystere réel, le salut des fideles ().

Nous n’avons pas fini de mesurer les détestables conséquences
d’une semblable trahison. L’unité spirituelle vraie — on ne saurait
assez le rappeler — a son point d’attache au dela de tout dogme
formulé. Non seulement elle ne connait aucune frontitre confes-
sionnelle, mais elle s’étend méme par deld les frontitres des reli-
gions historiques @, car elle a pour signe une commune volonté
d’amour, de probité intérieure, un commun idéal de consécration au
service du bien, une commune obéissance enfin aux appels de ’Esprit.
C’est parce qu’il a incarné d’une fagon éminente ces valeurs éternelles,
leur donnant force de séduction et de rayonnement, que le Christ
est «de Dieun, c’est en cela exactement que réside sa dignité méta-
physique, ce n’est pas en sa préexistence ou en sa survivance sous
la forme .d’une sorte de demi-dieu ou sous celle d’une seconde per-
sonne de la Trinité, qui ne se distingue de la premitre que — parce
qu’elle est la seconde !

Henri-L. MIEVILLE.

(1) Le symbole Quicumgue (début du VIesiécle) a soin d’indiquer trés nettement
ce que cela signifie. A I'énoncé du dogme il ajoute lindication des chitiments
réservés 4 ceux qui en rejetteraient la moindre parcelle: ils seront anathémes,
c’est-a-dire voués aux peines éternelles de I'Enfer. — (2) Lire A ce sujet le suggestif
petit volume de J. SCHLUMBERGER intitulé : Sur les frontiéres religicuses (Paris,
Nouvelle Revue Frangaise, 1934) p. 46 s.



	À propos du dogme trinitaire. Partie II, Remarques sur sa signification

