
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 102

Artikel: À propos du dogme trinitaire. Partie II, Remarques sur sa signification

Autor: Miéville, Henri-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE
IL REMARQUES SUR SA SIGNIFICATION

Les formules qui définissent le dogme trinitaire résultent d'un
long effort des théologiens pour traduire dans un langage précis
les croyances suscitées dans le peuple chrétien par le message
apostolique et par le Christ de la tradition. L'effort d'exposition et de

systématisation rationnelle ¦— que leur formation imposait aux
théologiens de l'ancienne Eglise — fournit à la pensée chrétienne une
armature intellectuelle qui s'est montrée singulièrement résistante.

Mais, s'il a pu être avantageux de créer cet appareil compliqué, il
était dangereux de prétendre fixer une fois pour toutes l'expression
intellectuelle et les seules modalités admissibles de la foi chrétienne.
Tôt ou tard devait se vérifier la loi de tout développement humain :

les formes en lesquelles se réalise la vie se modifient plus ou moins

profondément — qu'il s'agisse de la vie économique et politique ou de

la vie de l'esprit. Le dogme trinitaire constitue à cet égard une sorte

d'expérience cruciale. Par leur diversité même les formules trinitaires
attestent leur imperfection, et aujourd'hui leur fragilité éclate dès

qu'on les soumet à la réflexion critique.
La formule grecque n'échappe au trithéisme que par un artifice

verbal <«). « Pourquoi », se demande Grégoire de Nysse, « dès lors que

N. B. Voir Revue de Théologie et de Philosophie, oct.-déc. 1936 : A propos du
dogme trinitaire, I. Remarques sur son histoire. Rectification. L'auteur a mentionné
dans ce premier article une observation de M. Charles Guignebert selon laquelle
les expressions mon Père, Père et le Père se confondraient en araméen. M. le
professeur E. Golay lui a fait remarquer que cette assertion est inexacte. Elle ne saurait

entrer en ligne de compte dans le débat.

(') Voir à ce sujet L. Rougikr, La scolastique et le thomisme, Paris, 1925, p. 476 s.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 13

nous confessons trois hypostases et ne concevons aucune différence

entre elles sous le rapport de leur nature, pourquoi allons-nous...
affirmer d'une part que la divinité du Père, du Fils et du Saint-Esprit
est une et, d'autre part, proscrire l'expression : trois dieux » Le
subtil docteur fait à cette objection une réponse qui décèle l'embarras

qu'elle lui cause : « Pierre, Paul, Barnabe, en tant qu'hommes, sont
un seul et même homme et ne sauraient être plusieurs ; c'est par
catachrèse et non selon la propriété des termes qu'on parle de

plusieurs hommes ». C'était là éluder le problème et non pas répondre à

l'objection, car ce n'est pas répondre à la question que de déclarer

qu'il faut s'en tenir à la tradition de l'Eglise qui condamne le tri-
théisme. L'autorité de l'Eglise est alors chargée d'opérer un miracle

logique : faire en sorte que ce qui est contradictoire ne le soit point.
La formule romaine du dogme trinitaire échappe au danger de

tomber dans le trithéisme, mais elle suscite une difficulté inverse non
moins insurmontable. Comme le dit Rougier, « les Latins parlent
d'une substance unique, subsistante par soi sans avoir besoin d'être
réalisée dans un sujet concret, et ils cherchent ensuite comment on

peut concevoir trois personnes en cette substance qui est Dieu ; pour
cela ils réduisent la notion des hypostases à celle de relations opposées,

réelles et subsistantes au sein de la substance divine ». Cette

position, esquissée par saint Augustin, sera précisée par Boèce et plus
tard par saint Thomas. Les personnes divines n'ont d'autres marques
distinctives que leurs relations. Ce n'est pas selon son essence que
le Père est Père, il ne l'est que relativement au Fils (ad Filium) et le

Fils n'est tel que relativement au Père, tandis que le Saint-Esprit
est appelé tel relativement à l'un et à l'autre. Ces relations ne sont
jamais des propriétés predicatives, c'est-à-dire inhérentes à chaque

sujet comme tel. Ainsi le problème semble résolu : «La substance»,
déclare Boèce, « contient l'unité, la relation multiplie la trinité » W.

Les trois personnes n'existent pas chacune en vertu d'un acte
distinct d'existence avec simplement une essence commune : en l'être
divin l'essence et l'existence ne font qu'un. « L'unité spécifique des

trois personnes de la Trinité s'accompagne alors d'une unité numérique

».<z)

Mais cette construction trop subtile ne résiste pas plus que la

formule orientale à l'épreuve d'un examen critique. «Une relation»,

(J) Cité par Rougier, ouvr. cité, p. 441. — (2) Rougier, ouvr. cité, p. 440.



14 HENRI-L. MIÉVILLE

écrit Rougier, «ne se conçoit qu'entre des termes distincts d'elle; en

vertu même de sa définition, elle est un rapport d'une chose à une
autre. Alors on se trouve acculé au dilemme suivant : ou bien ces

termes sont identiques (comme l'entend en effet le dogme commenté

par Boèce : similis est relatio in trinitate patris ad filium et utriusque ad

spiritum sanctum ut ejus quod est idem ad id quod est idem) et ils ne

peuvent soutenir qu'une seule et unique relation, la relation d'identité,

qui exclut une fois pour toutes la possibilité de relations opposées

; on tombe alors dans le modalisme ; ou bien ces termes sont
différents, et, comme ils ne sont pas des relations, il reste que ce soient des

substances (la relation et la substance étant les deux seules catégories

applicables à Dieu) ; mais alors ces substances diffèrent par des

notes substantielles opposées, et l'on tombe dans le trithéisme»^). Il
y a contradiction à affirmer une parfaite identité de nature entre un
père qui ne peut être que père, n'ayant point été lui-même engendré,
et un fils qui a pour caractéristique d'avoir été engendré sans qu'il
soit dans sa nature de pouvoir engendrer à son tour, puisqu'il ne peut

que « spirer ».

Dira-t-on que cette contradiction n'est qu'apparente, qu'elle tient
au fait que la théologie est obligée de se servir de relations humaines

pour exprimer dans un langage imparfait un mystère surhumain
Mais qu'on veuille bien y réfléchir La difficulté qui se présente ici
ne tient pas à la nature des relations envisagées, elle est de l'ordre
logique, c'est-à-dire tout à fait général, et non de l'ordre métaphysique

: nous ne saurions concevoir ni une ni plusieurs relations entre
des termes que rien ne distingue numériquement et qualitativement
les uns des autres, si ce n'est les relations mêmes qu'ils sont censés

soutenir. On doit en conclure que des relations construites par la

théologie trinitaire sont soustraites aux conditions qui font qu'une
relation est concevable comme telle. Elles portent faussement leur

nom : ce sont des pseudo-relations.

Mais il importe d'éviter toute conclusion précipitée en une matière
aussi délicate. Avons-nous tenu un compte suffisant des ressources

qu'offre un principe tel que celui de l'analogie, dont on sait l'usage que
font les thomistes anciens et modernes Lorsqu'il s'agit de Dieu,
les mots du langage humain n'ont pas le même sens que quand nous

(') Rougier, ouvr. cité, p. 561.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 15

les employons pour désigner les relations entre les êtres finis. « Rien
ne se dit en un sens univoque de Dieu et des créatures. »(') La méthode
de l'analogie permettra-t-elle d'établir l'admissibilité des formules
trinitaires Si elles n'offraient aucune obscurité logique, c'est alors

qu'elles devraient être rejetées Le mystère de l'Etre divin ne peut
pas se traduire par un jeu de concepts d'une parfaite limpidité.

Il s'en faut néanmoins que cette considération suffise pour la
défense du dogme trinitaire. Sans doute la logique de l'infini n'est pas
celle du fini. Nous le savons par l'exemple des mathématiques. Mais

cet exemple précisément nous montre que l'obscurité logique
inhérente au concept d'infini n'a pas pour conséquence de délier de ses

règles la pensée qui raisonne sur l'infini. Il ne suffira pas de dire

que la relation de la paternité, énoncée entre personnes divines, est

quelque chose d'autre que la paternité humaine, et la filiation quelque

chose d'autre que la filiation humaine, enfin que la spiration du

Saint-Esprit est autre chose que l'émission d'un souffle ou d'une

pensée, pour qu'effectivement ces relations puissent être transportées

du domaine du fini à Dieu. Si chacune d'elles change,
lorsqu'on l'applique à Dieu, comment sont-elles distinctes cependant, et

comment peut-on dire qu'elles sont des personnes
Tels sont quelques-uns des problèmes que les définitions trinitaires

imposent aux théologiens qui les défendent. Nous ne saurions entrer
dans le détail des tentatives qu'ils ont faites pour les résoudre, et

nous nous bornerons à examiner les deux questions que nous venons
de formuler.

Nous nous demanderons d'abord si le principe de l'analogie permet

de définir la nature des relations qui constituent la Trinité de

manière à maintenir entre elles les distinctions qui fondent leur
triplicité.

Les relations affirmées entre les personnes de la Trinité sont des

relations d'origine : relations du non-engendré à l'engendré, du non-
spiré au spire. Ces relations ont un sens dans la sphère humaine.
Demeurent-elles concevables, par analogie, quand les personnes
entre lesquelles elles sont affirmées possèdent, en tant que divines,
les caractères de l'éternité, de l'infinitude et de l'aséité (de l'existence

par soi) Si l'origine n'est plus un commencement, qu'est-elle Une
relation de dépendance Mais comment pourrait-on concevoir la

(1) E. Gilson, Le thomisme, Paris, Vrin, 1923, p. 78.



16 HENRI-L. MIÉVILLE

dépendance de ce qui existe par soi — Qu'à cela ne tienne, nous

dit-on, « le Fils ne dépend pas du Père ; il y a simplement un ordre

mutuel))^. Voilà la notion analogique cherchée. Mais une première

remarque s'impose à ce sujet : il est assurément fâcheux que, pour
faire saisir par analogie une relation entre les personnes divines qui
ne comporte aucune dépendance, il faille avoir recours à des relations
humaines dont on ne conçoit la nature particulière que pour autant
qu'elles impliquent la dépendance de l'un des termes qu'elles relient

par rapport à l'autre. Qu'est-ce qu'un généré qui ne doit à son
générateur ni son existence ni aucune de ses perfections innées En quoi
est-il encore généré F On répond qu'il diffère du générateur en cela

précisément et seulement qu'il est généré La relation constitue toute
la différence. C'est répondre à la question parla question! Echappera-
t-on à ce verbalisme en faisant appel à la notion analogique d'un
ordre mutuel excluant toute dépendance unilatérale des termes
ordonnés Mais un ordre, quel qu'il soit, suppose des éléments

discrets qui puissent être rapportés les uns aux autres. Si ces éléments ne

possèdent par eux-mêmes aucune marque distinctive — on en revient

toujours là —, aucun ordre n'est concevable par la vertu duquel ils

acquerraient l'individualité numériquement et qualitativement
distincte qui leur fait défaut et sans laquelle il ne peut y avoir ni
ordre ni relation. Nous ne saurions concevoir ni des termes sans

aucune relation qui les relie (la pluralité est déjà une relation) ni
des relations dont la vertu serait de créer la pluralité des termes

qu'elles relient. C'est contre cette impossibilité logique que se brise l'effort
rationnel de la théologie trinitaire. Entre les relations qu'elle croit pouvoir

affirmer et ce que le logicien appelle relation il n'y a pas d'analogie
du tout. Les premières n'existent pas pour la pensée. Autrement dit
encore : les relations qu'imagine la théologie trinitaire n'ont qu'une
chose en commun avec celles que la pensée conçoit, c'est le mot qui
les désigne. Or l'identité du mot ne suffit pas pour fonder une analogie

— c'est un point sur lequel tout le monde est d'accord. Elle ne
constitue qu'une simple homonymie —¦ comme celle qui existe, selon

la remarque de saint Thomas entre le chien, animal aboyant, et
la constellation qui porte son nom. L'absolue égalité ou réciprocité
des trois personnes divines abolit toutes relations entre elles et l'on

(') M. T.-L. Penido, Le rôle de l'analogie en théologie dogmatique. Paris, Vrin,
I931, P- 3«-



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 17

ne voit pas comment le dogme trinitaire peut être maintenu, si la

théologie doit se faire avec des idées et non avec des mots^K
Abordons la seconde question non moins importante que soulève

la construction trinitaire et dont on cherche la solution dans le jeu
du principe d'analogie : est-il possible d'identifier les relations intra-
divines avec des personnes et de déclarer que ces relations sont les

personnes de la Trinité
Qu'est-ce qu'une personne D'après la doctrine thomiste la

personne est une nature intellectuelle individuée possédant la subsistance

(l'existence en soi) et l'incommunicabilité. La personne ne fait
jamais partie d'un tout à titre de composant (ce qui serait le cas,

par exemple, de la main de Socrate, nature individuée qui ne
subsiste pas, mais qui est « communiquée » à un tout, à la personne de

Socrate). Or il est évident, comme l'a fait remarquer Rougier, que si

la personne possède l'existence en soi, si elle est substance individuelle
(ce qu'elle est aussi chez Aristote), il n'est pas concevable qu'une seule

substance, celle de Dieu, comporte l'existence de trois personnes
distinctes.

Sera-t-il possible de lever la difficulté par le recours à l'analogie
Ce qu'il y a de commun, dira M. Penido, entre la personnalité humaine
et la personnalité divine, le minimum « d'unité proportionnelle »

nécessaire pour que le même mot puisse être employé, « c'est la sub-

(') Tous les essais de donner un sens intelligible aux relations trinitaires conduisent

fatalement à la même impasse. La génération, nous dit-on, et la spirationse
distinguent comme, dans le créé, l'intellection et la volition. L'intellection produit
le concept, qui est le « double intellectuel » de l'objet ; quand l'intelligence en Dieu se

pense elle-même, elle engendre le Verbe. La volonté, elle, est 0 centrifuge » ; elle
tend à se diffuser, à se répandre au dehors en se donnant : ainsi se produit la spira-
tion du Saint-Esprit par le Père et le Fils. Sans aucun doute « le Saint-Esprit est
semblable au Père et au Fils, mais cela non pas en tant que terme d'une procession

par voie de volonté, mais parce que terme d'une procession iivine, tandis que le
Verbe ressemble au Père, non seulement comme terme d'une procession divine, mais,
très précisément, par ce fait qu'il est le terme d'une procession par voie d'intelligence

» (Penido, ouvr. cité, p. 290). Malheureusement la distinction entre
l'intelligence et la volonté, qui est fondée jusqu'à un certain point dans le fini, s'évanouit
précisément dans le domaine où on prétend la faire valoir. Car on définit l'essence
de Dieu comme absolument simple, ce qui entraîne strictement la disparition de

toute différence entre l'intelligence et la volonté. Dès lors, il n'y a plus de
proportionnalité concevable entre les relations de la génération et de la spiration dans le
créé et ces mêmes relations transposées analogiquement en Dieu, la possibilité de

les distinguer reposant sur la distinction entre l'intelligence et la volonté. Décidément,

il faut une grâce spéciale pour voir «l'analogie monter triomphante au
Capitole », comme dit M. Penido.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXV (n° I02, 1937). 2



18 HENRI-L. MIÉVILLE

stantialité et l'incommunicabilité » ou « distinction ». Ces deux caractères

constituent la notion analogique de la « personne tout court ». Il
sera dès lors possible d'affirmer de la personnalité en Dieu ce qui ne

se peut énoncer de la personnalité humaine ; on pourra dire : « Le
Dieu personnel subsiste, certes, mais il n'est distinct que des êtres de

nature diverse de la sienne, tandis que les Relations subsistantes (les

Personnes divines incommunicables comme telles) s'opposent au sein
de la nature indivise »(l>. Dire qu'une relation est subsistante, c'est
dire quelque chose de plus que si l'on se bornait à affirmer qu'elle
existe hors de la pensée, qu'elle est réelle. Subsister, c'est « exister à

titre de substance »*2*, la substantialité ou subsistence étant la

façon d'exister de ce qui « trouve en soi l'appui de son existence et

non dans un sujet d'adhésion »(3) (ou d'inhérence). On peut dès lors,
écrit M. Penido, « considérer la Paternité en tant que subsistante

comme constitutive de la personne du Père, et en tant que
référante comme consécutive à la génération»^. Et ainsi il semble que
se trouve levée l'objection que saint Augustin formulait sans parvenir
à la réfuter : quand on dit que le Père est une personne, on dit qu'il
est une substance, or la substance n'est pas relation, elle est pour
ainsi dire relation à soi-même, non à un autre, par exemple relation
au Fils (s).

Le problème est-il vraiment résolu Peut-on déclarer une relation
subsistante sans qu'elle cesse d'être une relation Dans l'ordre des

choses finies, la paternité n'est point subsistante, elle n'est point une
substance. La subsistence appartient au père non pas en tant qu'il
engendre, mais en tant qu'il est une personne ; il n'est pas une
personne parce que et pour autant seulement qu'il engendre. La
génération est si peu subsistante que rien ne manque à l'existence
subsistante de la personne qui procrée, si elle n'exerce pas cette fonction.

Dans le sein de la Trinité, on admet que le rapport est inverse :

la génération fonde l'existence personnelle du Père, en tant que
distincte Mais comment veut-on qu'une relation puisse exister à la
manière d'une substance sans cesser par là-même d'être une relation

Dans la relation, nous dit-on, il faut distinguer « l'aspect par lequel
elle adhère à un sujet avec celui par lequel elle s'oppose à son corré-

(i) Ouvr. cité, p. 339. — (2) A. Lalande, Vocabulaire philosophique, t. II, art.
Subsister. — (3) Saint Thomas, Sum. theol., Ia p., qu. 29, a. 2. — (4) Ouvr. cité, p.
345. — (5) Cum dicimus personam Patris, nihil aliud dicimus quam substantiam
Patris : ai se quippe dicitur persona non ad Filium (De Trinitate, VII, c. 4 et 6).



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 19

latif », c'est-à-dire la subsistence et la référence qui ne l'implique pas,
qui n'est que distinction et opposition. « Plusieurs relations pourraient
s'identifier sous le premier aspect tout en se distinguant sous le second ;

on aura des rapports opposés entre soi et cependant communiant à

la même subsistence. » C'est ce qui arrive pour les relations trinitaires.
Examinons cela de plus près. On peut concevoir en effet que plusieurs
relations adhèrent à un seul et même sujet : A peut être le père de B,
le mari de C et l'ami de D. Ces relations « communient à une même
subsistence ». Mais s'ensuit-il qu'elles possèdent chacune une
existence substantielle L'existence substantielle, on se le rappelle, est

requise par la notion de personnalité. Par quel tour de force fera-t-on
voir que trois existences personnelles, c'est-à-dire substantielles, n'en

font qu'une en Dieu ¦— Cela est très simple : il suffira de jouer sur
la synonymie des termes substance et subsistence, ha substance est

une unité numérique, la subsistence une manière d'être propre à la
substance. La subsistence peut appartenir à autant de substances

que l'on veut. On évitera donc de dire que les relations en la Trinité
sont des substances, on dira que toutes trois sont subsistantes, qu'elles
«communient à la même subsistence». Elles ont la manière d'être de

la substance sinon elles ne pourraient être déclarées des personnes,
mais elles ne sont pas trois substances — sinon nous tomberions dans

le trithéisme. L'objection qui se présente ici : comment une chose

peut-elle avoir la manière d'être de la substance sans être une substance

est éludée de la façon la plus habile. La subsistence cesse tout
simplement d'être conçue selon sa définition comme « l'acte en vertu
duquel un être existe par soi ». Si les relations subsistent, ce n'est pas

que chacune d'elles « existe par soi », c'est qu'elles « adhèrent à un
sujet » qui est une substance. L'« existence par soi » est le fait du

sujet d'adhérence des relations « subsistantes ». Ainsi la substance,
unité numérique, se retrouve dans le sujet d'adhérence des relations

et la « substantialité » peut leur être attribuée à toutes trois sous le

nom de subsistence : elles subsistent en leur sujet d'adhérence, qui
est unique, en Dieu.

Considérons un autre aspect encore de cette fallacieuse alchimie
verbale : les relations sont plusieurs ; elles ne sont pas seulement

subsistantes en un sujet d'adhérence, elles sont référantes par définition.

Référantes, « elles n'existent que par rapport à ce qui leur fait
face »<r>, à leurs corrélatifs, et il faut que ces corrélatifs se distinguent

Penido, Ouvr. cité, p. 322.



20 HENRI-L. MIÉVILLE

du sujet d'adhérence qui est unique. Comment éviter, en multipliant
les relations, de multiplier les dieux Rien de plus aisé : on admettra

qu'en la divinité les corrélatifs des relations se confondent avec les

relations elles-mêmes. En fait cette réduction qui détruit la relation
comme telle ne correspond à aucune opération vraiment effectuable de

la pensée. Elle ne se fait que dans les mots. Mais le gain qu'elle assure

est manifeste. Une fois en possession du pseudo-concept de la

relation-personne ou de la personne-relation, on peut résoudre — par
un autre artifice dont nous avons parlé tout à l'heure — le problème
embarrassant que pose l'affirmation en la Trinité de trois personnes
possédant toutes trois l'existence substantielle.

Que conclure de tout cela Nous sommes en droit d'affirmer,
semble-t-il, que la théologie trinitaire est incapable de fonder la
distinction des trois personnes divines autrement que par le moyen
d'un artifice verbal. Lorsqu'elle essaie de donner un sens à cette
distinction, elle détruit l'unité, et lorsqu'elle réaffirme l'unité, elle efface

la distinction. Sunt semper invicem, neuter solus, disait saint Augustin

pour bien marquer l'égalité absolue des trois personnes : il y a

entre elles parfaite réciprocité. Mais il ajoutait, comme pris d'une

sorte d'inquiétude ou de vertige : dictum est très personce, non ut
illud diceretur, sed ne taceretur : ce n'est pas pour que la chose soit
dite — il découle de cette affirmation des conséquences troublantes

—, c'est pour qu'elle ne soit pas tue'1*

Nous étonnerons-nous après cela de voir certains théologiens se

réfugier dans une région où, pensent-ils, on peut échapper définitivement

à l'embarrassante question de la cohérence logique du dogme
Ainsi M. Penido en appelle finalement à la « divine suréminence »

tellement « dominatrice » qu'elle dépasse en quelque sorte l'opposition
de l'absolu et du relatif. Cela permettra d'affirmer que les relations
s'identifient avec l'Etre suprême, le summum esse, comme le font les

attributs dans la simplicité de la divine essence. Seulement, on ne

voit plus bien, lorsque la pensée se réfugie dans ces nuages où tout
se confond, pourquoi il a fallu faire tant de distinctions qui paraissaient

signifier quelque chose et qui ont été introduites dans les

formules théologiques parce qu'elles définissaient, pensait-on, des

relations réelles, et non certes eu égard à un sens analogique de ces
relations qui les ferait s'évanouir finalement dans l'informulable.

(i) Cité par Harnack, Dogmengeschichte, 6e éd., p. 236.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 21

L'appel à la « suréminence divine » pour résoudre les contradictions
ne pourrait-il cependant se justifier comme une sorte de passage à la

limite Le mathématicien n'a-t-il pas coutume d'user dans son
domaine d'un procédé analogue Pourquoi cette méthode serait-elle

interdite au théologien ou au philosophe — Tout passage à la limite,
pour avoir un sens et être une opération légitime, doit dégager un
rapport précis et formulable. C'est ce qui a lieu en mathématiques.
Mais l'opération qu'on nous propose ici fait évanouir la notion même
de rapport dans l'absolue simplicité, unité ou identité de l'Etre divin.
Et avec elle s'évanouit l'analogie qui sert de tremplin à cette sorte
de théologie pour effectuer son salto mortale dans l'absolu.

Remarquons d'ailleurs qu'il revient au même d'invoquer la « divine
suréminence » pour résoudre les contradictions d'une doctrine que
l'on ne réussit pas à accorder avec elle-même, ou de déclarer carrément

que le principe de contradiction n'est plus une règle de la pensée,

lorsqu'il s'agit de la connaissance du Dieu chrétien. C'est ce qu'a fait
Suarez au XVIe siècle, et ce que font, à l'instar du fameux jésuite,
certains protestants d'aujourd'hui. Mais en admettant, fût-ce
tacitement, que les règles formelles de la pensée ne valent pas pour un
certain domaine du connaître, ces théologiens commettent une
confusion de points de vue. Ils paraissent ignorer le fait que deux
propositions dont l'une nie exactement ce que l'autre affirme ne
peuvent composer par leur réunion la connaissance même inadéquate,
analogique ou approchée de quoique ce soit. Il n'y a pas à distinguer
un domaine où cette opération serait possible et un autre, le domaine
de la connaissance scientifique et philosophique, où elle ne le serait

pas. Des propositions qui s'annulent ne peuvent être pensées que
successivement ; leur synthèse en une doctrine n'est autre chose

qu'une illusion verbale.

La critique que nous venons de faire du dogme trinitaire et des

essais tentés pour le défendre n'abolit nullement la valeur qu'il peut
avoir pour une certaine piété. Le pouvoir de suggestion et d'édification

d'un symbole religieux n'a point de rapport direct à sa cohérence

logique. Mais ce n'est pas sur ce terrain que nous nous sommes placé.
L'homme a de tout temps projeté dans les mythes des religions ses

inspirations les plus hautes, ses pensées sur le sens de la vie et le

gouvernement du monde, les « révélations » qu'il a reçues, — car nous
ne créons pas nos croyances à volonté. Mais ces croyances sont



22 HENRI-L. MIÉVILLE

mêlées de vérité et d'erreur et il vient un moment où elles ne peuvent
plus satisfaire les esprits, où elles parlent le langage d'une époque

disparue et ne sont plus adaptées à l'image nouvelle que les hommes

se sont faite du monde et d'eux-mêmes. La question qui se pose alors

avec une acuité parfois tragique est de savoir si les anciennes formules
doivent être maintenues à tout prix, et imposées parce qu'elles
seraient d'origine divine, ou si la pensée religieuse a le droit et le

devoir de se renouveler en rejetant par un effort de réflexion critique
les dogmes devenus inhabitables pour elle. Telle étant notre
conviction, nous pensons qu'il y a lieu de saluer comme un
événement en quelque sorte providentiel l'insoluble conflit trinitaire
auquel aboutit l'évolution de la théologie des conciles. Il signifie que
la pensée — la pensée religieuse surtout — ne doit jamais se constituer

prisonnière des formules qu'elle a élaborées. Il est gros d'une libération.
Qu'est-ce en effet que la théologie trinitaire Un mélange de

dévotion naïve et de philosophie, de cette sorte de philosophie qui
porte, dans l'histoire des systèmes, le nom de rationalisme dogmatique.
Pendant une longue période elle a bénéficié de tout le prestige dont
l'Eglise était revêtue ; elle a été l'expression historique la plus importante

de la pensée chrétienne, mais elle n'a pas de titres suffisants
à faire valoir pour prétendre en être l'expression nécessaire et
définitive. Son rôle, dont il ne faut pas méconnaître la grandeur,
a été de sauver par les moyens intellectuels que lui fournissait le

rationalisme grec l'idée monothéiste qui risquait d'être obscurcie

par les spéculations sur la hiérarchie des êtres célestes. Sa faiblesse
réside dans le fait qu'essayant de rationaliser les conceptions de la

piété populaire, en se servant pour cela de certaines notions fournies

par la spéculation philosophique, elle ne pouvait aboutir qu'à un
système hybride dont le caractère composite et l'incohérence apparaît
dès qu'on l'examine de plus près.

Le dogme trinitaire a ses racines d'une part dans les habitudes
mentales qui sont le propre de la pensée dite « prélogique » ou
mythique et, d'autre part, il emprunte un certain nombre de concepts
et de postulats au rationalisme des écoles grecques. On sait que pour
le réalisme de la pensée prélogique les qualités d'un objet ou d'un
être sont des êtres distincts de lui : une pierre de fronde et l'aptitude
qu'elle possède d'atteindre son but ou de le manquer sont deux
choses séparables. Cette aptitude peut lui être communiquée ou
au contraire enlevée. Il est parfaitement naturel à la pensée mythique



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 23

d'imaginer que la parole ou l'esprit d'un homme ou d'un dieu sont
des êtres personnels distincts de cet homme ou de ce dieu.

Les procédés d'intellection de la pensée primitive se combinent
dans la théologie des premiers siècles chrétiens avec l'emploi de

notions et de relations plus abstraites qu'une réflexion plus savante

emprunte à l'analyse du langage. Ainsi la distinction — fondamentale

quand on considère la structure du dogme trinitaire —- de la
substance (en grec tantôt oûcrîa, tantôt ÙTrócfracTic,), de la personne
(tantôt ÙTrocTTacfiç, tantôt TrpóffuJTCOv) et de l'essence (oùcfia). Cette
distinction repose finalement sur celle du sujet et du prédicat dans le

jugement, comme on le voit par le parallélisme que l'on peut établir
entre ces termes et ceux dont se sert Aristote, lorsqu'il définit les

notions premières en partant de l'analyse du jugement. Pour Aristote
la substance (to ÛTroKei|aevov ou encore oùffiot TtpuiTn,) se distingue de

ses déterminations, de ses caractères individuants ou spécifiques,

comme, dans une proposition, le sujet du prédicat. Cette distinction
a pour lui une portée métaphysique et non pas seulement grammaticale

et logique. Quand nous disons qu'un être est personnel ou qu'il
est intelligent, nous séparons mentalement le prédicat personnel ou
le prédicat intelligent du sujet dont nous les énonçons. Il peut sembler

que la personnalité ou l'intelligence soient une chose et l'être qui est

personnel ou intelligent une autre, et que ces choses puissent être

conçues aussi bien associées que dissociées — comme si l'être pouvait

exister indépendamment de ses déterminations. C'est uniquement
cette dissociation qui permet d'attribuer — grâce à un jeu verbal

auquel ne correspond plus aucune pensée effectuable — une même

essence individuelle et non pas seulement spécifique (l'homoousie) à

trois personnes distinctes, ou de déclarer que trois personnes sont
une seule et même substance. Et c'est encore ce même procédé, ce

même réalisme de l'abstrait, qui permettra aux théologiens occidentaux

— à la suite du néoplatonicien chrétien Boèce — de définir les

trois personnes divines par des relations sans avoir recours à des

caractères individuants. La relation abstraite des termes qui la
conditionnent est alors censée engendrer par sa seule vertu les

différences qui doivent exister entre ces termes, pour qu'elle puisse être
affirmée de l'un à l'autre.

On voit que, sous le double aspect qu'il a revêtu dans la tradition
orientale et dans la tradition occidentale, le dogme trinitaire est lié
à une interprétation — d'ailleurs fallacieuse — de deux formes du



24 HENRI-L. MIÉVILLE

jugement. On a commencé par prêter une portée métaphysique à la
dissociation du sujet et du prédicat dans les jugements d'inhérence

ou de prédication (du type : a est b), puis on a voulu échapper aux
difficultés logiques que cette opération entraîne en recourant à des

jugements de relation. Mais, dans l'interprétation de ces relations
(telles que paternité, filiation, etc.), on s'inspire du même réalisme

logique et l'on aboutit à une autre impasse. Par un acte d'abstraction
sans doute inconscient, on isole la relation des termes qu'elle relie

puisqu'on lui attribue contradictoirement la subsistence ou substantialité

ainsi que le pouvoir de fonder la distinction des termes, laquelle
est, pour chaque relation, la condition logique de son existence.

Philosophiquement, le dogme trinitaire est donc lié à une position
déterminée de la pensée, qui est le réalisme conceptuel élaboré par le

rationalisme grec et développé au moyen âge par les grands scolastiques.

Et il est parfaitement vain d'essayer de dégager la théologie
trinitaire de sa substructure intellectuelle. Cela est vain, parce que,
dès le début de l'évolution qui a conduit aux formules conciliaires,
dès l'introduction de la notion du Logos par le quatrième Evangile,
il y a eu conjonction, concours, interaction de l'imagination religieuse
travaillant sur les données de la tradition et de l'invention philosophique

tendant à les rationaliser, avec plus ou moins de succès, dans
les cadres intellectuels élaborés par la philosophie grecque. Si l'on
veut être trinitaire, il faut, en philosophie, revenir aux positions
décidément périmées du réalisme conceptuel dont les bases ont été jetées

par Platon et Aristote. Quant à un trinitarisme dépouillé de sa

substructure philosophique, comme semblent le préconiser quelques
théologiens protestants d'aujourd'hui, c'est un non-sens qui témoigne

de la confusion dans laquelle l'absence d'une culture philosophique

approfondie — et, pour tout dire, le mépris de la pensée, le

goût des solutions faciles et simplistes — jettent un trop grand nombre

d'esprits W.

(i) Remarquons d'ailleurs qu'une conception «économique» ou «historique» de

la Trinité (dans le genre de celle de Tertullien) soulève les mêmes difficultés que la
Trinité nicéenne et quelques autres encore. On admet alors que la Divinité, d'abord
absolument une, se divise en Père et Fils soit à partir de la création, soit à partir de

la chute, ou encore à partir de la conception du Christ dans le sein de Marie. Jésus
est homme et en même temps seconde personne de la future Trinité, car l'oeuvre
rédemptrice qu'il accomplit sur la croix ne pourra se parfaire que grâce à l'entrée
en scène d'une troisième personne divine, le Saint-Esprit : Dieu devient triple le

jour de la Pentecôte Le restera-t-il ou bien cette triplicité se résorbera-t-elle dans



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 25

Si le dogme trinitaire est lié au sort d'une philosophie qui paraît
aujourd'hui périmée (le réalisme conceptuel, forme du rationalisme

précritique) les accointances qu'il garde avec la pensée mythique le

compromettent non moins gravement. Malgré la grande subtilité des

spéculations qu'il a suscitées, le dogme trinitaire emprunte ses

éléments à des croyances religieuses d'un anthropomorphisme accentué.
La science de l'Etre divin dont il prétend nous fournir la clef porte
la marque non du suprarationnel, mais du trop humain. On serait
tenté de sourire des émerveillements qu'elle suscite chez tels de ses

défenseurs, si l'on n'en sentait la sincérité. C'est ainsi que M. Garri-
gou-Lagrange se félicite de ce que nous soyons, grâce au dogme
trinitaire, renseignés en quelque mesure sur ce qui a pu se passer en
Dieu avant la création du monde. Dieu étant essentiellement généreux,

essentiellement « diffusif de soi », on s'est parfois demandé

pourquoi il n'a pas toujours créé. Réponse : il s'est, pendant très

longtemps, contenté de cette « diffusion » interne qui fait que le Père se

communique au Verbe et l'un et l'autre au Saint-Esprit. « Ce que le

Père donne à son Fils, c'est en effet tout lui-même, ne réservant pour
lui que sa relation de paternité » et la part qu'il prend avec le Fils à

la spiration de la troisième personne de la Trinité. « Il s'est si pleinement

et si intimement donné que cet autre don de soi, partiel et

extérieur, qui est la création, est infiniment inférieur, ne peut ajouter
à la bonté divine aucune perfection nécessaire et reste donc absolument

libre. »M Ainsi la bonté divine est soumise à une loi telle que,
lorsque cette bonté agit librement, lorsqu'elle crée, elle ne peut se

donner que partiellement, produisant une œuvre qui reste toujours
de beaucoup inférieure à ce qu'elle est elle-même. De cette perfection
triple et indivise ne peut naître qu'une créature chétive, puisqu'elle
sera vouée à tous les risques du mal et de la perdition finale W

l'unité première à la fin des temps Il suffit d'énoncer une pareille théologie pour
comprendre pourquoi l'Eglise a dû chercher d'autres formules, et si celles
auxquelles elle s'est arrêtée ne sont guère plus satisfaisantes, si elles sont artificielles
encore et arbitraires, cela tient aux bases mêmes sur lesquelles la dogmatique
traditionnelle a cherché à s'édifier : l'anthropomorphisme religieux et le rationalisme
philosophique dont elle s'inspire devaient fatalement la conduire dans ces impasses.

(1) Fr. Garrigou-Lagrange : Dieu, son existence et sa nature. Paris, Beauchesne
1928, p. 502 et s. — (2) «Dieu a produit l'univers, afin que sa bonté soit communiquée

à la créature», écrit M. Penido, «et représentée en elle. Si l'Exemplaire était
parfaitement imité, la créature serait unique, comme est unique l'Image incréée.
Mais l'être participé est nécessairement déficient, reflet presque éteint de la Bonté
suprême. » Ouvr. cité, p. 376.



26 HENRI-L. MIÉVILLE

On voit ici la terrible rançon que paie au monstrueux et à l'absurde

toute théologie qui sépare ontologiquement Dieu de la « création »,

c'est-à-dire qui croit pouvoir distinguer l'Etre —¦ l'être absolu ou

parfait —• de l'Etre total à la fois un et infiniment divers, inépuisable
en ses manifestations, présent aussi bien dans les lois de notre être

spirituel que dans le déroulement sans commencement et sans fin de

l'universel devenir C). La théologie trinitaire prétend dépasser

l'anthropomorphisme, mais elle y est rivée par le dogme et ne saurait
s'en dégager en dépit des précautions qu'elle prend en faisant jouer
le principe d'analogie.

Qu'arrive-t-il en effet dans l'histoire de ce Dieu trine telle qu'on a

l'audace de nous la retracer Bien qu'en principe il soit supérieur à

toutes les catégories logiques (supra omne genus, déclare saint
Thomas), absolument simple et immuable, un moment arrive où il crée,

car le monde n'a pas toujours existé, ainsi le veut le dogme « révélé ».

Comme vous ou moi, ce Dieu prend subitement une décision, ou
bien il exécute à un moment donné un dessein conçu depuis l'éternité!
Puis il attend de voir ce qui se passera. C'est, hélas la chute. Il faut
intervenir. Ainsi le veut non point la justice (le vase dira-t-il au potier :

pourquoi m'as-tu créé fragile et imparfait i), mais la charité. Le mal

ne pourra d'ailleurs être réparé que partiellement. Devenu créateur,
le Dieu trine a jeté dans une aventure, où il ne court lui-même aucun
risque, des êtres faibles, doués d'une fragile liberté. Il savait d'avance

qu'ils en abuseraient, que finalement il n'en sauverait qu'un petit
nombre, et pour les autres il a déjà préparé quelque part le vaste

camp de concentration où s'exerceront aux siècles des siècles ses

justes représailles
Voilà le cadre où il convient de replacer le dogme trinitaire, si

l'on veut se faire une idée exacte de l'étrange amalgame qui le
constitue. L'imagination mythique qui projette Dieu dans le fini y
contracte alliance avec une spéculation métaphysique basée sur la réifi-
cation des formes du langage, et l'on nous demande de nous incliner
devant la doctrine née de ce mariage comme devant un mystère
surhumain Comment le pourrions-nous, alors que nous concevons
fort bien l'homme médiocre de cœur et d'intelligence qui agirait
comme le Dieu dont on nous parle Non, le mystère de l'être et du

(") Sur les paralogismes de l'ontologie scolastique voir Henri-L. Miéville, Vers
une philosophie de l'Esprit ou de la Totalité, Lausanne 1936, Les Trois Collines,
p. 275 et s.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 27

devenir échappe à de pareils essais d'interprétation, de naïve
rationalisation ; il est plus profond, moins accessible à nos intelligences.
Aussi les difficultés inextricables de la christologie trinitaire ne
sont-elles qu'une sorte d'experimentum crucis qui fait apparaître
plus clairement l'arbitraire de l'anthropomorphisme théologique sur
lequel il repose. La personne, le moi, ne se conçoit que comme se

distinguant d'un non-moi à l'intérieur d'une totalité qui les comprend
l'un et l'autre, ha personne est donc un mode de l'existence finie. Si

Dieu est l'Etre absolu et infini en qui et par qui toute personne se

constitue comme telle et communique avec les autres personnes, il ne
se peut pas qu'il soit lui-même une personne parmi d'autres
personnes, ni une pluralité de personnes, dût-on les baptiser Relations,
et Jésus ne saurait être l'une d'elles. Dieu n'est point un être séparé
de la totalité des êtres et antérieur à elle, il n'est pas un esprit à côté
des autres esprits, il ne peut être que l'Etre universel ou total, non
une somme d'êtres, mais leur principe commun, transcendant —
puisqu'il les relie — à chacun d'eux, ainsi qu'à tout ensemble

historiquement délimité, et immanent à leur totalité infinie(l). C'est parce

(1) La transcendance de Dieu n'exclut pas, elle implique au contraire son immanence.
Dieu se distingue de toute personne finie, et sa présence s'atteste entre autres dans

l'expérience que nous faisons de notre limitation. Mais elle s'atteste aussi — et d'une
façon plus intérieure et spirituelle — dans le fait qu'en l'exercice des plus hautes
fonctions de notre esprit nous servons des fins que nous ne choisissons pas selon notre
bon plaisir et nous sentons liés à des normes universelles. Telle est la loi constitutive
de notre nature spirituelle, et c'est pourquoi saint Augustin a pu dire que Dieu nous
est plus intérieur que nous-mêmes. Ainsi la transcendance et l'immanence de Dieu
ne sont que les deux aspects d'une même « présence ».

Faut-il dire deux fonctions ou deux aspects de la « personnalité divine » Mais
la personnalité, mode de l'existence finie, est « incommunicable ». Une personne ne
saurait être un élément constitutif d'une autre personne, sa « condition » ou sa « loi ».

C'est faute d'une meilleure expression que nous appelons « personnelle » notre relation
avec Dieu, car cette relation est d'une nature unique et ne se laisse assimiler à aucune
autre. L'emploi du terme « personnalité divine » tend à fausser la notion de la
transcendance, parce qu'il empêche de concevoir l'immanence qui lui est indissolublement
liée et, de ce fait, il entraîne un autre inconvénient encore dont la gravité est
évidente. Il conduit à se représenter la personnalité humaine comme une sorte de

réduction ou de dégradation de la « personnalité divine ». La création est alors conçue
comme la reproduction d'un modèle parfait sous la forme d'une copie ou d'un
ensemble de copies imparfaites, d'une qualité qui restera toujours inférieure à celle du
modèle : dans le monde créé l'être subit une dégradation à laquelle rien (pas même la

rédemption qui n'est qu'un sauvetage d'après les conceptions traditionnelles) ne

pourra remédier. Autrement dit, la création apparaît comme une œuvre manquée
et condamnée d'avance. C'est ce qu'affirment certaines philosophies pessimistes.
La théologie traditionnelle n'échappe à cette conséquence que par des illogismes et
des subterfuges. Si l'on veut éviter l'impasse où elle se débat, il faut concevoir



28 HENRI-L. MIÉVILLE

qu'elle ne conçoit pas avec assez de rigueur la transcendance de

Dieu par rapport à toute modalité de l'existence finie — la seule

vraie transcendance — que la théologie traditionnelle tombe dans

un système hybride dont les contradictions internes se révèlent (en

dépit des subtilités de l'interprétation analogique) dans l'arbitraire
bigarré des christologies et finalement dans l'ambitieux illogisme du

dogme trinitaire.
Lorsque, dans les autres disciplines qui ont rapport à la connaissance,

dans les sciences ou en philosophie, une théorie n'est pas
cohérente, mais grevée de contradictions, on la soumet à une revision

qui peut entraîner de proche en proche celle des principes ou des

postulats sur lesquels elle repose. C'est en pratiquant avec prudence
cette méthode courageuse et radicale, pour rester d'accord avec sa

loi, que la pensée scientifique a réalisé ses plus belles conquêtes. La
théologie peut-elle se soustraire à la nécessité de semblables
revisions en invoquant la Révélation Il suffit de connaître d'un peu
près l'histoire d'un dogme comme celui de la Trinité, pour
comprendre qu'un pareil refus ne peut se justifier. Toute formulation est

humaine. L'échec de la théologie trinitaire prouve la nécessité de

reviser la substructure sur laquelle elle repose. Il est plus simple
évidemment de n'en rien faire et de déclarer tabou le système tout
entier, ou encore de se borner à quelques réparations et ajustements
de détail. Mais une pareille attitude n'est pas sans de graves
inconvénients. Sous prétexte de fidélité à la Révélation, on s'expose à

confondre l'humain avec le divin c'est-à-dire à le diviniser, et l'on
tombe sans s'en douter dans l'erreur que précisément on voulait
éviter.

Pour protéger contre tout examen critique la laborieuse absurdité
des formules trinitaires, l'Eglise disposait d'un moyen très puissant,

autrement l'idée de création et entendre par ce terme une activité permanente et

novatrice : le fait que l'Etre absolu est ie par sa nature même iouê l'une fèconlitè
inépuisable*). De même que la pensée n'existe pas antérieurement à ses actes et
indépendamment d'eux, de même Dieu ne peut pas être conçu comme séparé de son
activité que nous appelons créatrice et qui s'offre à notre perception sous la forme du
devenir universel où nous sommes engagés. Il n'y a pas de perfection divine qui
puisse être posée en soi, comme une chose indépendante de cette activité, de ce

devenir, et qui puisse lui être opposée comme on oppose au modèle un portrait plus
ou moins réussi.

(*) Le terme de « créativité de l'Etre » permettrait de différencier ce point de vue
du créationisme traditionnel.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 29

l'autorité. Elle en usa ; le dogme trinitaire fut proclamé vérité « révélée

». Cette méthode offrait, et elle offre encore, des avantages pratiques

incontestables. La proclamation d'une règle de foi considérée

comme infaillible répond à un besoin de direction et de sécurité que
beaucoup éprouvent ; elle rehausse aux yeux de la masse le prestige
de l'Eglise et flatte l'instinct conformiste des foules. Mais on ne
saurait se dissimuler le prix très lourd dont ces avantages sont payés.

Il est dangereux de revêtir d'un caractère sacré l'expression intellectuelle

de la foi religieuse. On incite alors les esprits au verbalisme

pieux, et l'abdication de la pensée devant une formule dont elle

n'a pas à juger passera pour un acte méritoire, pour un acte de foi
Au mystère du Christ, qui défie toute traduction en paroles, étant
celui d'une vie pleinement humaine et divine par le rayonnement de

l'esprit, l'orthodoxie théologique substitua un mystère verbal ou

conceptuel de fabrication humaine et, chose grave entre toutes,
déchirant l'unité mystique du « corps de Christ », elle prétendit faire

dépendre de l'adhésion donnée au mystère formulé, au dogme, la

participation au mystère réel, le salut des fidèles M.
Nous n'avons pas fini de mesurer les détestables conséquences

d'une semblable trahison. L'unité spirituelle vraie — on ne saurait

assez le rappeler — a son point d'attache au delà de tout dogme
formulé. Non seulement elle ne connaît aucune frontière
confessionnelle, mais elle s'étend même par delà les frontières des

religions historiques <2>, car elle a pour signe une commune volonté
d'amour, de probité intérieure, un commun idéal de consécration au
service du bien, une commune obéissance enfin aux appels de l'Esprit.
C'est parce qu'il a incarné d'une façon eminente ces valeurs éternelles,
leur donnant force de séduction et de rayonnement, que le Christ

est «de Dieu», c'est en cela exactement que réside sa dignité
métaphysique, ce n'est pas en sa préexistence ou en sa survivance sous
la forme d'une sorte de demi-dieu ou sous celle d'une seconde

personne de la Trinité, qui ne se distingue de la première que — parce
qu'elle est la seconde

Henri-L. MIÉVILLE.

(1) Le symbole Quicumque (début du Vie siècle) a soin d'indiquer très nettement
ce que cela signifie. A l'énoncé du dogme il ajoute l'indication des châtiments
réservés à ceux qui en rejetteraient la moindre parcelle: ils seront anathèmes,
c'est-à-dire voués aux peines éternelles de l'Enfer. — (2) Lire à ce sujet le suggestif
petit volume de J. Schlumberger intitulé : Sur les frontières religieuses (Paris,
Nouvelle Revue Française, 1934) p. 46 s.


	À propos du dogme trinitaire. Partie II, Remarques sur sa signification

