Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 105: Centenaire de l'installation de Vinet a I'académie de Lausanne
Artikel: La théologie pastorale d'Alexandre Vinet

Autor: Monod, Wilfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE PASTORALE D’ALEXANDRE VINET

Une Théologie pastorale ! j’allais dire : la « Théologie pastorale » de
langue francaise, ’exposé fameux dont tous les pasteurs en Suisse
romande, en Belgique, en France, pourraient s’écrier : « Notre Théolo-
gie pastorale ! » Ce cri spontané est un hommage a 'excellence du livre
et en méme temps un aveu mélancolique ; il souligne Pindigence de
nos Eglises et de nos Facultés dans le domaine pourtant essentiel,
vital, de la formation au saint ministére. Si les luthériens, les calvinis-
tes, les zwingliens, les méthodistes avaient pu échapper davantage,
depuis la fin du XVIIIe siecle, aux discussions doctrinales et aux dis-
putes ecclésiastiques pour se consacrer a «la seule chose nécessaire »,
au Royaume de Dieu, la Théologie pastorale de Vinet, aujourd’hui, ne
serait point seule ou presque seule de son espeéce, dans nos presbyteres,
tel un menhir érigé en pleine lande.

Naturellement, chaque pasteur est libre de consulter des volumes
de théologie pastorale publiés en anglais ou en allemand ; mais ils
seront moins appropriés a notre climat religieux, lequel n’est pas exac-
tement le méme, dans le cadre de la mentalité latine, que sous le ciel
germanique ou anglo-saxon ; il y a 1a des nuances admirables dans la
manieére de sentir et de penser, destinées d’ailleurs a se compléter
mutuellement, mais qui, a cause méme de leur délicatesse, ne pour-
raient s’adapter parfaitement a certains besoins spirituels, en certaines
circonstances, que dans une atmospheére donnée. Ajoutons d’autre
part que les pasteurs de langue francaise, depuis un siécle, ont su
recourir, d’une maniére croissante, pour enrichir leur ministére, a des



298 WILFRED MONOD

documents précis : biographies de collégues, lettres d’évangélistes,
carnets missionnaires.

Cependant, la Théologic pastorale de Vinet reste unique par sa
valeur intrinséque ; sous un modeste format, elle offre de prodigieuses
richesses ; on ne serait pas a plaindre si 'on ne possédait que ce
livre-la pour se guider dans Pactivité paroissiale; il représente, a
sol seul, un trésor. On m’en fit cadeau, le 1°F janvier 189o, alors que
j’étudiais en théologie. J’en commengai la lecture: Définition du
sujet. — Qu’esi-ce que le ministre de I'Evangile? — Idéal du ministre...
Et soudain au milieu de la page, interrompant les démonstrations de
Pauteur, j’aper¢us un mot qui flamboyait solitaire : HYMNE... Aussi-
tot, transi de surprise et de ravissement, j’entendis — hors du temps et
de Pespace — un solennel psaume d’adoration :

«O Roi de gloire et homme de douleur ! Quiconque t’a aimé a souf-
fert, qui t’aime consent a souffrir. Il est promis tout ensemble a la
gloire et a la douleur.

Tous ceux qui t'ont aimé ont souffert ; mais tous ceux qui ont
souffert pour toi t’en ont aimé davantage. La douleur unit a toi,
comme la jole unit au monde.

Heureux le pasteur fidele, qui continue en sa chair ton sacrifice et
ton combat ! Tandis qu’il lutte et qu’il gémit, je le vois, dans mes
visions, couché vers ton sein, comme, au jour du banquet funébre,
celui que tu aimais.

Heureux le pasteur fidele! Sa charité multiplie ses sacrifices, et
ses sacrifices multiplient sa charité; amour, qui est '4me de ses
travaux, en est aussi la trés grande récompense...»

Mon 4me subjuguée, prosternée, répétait : Oui et Amen! J’avais
découvert la Théologie pastorale d’un véritable prince du mysticisme
évangélique.

Plus tard, devenu moi-méme titulaire d’une chaire de théologie
pratique, j’eus occasion de constater plusieurs fois le choc moral et
religieux produit sur des jeunes gens treés divers par la subite et splen-
dide révélation émanée du livre d’Alexandre Vinet.

Le résultat est d’autant plus extraordinaire qu’il s’agit d>une ceuvre
posthume, demeurée incomplete pour le fond, et inachevée ici et la
pour la forme. Le livre, expliquent les éditeurs, «se compose essentiel-



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 299

lement des notes quiservaient de base & un cours destiné aux étudiants
de ’Académie de Lausanne. Ces notes, rédigées le plus souvent avec
beaucoup de soin, ont aussi quelquefois le caractére d’une simple
ébauche ». De 13, dirai-je, une disproportion entre les développements.
Dans la 3¢ édition, publiée a Paris en 1889, la Ire Partie (Ve indivi-
duclle et intérieure du pasteur) compte 22 pages ; la Il Partie (Pie
relative ou sociale) renferme 67 pages. Mais il y a 138 pages dans la
ITIe Partie (Vie pastorale) ; ct la méme, les sections n’ont point de
commune mesure ; pour le Culte: 14 pages; pour la Prédication :
48 pages ; pour la Catéchisation : 8 pages ; pour la Cure d’dme : 78 pages.

Des passages entre crochets désignent les phrases empruntées aux
cahiers des auditeurs. Enfin, de légeres défaillances de style, rares,
prouvent que le maitre n’a pas mis la derniére main a son ouvrage.
Aurait-il méme accepté cette appellation qui implique une certaine
ordonnance, une certaine harmonie des parties dans la construction
d’un monument équilibré, si on lui avait présenté le recueil un peu
décousu que les éditeurs ont publié, malgré tout, avec raison ? Par la
ils ont rendu service aux diverses Eglises historiques, et a la chrétienté
entiere. Les lacunes involontaires du livre, sous sa forme défectueuse,
attestent d’autant plus le merveilleux rayonnement qui s’en dégage.

Le temps dont je dispose afin de le caractériser ne me permettra
pas des citations multiples ; celles que j’ai réunies et classées, pour
mon usage personnel, formeraient un précieux florilege, une anthologie
pastorale qui rendrait d’éminents services dans les Facultés de théo-
logie et les presbyteres.

Obligé de condenser mes remarques, je noterai d’abord que nous
sommes en présence d’un livre dont le titre, a lui seul, ne manque pas
d’originalité ; c’est une théologie — mais ou est le « théologien» ? —
et une théologie pastorale — mais ou est le « pasteur » ?

Vinet, consacré au saint ministére, refusa toujours de 'exercer ;
il se jugeait incapable et indigne de diriger une paroisse. Ou donc
a-t-il puisé une connaissance raffinée du ministere pratique ? On
répond qu’il dépouilla maints ouvrages spéciaux sur la matiére.
Explication insuffisante ; il n’aurait pu assimiler de tels renseigne-
ments, se les incorporer en quelque sorte et les personnifier, non par
Pimagination mais par I’dme, s’il n’avait pas été — dans toute la



300 WILFRED MONOD

force et la précision du terme — un « chrétien », disciple du Seigneur et
racheté du Sauveur. Clest I'expérience méme du salut qui lui ouvrit
les yeux sur I’essence du ministere pastoral, lequel se concentre dans
le témoignage au Rédempteur. Il déclare : « Celui qui n’a pas de Jésus-
Christ des souvenirs personnels, celui qui ne le connait que comme le
Sauveur des hommes et non comme son Sauveur, celui-la n’en sait pas
assez» (p. 81). Et il s’explique : « Tout le christianisme doit se trouver
dans chaque sermon, en ce sens que la sanctification n’y apparaisse
jamais indépendante de la foi, ni la foi séparée de la sanctification.
Celui chez qui cet ensemble ne parait pas de soi-méme, celui pour qui
ces deux éléments ne sont pas tellement incorporés et consubstan-
tiels ’'un a Pautre, qu’il lui soit moralement et rationnellement impos-
sible de parler de I’un sans parler de 1’autre, celui-1a n’a pas compris
PEvangile, et ce qu’il préche n’est pas ’Evangile ». Non seulement
Vinet refuse de séparer le salut et la sanctification, mais il ose les
identifier : « L’essentiel est de parler de telle sorte que personne ne
puisse se tromper sur la condition irrémissible du salut et, ce qui
revient au méme, de la sanctification » (p. 220, 224).

Des lors, Vinet posseéde le mystérieux levier de I'authentique in-
fluence pastorale ; rien ne peut remplacer le réalisme substantiel d’une
foi qui agit parce qu’elle ne peut point s’en abstenir, parce qu’elle est
radioactive, parce qu’elle opére invinciblement par le double dyna-
misme de la priere inlassable et de la charité sans limite.

«La foi», déclare Vinet, «est la prise de possession des biens évan-
géliques ; grice mystéricuse dans son commencement comme dans sa
consommation, et dont la foi purement intellectuelle et ’assurance
purement logique du salut n’est que la vaine contrefagon... On n’est
pas sauvé parce qu’on est certain de I’étre ; mais on est certain d’étre
sauvé, parce qu’on est sauvé » (p. 318).

Voila pourquoi il ose dire aux futurs pasteurs : « Attendez plus des
dispositions avec lesquelles vous vous acquitterez de votre tiche, que
de Phabileté avec laquelle vous userez de vos moyens... Le vrai mode
de communication de la vérité morale, c’est la contagion ; de la vie
seule peut procéder la vie» (p. 308).

Vous discernez pourquoi la Théologie pastorale a pu étre écrite sans
que Pauteur fat lui-méme pratiquement « pasteur ». Il était chrétien.

Examinons maintenant autre antithese: on nous présente une
théologic' o n’apparait point le théologien. L’explication de cette
anomalie tient dans la formule citée : « De la vie seule peut procéder



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 301

la vie ». Or ceci n’est pas un postulat téméraire, exigé au nom de la
logique ; c’est un axiome limpide, conforme a Pexpérience quotidienne.

Pourquoi Vinet aurait-il joué au dialecticien, au doctrinaire ?
Dépouillant la cagoule du métaphysicien, il a montré son visage
d’homme ; il ne chercha pas a devenir un dogmaticien, mais un
connaisseur de ’Ame et de ses intimes ressorts ; au lieu de parler avant
tout en théologien, il s’exprima surtout en psychologue. A propos du
Christ il s’écriait : « Si quelqu’un a été le type de ’homme, il a été par
la-méme le type du pasteur » (p. 18). C’est au nom du Fils de 'homme
que le pasteur agit ; mais c’est aussi le Fils de ’homme qu’il découvre
en ses paroissiens: « L’Evangile est humain, de la vraie humanité
sans doute ; il correspond a Phomme intérieur, a la conscience, a la-
quelle il faut arriver a travers Phomme superficiel, qui intercepte la
lumiére. L’homme intérieur tend la main a I’Evangile dans son obscu-
rité ; il y a intelligence secréte. Mais que d’obstacles a fléchir ! Qu’il
est difficile de renouer les deux fils ! » (p. 53).

On apergoit ici Pun des traits les plus généreux et lumineux d’un
Vinet ; cet humble disciple du Galiléen a audacieusement revendiqué
le droit de pratiquer ce qu’on nomme, a tort ou a raison, I’Imitation de
Fésus-Christ ; et c’est dans cette direction-la, si chére sous une autre
forme a Frangois d’Assise, qu’il n’a cessé de proposer aux ministres de
PEvangile un « Evangile » authentiquement surnaturel, qui découle
de lait et de miel comme ’ancienne Palestine. A cet égard, si 'on
prétendait remplacer 'intuition par le syllogisme, on pourrait s’enfer-
mer dans une besogne ensemble facile et stérile; elle consisterait
a taxer Alexandre Vinet d’humanisme, de moralisme, de libéralisme,
de spiritualisme, d’individualisme et d’autres tares ; je reconnais d’ail-
leurs que ces mots abstraits, mal définis, peuvent recouvrir des héré-
sies (parfois antichrétiennes) de la téte et du cceur. Mais n’oublions
pas que ces termes glorieux — sacrés en leur essence comme la per-
sonnalité humaine, aimée « jusqu’a la mort et jusqu’a la mort de la
croix » — doivent étre eux aussi interprétés, et transfigurés, sous le
rayon du Calvaire.

Voila pourquoi Vinet, dans sa Théologic pastorale (si peu théolo-
gique, mais quand méme théologienne), donna quatorze pages au
« Culte », alors qu’il en réservait a la « Cure d’ame » soixante et dix-
huit. Ces dernidres forment le joyau du livre ; 4 la fois par la finesse
des analyses et par la ferveur de la charité. Est-ce que les étudiants
en théologie ne pourraient pas apprendre par cceur un passage sublime,



302 WILFRED MONOD

qui devrait déja étre classique dans ’Eglise universelle ? Il s’agit du
pasteur qui assiste 'incrédule au moment ou il va expirer: « Dieu
seul peut savoir si cette dme est morte ; vous qui ne le savez pas,
luttez, haletez avec elle, combattez son combat, unissez-vous a son
agonie ; qu’elle sente a c6té d’elle, dans ses derniéres angoisses, une
Ame qui croit, qui espére et qui aime ; que votre charité lui soit un
reflet et comme une révélation de la charité de Christ ; que Christ, par
vous lui devienne présent ; donnez-lui un soupgon, une lueur, un
golt de la divine miséricorde ; qu’elle soit comme forcée d’y croire en
la voyant se réfléchir en vous; espérez contre toute espérance ;
luttez avec Dieu jusqu’au dernier moment ; que la voix de votre
priere, que I’écho des paroles du Christ retentisse a Poreille du mou-
rant jusque dans ses réveries ; Vous ne savez pas ce qui peut se passer
dans ce monde intérieur o vos regards ne pénetrent plus, ni par quel
mystere I’éternité peut tenir dans une minute, et le salut dans un
soupir. Vous ne savez pas ce que peut valoir, ce que peut renfermer
un seul élan de ’Ame vers Dieu, aux limites mémes de ’existence ter-
restre. Ne vous lassez donc point ; priez a haute voix avec le mourant,
priez a voix basse pour lui; remettez incessamment son 4me A son
Créateur ; devenez prétre, quand vous ne pouvez plus étre prédica-

teur » (p. 326).

J’ai essayé de caractériser la Théologie pastorale, en insistant sur
Penseignement qu’elle propose. J’aurais souhaité compléter cette
breéve étude en appelant votre attention sur les qualités de la forme
employée par Vinet. Par 1a, je ne vise pas seulement le style, mais la
maniére dont 1l meéne un raisonnement, sa fagon de réfléchir, et
aussi d’aborder les esprits avec tant de sincérité, tant de hardiesse
unie 4 tant de mesure, tant de respect pour les convictions du pro-
chain, un tel sentiment de la complexité des problémes et, en méme
temps, de la réalité du vrai, qu’il faut aimer, qu’on doit servir, qu’on
peut atteindre avec Pinspiration de la Gréce.

J’avais noté une série d’aphorismes vigoureux et de définitions pré-
cises qui forment un régal... J’ajoute qu’il avait trop de charité pour
manier Pironie, mais trop d’esprit pour ignorer ’humour. Il cite la
suggestion d’un pasteur qui voulait qu’on fit subir 4 tous les aspirants
au ministére ’examen auquel Simon Pierre fut soumis : « Aimez-vous
le Seigneur Jésus ? » Et Vinet commente : « Il est slir que cet appen-



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 303

dice a la Confession de foi ne serait pas de trop » (p. 81). Il dit ailleurs :
« L’odium theologicum désigne bien la haine par excellence ; quand on
hait au nom de Dieu, on ne hait pas a4 moitié» (p. 145). Et cette fine
remarque, sur 1’époque du mariage d’un pasteur: «Clest peut-
étre beaucoup d’épouser a la fols une paroisse et une femme »
(p- 171).

Ce par quoi il se montre unique, c’est la pondération de ses juge-
ments. Par exemple, a propos de la confession obligatoire dans ’Eglise
romaine, il dira: « Voila ’abus ; mais il ne faut pas Pexagérer; le
catholicisme, ayant la croix, connait aussi la spiritualité de I’Evan-
gile » (p. 8). Et encore : « Il faut compter parmi les fruits d’une bonne
et fidele prédication, non seulement le réveil décidé et flagrant d’un
petit nombre d’Ames, mais une certaine réforme d’un grand nombre.
Dans Pinventaire, il faut tout compter, et ne rien sous-estimer My
(P- 249)-

Dans cette admirable modération, dans cette retenue constante,
admirons Papplication de Pun des principes les plus chers a4 Vinet.
Pour lui, les vérités antithétiques de Ecriture ne sont pas contra-
dictoires, mais complémentaires. « C’est par leur entrelacement mutuel
que vivent les idées de la Bible, comme autant de fibres d’un corps
vivant. Séparer, c’est faire mourir. Il y a des faits distincts ou que
I’esprit peut distinguer, mais dans la réalité, dans la vie, rien n’est
1s0lé ; ...toutes ces entités qui figurent dans le catéchisme sont des
fictions » (p. 257). « L’Evangile suffit 4 tout, parce qu’il correspond a
tout, et qu’on ne peut pas le présenter dans son ensemble et dans
Padmirable fusion d’éléments qui le caractérise, sans appliquer un
appareil 4 la blessure méme qu’on ne voit pas» (p. 325).

Cet usage synthétique de la Bible permet de surmonter certaines
difficultés intellectuelles qui demeurent irréductibles : d’aprés Vinet
«il n’y a que des étres disgraciés qui n’aient jamais douté » ; cepen-
dant, «si le christianisme est pour nous une réalité », nous possédons
une « certitude de I’Ame qui, sans résoudre tous les doutes, les emporte »
(p- 97)-

Il faut donc aller de P’avant sans crainte, et méme prolonger la
Réformation, «étre franchement protestants; nous avons gardé beau-
coup de lambeaux catholiques » (p. 34). « Nous avons encore a espérer
un nouveau monde de découvertes» (p. 27).

(1) Le texte porte «surestimer ». Cela semble un errazum.



104 WILFRED MONOD

Cet immense programme permet d’écarter, en terminant, une
critique éventuelle et qui se formulerait ainsi : le volume de Vinet est
périmé ; il nous faudrait une Théologie pastorale élargie qui embrassit
de vastes domaines inexplorés il y a cent ans, tels que la psycho-
physiologie, le christianisme social, Phistoire des religions, les Missions
en terre paienne, I’cecuménisme. Or j’ai relevé dans notre ouvrage des
passages trés suggestifs, qui pointent nettement vers les horizons indi-
qués. On y retrouverait méme des assertions d’une actualité singu-
litre que ne désavoueraient point, aujourd’hui méme, les néo-calvi-
nistes, ou les soutiens des Groupes d’Oxford, ou les propagateurs du
mouvement dit de la Pentecdte, ou les « Tertiaires protestants » dans
la communauté des Veilleurs.

Par exemple, on trouve déja la théorie du refoulement de morbides
réminiscences dans le subconscient, & propos de certaines 4mes inquid-
tes. Vinet écrit: « Le pasteur peut toujours se dire que ce trouble
nait de souvenirs qui agitent la conscience» (p. 292). Et encore :
« L’action du moral sur le physique est aussi incontestable, aussi con-
cevable, et probablement aussi puissante que celle du physique
sur le moral» (p. 333). Donc, dans certains cas de désordre mental,
«il importe de bien connaitre I'idée dans laquelle 1a maladie a trouvé
ou son occasion ou un aliment ; car il n’est pas probable, en général,
que le mal Pait créée ; et peut-étre n’a-t-il fait que révéler et pous-
ser au dehors un principe secret de mal moral. C’est un élément qu’il
faut déméler ». Comment ? Vinet conseille d’amener le malade a s’ex-
térioriser en causant : « Faire parler, c’est pratiquer des ouvertures
par ou 'on peut voir dans P4me du malade» (p. 335). Toutefois, s’il
a confiance dans la psychologie, il ne rejette point les remeédes phy-
siques : « J’ai vu négliger des moyens médicaux, clairement indiqués,
et par ot du moins il efit fallu commencer » (p. 336).

Au surplus, auteur semble avoir tout pressenti, d’une part certai-
nes théses de la psychanalyse, d’autre part le retour a la cure d’Ame
traditionnelle du confesseur ou du directeur spirituel dans le chris-
tianisme romain. Vinet déclare : « L’absolution formelle, a la suite de
la confession, repose sur une idée parfaitement chrétienne. I’Eglise
catholique ne se trompe qu’en attachant I’absolution 4 I’acte extérieur
de la confession, et non aux dispositions, aux intentions » (p. 293).



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 305

Je me permets de spécifier qu’un tel abus, lorsqu’il se produit (et il
est fréquent, hélas !), est en désaccord avec la théorie de I’Eglise ro-
maine, et contredit son enseignement. '

Voici maintenant une autre série de passages, ou s’affirme, cette
fois, I’idéal du christianisme social. Ecoutez : « La cure d’4imes ne
sera pas la méme a la ville et 4 la campagne, dans un pays agricole et
dans un pays industriel. Le pasteur devra tenir compte aussi des
circonstances géographiques,... économiques,... historiques. Il con-
naitra les habitudes, les intéréts, les besoins, les préjugés, les veeux.
Il ne se bornera pas a quelques données... développées par quelques
inductions : il voudra étudier les choses elles-mémes » (p. 271). « Car
le pasteur, dans toute ’étenduc de son emploi, et & nous en former
I'idée sur exemple de Jésus-Christ, est le bienfaiteur des peuples »
(p- 264). « La société souffre et meurt. Le temps presse ; attaquons le
mal avec toutes les armes qui sont 4 notre disposition ; appliquons a
la société, par charité chrétienne et dans un esprit chrétien, les
moyens qui sont & la portée de tous, les motifs que tous acceptent,
et qui, étant légitimes et vrais, sont réellement une partie de la
vérité... Les motifs de cet ordre n’opérent pas le renouvellement in-
time, la résurrection morale de ’homme ; ils font moins, mais ce
moins a son prix, et vaut mieux que le néant auquel nous réduirions
notre action a I’égard de beaucoup d’hommes, en ne leur alléguant
pas ces motifs» (p. 274). Bref, «il n’est pas permis de se montrer
touché des miseéres spirituelles des gens, en se montrant indifférent
pour leurs miséres temporelles» (p. 338). Vinet ose méme déméler,
dans cette attitude, non seulement de I'insouciance envers les tra-
vaillés et les chargés, mais de la partialité envers ceux qui possédent
P’aisance. Il ne craint pas d’affirmer: « Les remontrances ou répré-
hensions, qui sont une partie de la discipline pastorale, s’exercent
beaucoup plus aisément sur les pauvres et les chétifs que sur les riches
et les grands. On est tenté de peser trés fort sur les uns pour n’appuyer
que légerement sur les autres » M (p. 343).

(1) Vinet ajoute: « Cela ne fait pas compensation ». En d’autres termes, il n'y a
plus alors compensation, puisque les poids sont truqués dans la balance. Mais I’au-
teur, avec sa délicatesse de touche, reconnait qu’il ne suffit pas au prédicateur, pour
découvrir le ton juste, d’alléguer I'identité fonciére de toutes les dmes indistincte-
ment : « Il ne faut pas conclure qu’aucune distinction, dans la maniére et dans la
forme, ne doive étre observée. Les mémes moyens ont une différente valeur, selon
la personne 4 laquelle on les applique ; et 'on pourrait, dans I'intention de respecter
I'égalité, traiter les dmes fort inégalement ». — Resterait a se demander pourquoi

REV. DE THEOL, ET PHIT. — N, 8. t. XXv (N° 105, 1937). 20



306 WI1LFRED MONOD

D’autre part, Vinet prémunit le pasteur contre une attitude quasi
démagogique. « Nous éviterons le mauvais genre ot tombent tant de
ministres, d’afficher, dans leurs rapports avec I’autorité, un esprit
mécontent, frondeur et grondeur. Il serait extrémement fiAcheux que
le peuple apprit de nous ce que tant d’autres lui apprennent, la dés-
approbation a priori, le blame anticipé de tout ce que fait le pouvoir.
Le servilisme ne serait pas plus indigne de notre caractére que cette
hostilité ridicule. Dans les temps de fermentation politique ou de
révolution, nous n’avons d’autre mission que celle de calmer les
esprits en leur proposant ces grandes vérités qui, si elles n’anéantis-
sent pas les intéréts de ce monde, subordonnent du moins toutes nos
démarches au grand intérét de ’4me et de Iéternité » (p. 355).

«Nous y voila!» objectent Marx et Lénine. «La religion est
Popium du peuple. » — Vinet serait le premier a confesser la part tra-
gique de vérité que ce paradoxe brutal enveloppe. Dans le discours
officiel qu’il prononga en prenant possession de sa chaire professorale,
il s’exprima solennellement en ces termes a propos de la prédication :
« Il lui faut bien connaitre tout ce qu’enferme la seule chose néces-
saire ; il lui faut compatir davantage a tous les caractéres de ’huma-
nité, n’ignorer pas a dessein de quoi Phomme est fait; ne pas lui
donner lieu de croire... qu’elle habite fort loin de lui dans le vide, et
que commencer d’étre chrétien, c’est cesser d’étre homme». Et il
souligna méme ce passage dans la note qu’il y adjoignit : « La plupart
des hommes évangéliques ne peuvent pas, d’emblée, se faire une
représentation du monde complet que I’Evangile porte dans son
sein, et n’ont préalablement sous les yeux, pour type du monde
social, que cet informe brouillon — (en italique dans le texte) —
que leur offre la réalité actuelle, et qui se dit la nature des choses ».

On le constate : soit sur le terrain de la psychologie moderne, soit
dans le domaine du christianisme social, Vinet se montra presque
un précurseur ; en tous les cas, il parla en homme averti, riche d’ex-
périence et de réflexion. Et n’allons pas nous figurer qu’il ait davan-
tage négligé de prendre les devants dans le royaume de la théologie
abstraite ; s’il rompit avec les formules doctrinales du Réveil et
refusa de s’enfermer dans le dogme de la prédestination augusti-

les unes sont plus raffinées, plus nuancées et susceptibles ; or, c’est le produit d’une
éducation liée au loisir, a la culture, a P'indépendance matérielle. Pour avoir voulu
esquiver l'inégalité par Végalitarisme, on la consacrera par inégalitarisme. Nous
voild « au rouet » Infernal cercle vicieux !



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 307

nienne, il sut quand méme — car il méditait la révélation biblique —
se prosterner avec adoration devant ’Absolu, le Dieu de la Grace,
et entonner le Laus Deo.

I1 s’écrie : « Quand on sent éclore en soi ce désir inconnu, chimé-
rique pour ’homme naturel, ce besoin que Dieu soit honoré, glorifié
dans le monde, alors on peut se croire appelé au ministere » (p. 79).
Clest pourquoi, il affirme que le vrai pasteur ajoute a la «crainte
d’offenser Dieu» (commune a tous les chrétiens) «le sentiment et la
crainte de son indignité et de son impuissance ». Il y insiste : « Cette
crainte est légitime, nécessaire... Cette crainte ne doit jamais dispa-
raitre... Cette crainte va méme ordinairement en augmentant
toujours » (p. 80). Néanmoins, il compléte son postulat par un axiome
lapidaire : « L’épouvante est stérile » (p. 328).

Au nom de cette conviction inébranlable, il prit d’avance position
contre les surencheres doctrinales dune métaphysique de la transcen-
dance. A propos des spéculatifs qui pulvérisent la liberté humaine
pour exalter Pinitiative divine, et qui redoutent la simple mention de
Pexpérience chrétienne, Vinet déclare : « L’assurance du salut, con-
sidérée dans son principe, c’est PEsprit de Dieu méme rendant té-
moignage a notre esprit que nous sommes enfants de Dieu ». (Voila du
Calvin pur, et surtout du pur saint Paul.) Et Vinet précise : « Il n’y
a point d’autre témoignage suffisant et valable ; le remplacer par un
simple raisonnement, par un syllogisme, c’est entreprendre sur ses
droits»... Une doctrine, «oi ’on a cru trouver le seul moyen de tout
donner a Dieu et de ne rien donner a ’homme », obtient «un acces
facile, non seulement dans les cceurs humbles... mais dans des Ames
arides et mercenaires, qu’elle ne dérange et ne trouble point dans
leurs habitudes intérieures ; ...et comme elle interdit & ’homme de
regarder 4 ses sentiments, encore moins a ses ceuvres, elle a bientot
annulé, sans la nier, toute la partie de ’Evangile qui tend au gouver-
nement du ceeur et a la réforme de la vie» (p. 317).

En ce qui regarde les Groupes d’Oxford, ils pourraient appuyer cer-
taines de leurs méthodes sur des affirmations du célébre professeur
de théologie pastorale. Il émet hypothese d’un ministre de I’Evan-
gile que «le souvenir de ses péchés » poursuivra jusque dans la chaire,
«Paccablant peut-étre d’autant plus qu’il n’en a pas fait réparation
au moyen d’un aveu public» (p. 93). Vinet estime que I'inquiétude
spirituelle de certaines 4mes dénonce « un besoin d’expiation plutdt
senti-que distinctement pergu ». Or, « ce trouble ne peut cesser, et le



308 WILFRED MONOD

principe d’une nouvelle vie ne peut commencer qu’au prix d’une
sincére confession » (p. 292). D’autre part, a propos de la communion
aux malades, il conseille d’insister « 4 ce propos, et méme sans cette
occasion, pour les réparations nécessaires et possibles » (p. 330).

Jajoute que le « Tiers ordre » protestant des Veilleurs trouve, dans
la Théologie pastorale, quelques-uns des principes fondamentaux qui
inspirent son idéal de piété méthodique et de priere disciplinée. Mé-
ditons ces remarques : « La vie est, de nos jours, compliquée de tant
d’éléments, taillée a tant de facettes, qu’il en résulte une sorte d’é-
blouissement et que P’ceil a besoin de se reposer dans le jour égal et
doux de la solitude» (p. 114). Et encore: « L’heure de Paube est
Pheure d’or. Plus tard, il y a dans Pesprit comme un bruit de toutes
les idées extérieures et intérieures » (p. 127). Et encore: « La litanie
peut paraitre ridicule ; mais il y a 14 quelque chose qui représente
’état normal d’une 4me recueillie devant Dieu. La litanie a quelque
chose d’enfantin; c’est 1a son excellence, sa vérité. Toute liturgie
devrait avoir quelque chose de lyrique » (p. 198).

* *

En résumé, la Théologie pastorale cst un livre qui restera toujours
«a la page», un livre immortel, parce qu’il gardera ce caractére d’uni-
versalité qui rayonne d’un témoignage sans faiblesse, rendu non pas au
christianisme (une abstraction !) ni méme a la chrétienté (un possible )
mais a Jésus-Christ, «le méme hier, aujourd’hui, éternellement ».
Sans doute, je concéderai que la piété d’un Vinet, parfois teintée de
jansénisme, peut manquer d’élan joyeux, d’imagination poétique et
jubilatrice, d’Hosanna ! et d’Alléluia ! Par ce trait, elle refléte en cer-
tains détails, ou méme en sa teneur générale, un tempérament dou-
loureux, victime d’une scrupulosité quasi-morbide.

Mais Vinet, d’autre part, avec une vitalité, une vaillance magni-
fiques, propose au pasteur un type de piété sublime, surnaturelle,
adaptée aujourd’hui aux terribles circonstances d’'un monde en délire,
ou PEglise, d’un péle a Pautre pdle, parait de plus en plus acculée a
Papostasie ou au martyre. Ecoutez ces accents dignes de Pascal si 'on
veut, mais non indignes de I’apétre Paul : « Le ministére est extraor-
dinaire dans tous les temps. Il y a une maniére héroique de le conce-
voir, et c’est la seule vraie... Il faut, a I’entrée, supposer presque ’im-
possible, sinon I'on n’a pas l'idée du ministére... Cest toujours un



LA THEOLOGIE PASTORALE DE VINET 309

sacrifice complet du corps et de ’Ame au service de ’Eglise. Il faut
donc se placer en vue des plus grandes difficultés, non seulement pour
porter dans Pordinaire un esprit extraordinaire, mais parce que ce qui
nous parait impossible ne Pest pas... Notre 4ge croit beaucoup aux
institutions et & leur force, et sans doute elles sont une grande puis-
sance, mais cependant les ongles repoussent vite, et au milieu de la
civilisation, la nature humaine reste toujours a I’état sauvage, elle
n’est qu’apprivoisée par la société. On n’est jamais en sfireté contre
la haine de ’Evangile, qui est toujours vivante dans les cceurs et qui
se montre d’autant plus forte que le christianisme avance davantage...
Nous pourrons étre persécutés, c’est-a-dire menacés dans nos biens,
dans nos familles, dans nos personnes. Une telle situation est aussi
normale que toute autre ; il n’est pas plus naturel ni plus régulier
d’aller tranquillement a P’église et de faire en paix son service, que
d’aller au bacher... On pourrait méme dire que la paix est Pexception ».
Et il conclut — devant un auditoire de jeunes gens — par cette
proposition farouchement intransigeante mais sereine : « Il ne faut pas
craindre d’évoquer les idées lugubres du ministere. Il faut se dire que
dans cette carriere, I’héroisme est de rigueur» (p. 49).

Avouez-le, nous percevons ici les accents de I’Apocalypse. On n’a
plus le sentiment d’examiner un ouvrage de librairie ; on écoute une
révélation. Rappelez-vous les accents du voyant de Patmos : « Et le
temple de Dieu dans le ciel fut ouvert; et Parche de son alliance
apparut ; et il y eut des éclairs, des voix, des tonnerres... »

Tel est le livre devenu si rare, dans nos Facultés, que les futurs pas-
teurs désignent avec envie Pétudiant privilégié qui posstde la Théo-
logie pastorale d’Alexandre Vinet.

Wilfred MONOD.

P.-S. — Le manuscrit de Vinet porte une double épigraphe énigma-
tique : « Que ton cceur ne se hate point de prononcer aucune parole
devant Dieu, car Dieu est au ciel et toi, tu es sur la terre » (Eccléstaste
v, 2) et, d’une autre encre : « Quand on ne serait pendant sa vie que
Papdtre d’un seul homme, ce ne serait pas étre en vain sur la terre,
ni lui étre un fardeau inutile » (La Bruyére). Donc, devant le portail
d’une Théorie du ministére évangélique, ces deux lampadaires impré-
vus : une sentence empruntée au Juif, désabusé, du Vanitas vanita-



310 WILFRED MONOD

tum, et une remarque tirée d’un écrivain catholique, familier de la
cour du roi Louis XIV'!

Voici, peut-étre, le secret, et du choix singulier, et du rapproche-
ment, des deux citations. Vinet, méditant sur sa responsabilité pro-
fessorale, désire placer tout son enseignement sous le signe paulinien
du: «Qui est suffisant ? » L’homme terrestre est indigne de parler
sur les réalités célestes. Cependant — et voici le complément que
Vinet ajoute, lorsqu’il reprend ce cours pour le professer une seconde
fois — méme un simple moraliste a pu déclarer qu’on ennoblit sa
propre vie en se faisant P’apétre d’un idéal digne de propagande;
combien plus le disciple du Sauveur sera-t-il justifié, s’il ose rendre
témoignage a ’Evangile !

Aujourd’hui, plusieurs théoriciens de la théologie dialectique et
du néo-calvinisme inscrivent sur leur banniére la devise : « Dieu est
au ciel, ’homme est sur la terre ». Cela prouve que la lettre des textes
peut se plier a des interprétations diverses et ne suffit pas toujours a
clore un débat d’idées, méme sur le terrain de la révélation scriptu-
raire — car il y a de « pseudo-problémes ». Il en est comme des syste-
mes astronomiques de Ptolémée, de Copernic ; ils correspondaient,
Pun et Pautre, a Paspect d’un méme firmament.



	La théologie pastorale d'Alexandre Vinet

