
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 105: Centenaire de l'installation de Vinet à l'académie de Lausanne

Artikel: La théologie pastorale d'Alexandre Vinet

Autor: Monod, Wilfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE PASTORALE D'ALEXANDRE VINET

Une Théologie pastorale j'allais dire : la «Théologie pastorale » de

langue française, l'exposé fameux dont tous les pasteurs en Suisse

romande, en Belgique, en France, pourraient s'écrier : « Notre Théologie

pastorale » Ce cri spontané est un hommage à l'excellence du livre
et en même temps un aveu mélancolique ; il souligne l'indigence de

nos Eglises et de nos Facultés dans le domaine pourtant essentiel,

vital, de la formation au saint ministère. Si les luthériens, les calvinistes,

les zwingliens, les méthodistes avaient pu échapper davantage,
depuis la fin du XVIIIe siècle, aux discussions doctrinales et aux
disputes ecclésiastiques pour se consacrer à « la seule chose nécessaire »,

au Royaume de Dieu, la Théologie pastorale de Vinet, aujourd'hui, ne
serait point seule ou presque seule de son espèce, dans nos presbytères,
tel un menhir érigé en pleine lande.

Naturellement, chaque pasteur est libre de consulter des volumes
de théologie pastorale publiés en anglais ou en allemand ; mais ils

seront moins appropriés à notre climat religieux, lequel n'est pas
exactement le même, dans le cadre de la mentalité latine, que sous le ciel

germanique ou anglo-saxon ; il y a là des nuances admirables dans la

manière de sentir et de penser, destinées d'ailleurs à se compléter
mutuellement, mais qui, à cause même de leur délicatesse, ne
pourraient s'adapter parfaitement à certains besoins spirituels, en certaines

circonstances, que dans une atmosphère donnée. Ajoutons d'autre

part que les pasteurs de langue française, depuis un siècle, ont su

recourir, d'une manière croissante, pour enrichir leur ministère, à des



298 WILFRED MONOD

documents précis : biographies de collègues, lettres d'évangélistes,
carnets missionnaires.

Cependant, la Théologie pastorale de Vinet reste unique par sa

valeur intrinsèque ; sous un modeste format, elle offre de prodigieuses
richesses ; on ne serait pas à plaindre si l'on ne possédait que ce

livre-là pour se guider dans l'activité paroissiale ; il représente, à

soi seul, un trésor. On m'en fit cadeau, le Ier janvier 1890, alors que
j'étudiais en théologie. J'en commençai la lecture : Définition du

sujet. — Qu'est-ce que le ministre de l'Evangile? — Idéal du ministre...
Et soudain au milieu de la page, interrompant les démonstrations de

l'auteur, j'aperçus un mot qui flamboyait solitaire : HYMNE... Aussitôt,

transi de surprise et de ravissement, j'entendis ¦— hors du temps et
de l'espace — un solennel psaume d'adoration :

« O Roi de gloire et homme de douleur Quiconque t'a aimé a souffert,

qui t'aime consent à souffrir. Il est promis tout ensemble à la

gloire et à la douleur.
Tous ceux qui t'ont aimé ont souffert ; mais tous ceux qui ont

souffert pour toi t'en ont aimé davantage. La douleur unit à toi,
comme la joie unit au monde.

Heureux le pasteur fidèle, qui continue en sa chair ton sacrifice et

ton combat Tandis qu'il lutte et qu'il gémit, je le vois, dans mes

visions, couché vers ton sein, comme, au jour du banquet funèbre,
celui que tu aimais.

Heureux le pasteur fidèle Sa charité multiplie ses sacrifices, et

ses sacrifices multiplient sa charité ; l'amour, qui est l'âme de ses

travaux, en est aussi la très grande récompense... »

Mon âme subjuguée, prosternée, répétait : Oui et Amen J'avais
découvert la Théologie pastorale d'un véritable prince du mysticisme
évangélique.

Plus tard, devenu moi-même titulaire d'une chaire de théologie
pratique, j'eus l'occasion de constater plusieurs fois le choc moral et

religieux produit sur des jeunes gens très divers par la subite et splendide

révélation émanée du livre d'Alexandre Vinet.
Le résultat est d'autant plus extraordinaire qu'il s'agit d'une œuvre

posthume, demeurée incomplète pour le fond, et inachevée ici et là

pour la forme. Le livre, expliquent les éditeurs, « se compose essentiel-



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 299

lement des notes qui servaient de base à un cours destiné aux étudiants
de l'Académie de Lausanne. Ces notes, rédigées le plus souvent avec
beaucoup de soin, ont aussi quelquefois le caractère d'une simple
ébauche ». De là, dirai-je, une disproportion entre les développements.
Dans la 3e édition, publiée à Paris en 1889, la Ire Partie (Vie individuelle

et intérieure du pasteur) compte 22 pages ; la IIe Partie (Vie
relative ou sociale) renferme 6j pages. Mais il y a 138 pages dans la

IIIe Partie (Vie pastorale) ; et là même, les sections n'ont point de

commune mesure ; pour le Culte : 14 pages ; pour la Prédication :

48 pages ; pour la Catéchisation : 8 pages ; pour la Cure d'âme : 78 pages.
Des passages entre crochets désignent les phrases empruntées aux

cahiers des auditeurs. Enfin, de légères défaillances de style, rares,

prouvent que le maître n'a pas mis la dernière main à son ouvrage.
Aurait-il même accepté cette appellation qui implique une certaine
ordonnance, une certaine harmonie des parties dans la construction
d'un monument équilibré, si on lui avait présenté le recueil un peu
décousu que les éditeurs ont publié, malgré tout, avec raison Par là
ils ont rendu service aux diverses Eglises historiques, et à la chrétienté
entière. Les lacunes involontaires du livre, sous sa forme défectueuse,

attestent d'autant plus le merveilleux rayonnement qui s'en dégage.

Le temps dont je dispose afin de le caractériser ne me permettra
pas des citations multiples ; celles que j'ai réunies et classées, pour
mon usage personnel, formeraient un précieux florilège, une anthologie
pastorale qui rendrait d'éminents services dans les Facultés de théologie

et les presbytères.
Obligé de condenser mes remarques, je noterai d'abord que nous

sommes en présence d'un livre dont le titre, à lui seul, ne manque pas

d'originalité ; c'est une théologie — mais où est le « théologien » —
et une théologie pastorale — mais où est le « pasteur »

Vinet, consacré au saint ministère, refusa toujours de l'exercer ;

il se jugeait incapable et indigne de diriger une paroisse. Où donc

a-t-il puisé une connaissance raffinée du ministère pratique On

répond qu'il dépouilla maints ouvrages spéciaux sur la matière.

Explication insuffisante ; il n'aurait pu assimiler de tels renseignements,

se les incorporer en quelque sorte et les personnifier, non par
l'imagination mais par l'âme, s'il n'avait pas été — dans toute la



300 WILFRED MONOD

force et la précision du terme — un « chrétien », disciple du Seigneur et

racheté du Sauveur. C'est l'expérience même du salut qui lui ouvrit
les yeux sur l'essence du ministère pastoral, lequel se concentre dans

le témoignage au Rédempteur. Il déclare : « Celui qui n'a pas de Jésus-
Christ des souvenirs personnels, celui qui ne le connaît que comme le

Sauveur des hommes et non comme son Sauveur, celui-là n'en sait pas
assez » (p. 81). Et il s'explique : « Tout le christianisme doit se trouver
dans chaque sermon, en ce sens que la sanctification n'y apparaisse

jamais indépendante de la foi, ni la foi séparée de la sanctification.
Celui chez qui cet ensemble ne paraît pas de soi-même, celui pour qui
ces deux éléments ne sont pas tellement incorporés et consubstan-
tiels l'un à l'autre, qu'il lui soit moralement et rationnellement impossible

de parler de l'un sans parler de l'autre, celui-là n'a pas compris
l'Evangile, et ce qu'il prêche n'est pas l'Evangile ». Non seulement

Vinet refuse de séparer le salut et la sanctification, mais il ose les

identifier : « L'essentiel est de parler de telle sorte que personne ne

puisse se tromper sur la condition irrémissible du salut et, ce qui
revient au même, de la sanctification » (p. 220, 224).

Dès lors, Vinet possède le mystérieux levier de l'authentique
influence pastorale ; rien ne peut remplacer le réalisme substantiel d'une
foi qui agit parce qu'elle ne peut point s'en abstenir, parce qu'elle est

radioactive, parce qu'elle opère invinciblement par le double
dynamisme de la prière inlassable et de la charité sans limite.

«La foi», déclare Vinet, «est la prise de possession des biens
évangéliques ; grâce mystérieuse dans son commencement comme dans sa

consommation, et dont la foi purement intellectuelle et l'assurance

purement logique du salut n'est que la vaine contrefaçon... On n'est

pas sauvé parce qu'on est certain de l'être ; mais on est certain d'être
sauvé, parce qu'on est sauvé » (p. 318).

Voilà pourquoi il ose dire aux futurs pasteurs : « Attendez plus des

dispositions avec lesquelles vous vous acquitterez de votre tâche, que
de l'habileté avec laquelle vous userez de vos moyens... Le vrai mode
de communication de la vérité morale, c'est la contagion ; de la vie
seule peut procéder la vie » (p. 308).

Vous discernez pourquoi la Théologie pastorale a pu être écrite sans

que l'auteur fût lui-même pratiquement « pasteur ». Il était chrétien.
Examinons maintenant l'autre antithèse : on nous présente une

théologie où n'apparaît point le théologien. L'explication de cette
anomalie tient dans la formule citée : « De la vie seule peut procéder



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 301

la vie ». Or ceci n'est pas un postulat téméraire, exigé au nom de la

logique ; c'est un axiome limpide, conforme à l'expérience quotidienne.
Pourquoi Vinet aurait-il joué au dialecticien, au doctrinaire

Dépouillant la cagoule du métaphysicien, il a montré son visage
d'homme ; il ne chercha pas à devenir un dogmaticien, mais un
connaisseur de l'âme et de ses intimes ressorts ; au lieu de parler avant
tout en théologien, il s'exprima surtout en psychologue. A propos du

Christ il s'écriait : « Si quelqu'un a été le type de l'homme, il a été par
là-même le type du pasteur » (p. 18). C'est au nom du Fils de l'homme

que le pasteur agit ; mais c'est aussi le Fils de l'homme qu'il découvre

en ses paroissiens : « L'Evangile est humain, de la vraie humanité
sans doute ; il correspond à l'homme intérieur, à la conscience, à

laquelle il faut arriver à travers l'homme superficiel, qui intercepte la

lumière. L'homme intérieur tend la main à l'Evangile dans son obscurité

; il y a intelligence secrète. Mais que d'obstacles à fléchir Qu'il
est difficile de renouer les deux fils » (p. 53).

On aperçoit ici l'un des traits les plus généreux et lumineux d'un
Vinet ; cet humble disciple du Galiléen a audacieusement revendiqué
le droit de pratiquer ce qu'on nomme, à tort ou à raison, YImitation de

Jésus-Christ ; et c'est dans cette direction-là, si chère sous une autre
forme à François d'Assise, qu'il n'a cessé de proposer aux ministres de

l'Evangile un « Evangile » authentiquement surnaturel, qui découle

de lait et de miel comme l'ancienne Palestine. A cet égard, si l'on
prétendait remplacer l'intuition par le syllogisme, on pourrait s'enfermer

dans une besogne ensemble facile et stérile ; elle consisterait
à taxer Alexandre Vinet d'humanisme, de moralisme, de libéralisme,
de spiritualisme, d'individualisme et d'autres tares ; je reconnais d'ailleurs

que ces mots abstraits, mal définis, peuvent recouvrir des hérésies

(parfois antichrétiennes) de la tête et du cœur. Mais n'oublions

pas que ces termes glorieux — sacrés en leur essence comme la
personnalité humaine, aimée « jusqu'à la mort et jusqu'à la mort de la

croix » — doivent être eux aussi interprétés, et transfigurés, sous le

rayon du Calvaire.
Voilà pourquoi Vinet, dans sa Théologie pastorale (si peu théologique,

mais quand même théologienne), donna quatorze pages au

« Culte », alors qu'il en réservait à la « Cure d'âme » soixante et dix-
huit. Ces dernières forment le joyau du livre ; à la fois par la finesse

des analyses et par la ferveur de la charité. Est-ce que les étudiants

en théologie ne pourraient pas apprendre par cœur un passage sublime,



302 WILFRED MONOD

qui devrait déjà être classique dans l'Eglise universelle Il s'agit du

pasteur qui assiste l'incrédule au moment où il va expirer : « Dieu
seul peut savoir si cette âme est morte ; vous qui ne le savez pas,
luttez, haletez avec elle, combattez son combat, unissez-vous à son

agonie ; qu'elle sente à côté d'elle, dans ses dernières angoisses, une
âme qui croit, qui espère et qui aime ; que votre charité lui soit un
reflet et comme une révélation de la charité de Christ ; que Christ, par
vous lui devienne présent ; donnez-lui un soupçon, une lueur, un
goût de la divine miséricorde ; qu'elle soit comme forcée d'y croire en
la voyant se réfléchir en vous ; espérez contre toute espérance ;

luttez avec Dieu jusqu'au dernier moment ; que la voix de votre
prière, que l'écho des paroles du Christ retentisse à l'oreille du mourant

jusque dans ses rêveries ; vous ne savez pas ce qui peut se passer
dans ce monde intérieur où vos regards ne pénètrent plus, ni par quel
mystère l'éternité peut tenir dans une minute, et le salut dans un
soupir. Vous ne savez pas ce que peut valoir, ce que peut renfermer

un seul élan de l'âme vers Dieu, aux limites mêmes de l'existence
terrestre. Ne vous lassez donc point ; priez à haute voix avec le mourant,
priez à voix basse pour lui ; remettez incessamment son âme à son
Créateur ; devenez prêtre, quand vous ne pouvez plus être prédicateur

» (p. 326).

J'ai essayé de caractériser la Théologie pastorale, en insistant sur
l'enseignement qu'elle propose. J'aurais souhaité compléter cette
brève étude en appelant votre attention sur les qualités de la forme
employée par Vinet. Par là, je ne vise pas seulement le style, mais la
manière dont il mène un raisonnement, sa façon de réfléchir, et
aussi d'aborder les esprits avec tant de sincérité, tant de hardiesse

unie à tant de mesure, tant de respect pour les convictions du
prochain, un tel sentiment de la complexité des problèmes et, en même

temps, de la réalité du vrai, qu'il faut aimer, qu'on doit servir, qu'on
peut atteindre avec l'inspiration de la Grâce.

J'avais noté une série d'aphorismes vigoureux et de définitions
précises qui forment un régal... J'ajoute qu'il avait trop de charité pour
manier l'ironie, mais trop d'esprit pour ignorer l'humour. Il cite la

suggestion d'un pasteur qui voulait qu'on fît subir à tous les aspirants
au ministère l'examen auquel Simon Pierre fut soumis : « Aimez-vous
le Seigneur Jésus » Et Vinet commente : « Il est sûr que cet appen-



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 303

dice à la Confession de foi ne serait pas de trop » (p. 81). Il dit ailleurs :

« L'odium theologicum désigne bien la haine par excellence ; quand on
hait au nom de Dieu, on ne hait pas à moitié » (p. 145). Et cette fine

remarque, sur l'époque du mariage d'un pasteur : « C'est peut-
être beaucoup d'épouser à la fois une paroisse et une femme »

(p. 171).
Ce par quoi il se montre unique, c'est la pondération de ses

jugements. Par exemple, à propos de la confession obligatoire dans l'Eglise
romaine, il dira : « Voilà l'abus ; mais il ne faut pas l'exagérer ; le

catholicisme, ayant la croix, connaît aussi la spiritualité de l'Evangile

» (p. 8). Et encore : « Il faut compter parmi les fruits d'une bonne

et fidèle prédication, non seulement le réveil décidé et flagrant d'un

petit nombre d'âmes, mais une certaine réforme d'un grand nombre.
Dans l'inventaire, il faut tout compter, et ne rien sous-estimer W»

(p. 249).
Dans cette admirable modération, dans cette retenue constante,

admirons l'application de l'un des principes les plus chers à Vinet.
Pour lui, les vérités antithétiques de l'Ecriture ne sont pas
contradictoires, mais complémentaires. « C'est par leur entrelacement mutuel

que vivent les idées de la Bible, comme autant de fibres d'un corps
vivant. Séparer, c'est faire mourir. Il y a des faits distincts ou que
l'esprit peut distinguer, mais dans la réalité, dans la vie, rien n'est
isolé ; ...toutes ces entités qui figurent dans le catéchisme sont des

fictions » (p. 257). «L'Evangile suffit à tout, parce qu'il correspond à

tout, et qu'on ne peut pas le présenter dans son ensemble et dans

l'admirable fusion d'éléments qui le caractérise, sans appliquer un
appareil à la blessure même qu'on ne voit pas » (p. 325).

Cet usage synthétique de la Bible permet de surmonter certaines
difficultés intellectuelles qui demeurent irréductibles : d'après Vinet
«il n'y a que des êtres disgraciés qui n'aient jamais douté»; cependant,

« si le christianisme est pour nous une réalité », nous possédons

une « certitude de l'âme qui, sans résoudre tous les doutes, les emporte »

(P- 97)-

Il faut donc aller de l'avant sans crainte, et même prolonger la

Réformation, «être franchement protestants; nous avons gardé beaucoup

de lambeaux catholiques » (p. 34). « Nous avons encore à espérer

un nouveau monde de découvertes » (p. 27).

(») Le texte porte « surestimer ». Cela semble un erratum.



304 WILFRED MONOD

Cet immense programme permet d'écarter, en terminant, une

critique éventuelle et qui se formulerait ainsi : le volume de Vinet est

périmé ; il nous faudrait une Théologie pastorale élargie qui embrassât
de vastes domaines inexplorés il y a cent ans, tels que la

psychophysiologie, le christianisme social, l'histoire des religions, les Missions

en terre païenne, l'œcuménisme. Or j'ai relevé dans notre ouvrage des

passages très suggestifs, qui pointent nettement vers les horizons
indiqués. On y retrouverait même des assertions d'une actualité singulière

que ne désavoueraient point, aujourd'hui même, les néo-calvinistes,

ou les soutiens des Groupes d'Oxford, ou les propagateurs du

mouvement dit de la Pentecôte, ou les « Tertiaires protestants » dans

la communauté des Veilleurs.
Par exemple, on trouve déjà la théorie du refoulement de morbides

réminiscences dans le subconscient, à propos de certaines âmes inquiètes.

Vinet écrit : « Le pasteur peut toujours se dire que ce trouble
naît de souvenirs qui agitent la conscience » (p. 292). Et encore :

« L'action du moral sur le physique est aussi incontestable, aussi

concevable, et probablement aussi puissante que celle du physique
sur le moral» (p. 333). Donc, dans certains cas de désordre mental,
« il importe de bien connaître l'idée dans laquelle la maladie a trouvé

ou son occasion ou un aliment ; car il n'est pas probable, en général,

que le mal l'ait créée ; et peut-être n'a-t-il fait que révéler et pousser

au dehors un principe secret de mal moral. C'est un élément qu'il
faut démêler ». Comment Vinet conseille d'amener le malade à

s'extérioriser en causant : « Faire parler, c'est pratiquer des ouvertures

par où l'on peut voir dans l'âme du malade» (p. 335). Toutefois, s'il
a confiance dans la psychologie, il ne rejette point les remèdes

physiques : « J'ai vu négliger des moyens médicaux, clairement indiqués,
et par où du moins il eût fallu commencer » (p. 336).

Au surplus, l'auteur semble avoir tout pressenti, d'une part certaines

thèses de la psychanalyse, d'autre part le retour à la cure d'âme
traditionnelle du confesseur ou du directeur spirituel dans le
christianisme romain. Vinet déclare : « L'absolution formelle, à la suite de

la confession, repose sur une idée parfaitement chrétienne. L'Eglise
catholique ne se trompe qu'en attachant l'absolution à l'acte extérieur
de la confession, et non aux dispositions, aux intentions » (p. 293).



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 305

Je me permets de spécifier qu'un tel abus, lorsqu'il se produit (et il
est fréquent, hélas est en désaccord avec la théorie de l'Eglise
romaine, et contredit son enseignement.

Voici maintenant une autre série de passages, où s'affirme, cette
fois, l'idéal du christianisme social. Ecoutez : « La cure d'âmes ne

sera pas la même à la ville et à la campagne, dans un pays agricole et
dans un pays industriel. Le pasteur devra tenir compte aussi des

circonstances géographiques,... économiques,... historiques. Il
connaîtra les habitudes, les intérêts, les besoins, les préjugés, les vœux.
Il ne se bornera pas à quelques données... développées par quelques
inductions : il voudra étudier les choses elles-mêmes» (p. 271). «Car
le pasteur, dans toute l'étendue de son emploi, et à nous en former
l'idée sur l'exemple de Jésus-Christ, est le bienfaiteur des peuples »

(p. 264). « La société souffre et meurt. Le temps presse ; attaquons le

mal avec toutes les armes qui sont à notre disposition ; appliquons à

la société, par charité chrétienne et dans un esprit chrétien, les

moyens qui sont à la portée de tous, les motifs que tous acceptent,
et qui, étant légitimes et vrais, sont réellement une partie de la

vérité... Les motifs de cet ordre n'opèrent pas le renouvellement
intime, la résurrection morale de l'homme ; ils font moins, mais ce

moins a son prix, et vaut mieux que le néant auquel nous réduirions
notre action à l'égard de beaucoup d'hommes, en ne leur alléguant

pas ces motifs » (p. 274). Bref, « il n'est pas permis de se montrer
touché des misères spirituelles des gens, en se montrant indifférent

pour leurs misères temporelles » (p. 338). Vinet ose même démêler,
dans cette attitude, non seulement de l'insouciance envers les

travaillés et les chargés, mais de la partialité envers ceux qui possèdent
l'aisance. Il ne craint pas d'affirmer : « Les remontrances ou
répréhensions, qui sont une partie de la discipline pastorale, s'exercent

beaucoup plus aisément sur les pauvres et les chétifs que sur les riches

et les grands. On est tenté de peser très fort sur les uns pour n'appuyer
que légèrement sur les autres » W (p. 343).

(s) Vinet ajoute : « Cela ne fait pas compensation ». En d'autres termes, il n'y a

plus alors compensation, puisque les poids sont truqués dans la balance. Mais
l'auteur, avec sa délicatesse de touche, reconnaît qu'il ne suffit pas au prédicateur, pour
découvrir le ton juste, d'alléguer l'identité foncière de toutes les âmes indistinctement

: « Il ne faut pas conclure qu'aucune distinction, dans la manière et dans la
forme, ne doive être observée. Les mêmes moyens ont une différente valeur, selon
la personne à laquelle on les applique ; et l'on pourrait, dans l'intention de respecter
l'égalité, traiter les âmes fort inégalement ». — Resterait à se demander pourquoi

REV. DE THÉOL. ET FHII. N. S. t. XXV (n° IOÇ, I937). 20



3o6 WILFRED MONOD

D'autre part, Vinet prémunit le pasteur contre une attitude quasi
démagogique. « Nous éviterons le mauvais genre où tombent tant de

ministres, d'afficher, dans leurs rapports avec l'autorité, un esprit
mécontent, frondeur et grondeur. Il serait extrêmement fâcheux que
le peuple apprît de nous ce que tant d'autres lui apprennent, la

désapprobation a priori, le blâme anticipé de tout ce que fait le pouvoir.
Le servilisme ne serait pas plus indigne de notre caractère que cette
hostilité ridicule. Dans les temps de fermentation politique ou de

révolution, nous n'avons d'autre mission que celle de calmer les

esprits en leur proposant ces grandes vérités qui, si elles n'anéantissent

pas les intérêts de ce monde, subordonnent du moins toutes nos
démarches au grand intérêt de l'âme et de l'éternité » (p. 355).

« Nous y voilà » objectent Marx et Lénine. « La religion est

l'opium du peuple. » — Vinet serait le premier à confesser la part
tragique de vérité que ce paradoxe brutal enveloppe. Dans le discours
officiel qu'il prononça en prenant possession de sa chaire professorale,
il s'exprima solennellement en ces termes à propos de la prédication :

« Il lui faut bien connaître tout ce qu'enferme la seule chose nécessaire

; il lui faut compatir davantage à tous les caractères de l'humanité,

n'ignorer pas à dessein de quoi l'homme est fait; ne pas lui
donner lieu de croire... qu'elle habite fort loin de lui dans le vide, et

que commencer d'être chrétien, c'est cesser d'être homme ». Et il
souligna même ce passage dans la note qu'il y adjoignit : « La plupart
des hommes évangéliques ne peuvent pas, d'emblée, se faire une

représentation du monde complet que l'Evangile porte dans son

sein, et n'ont préalablement sous les yeux, pour type du monde

social, que cet informe brouillon — (en italique dans le texte) —
que leur offre la réalité actuelle, et qui se dit la nature des choses ».

On le constate : soit sur le terrain de la psychologie moderne, soit
dans le domaine du christianisme social, Vinet se montra presque
un précurseur ; en tous les cas, il parla en homme averti, riche
d'expérience et de réflexion. Et n'allons pas nous figurer qu'il ait davantage

négligé de prendre les devants dans le royaume de la théologie
abstraite ; s'il rompit avec les formules doctrinales du Réveil et

refusa de s'enfermer dans le dogme de la prédestination augusti-

les unes sont plus raffinées, plus nuancées et susceptibles ; or, c'est le produit d'une
éducation liée au loisir, à la culture, à l'indépendance matérielle. Pour avoir voulu
esquiver l'inégalité par l'égalitarisme, on la consacrera par l'inègalilarisme. Nous
voilà « au rouet ». Infernal cercle vicieux



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 307

nienne, il sut quand même — car il méditait la révélation biblique —¦

se prosterner avec adoration devant l'Absolu, le Dieu de la Grâce,
et entonner le Laus Deo.

Il s'écrie : « Quand on sent éclore en soi ce désir inconnu, chimérique

pour l'homme naturel, ce besoin que Dieu soit honoré, glorifié
dans le monde, alors on peut se croire appelé au ministère » (p. 79).
C'est pourquoi, il affirme que le vrai pasteur ajoute à la « crainte
d'offenser Dieu » (commune à tous les chrétiens) « le sentiment et la
crainte de son indignité et de son impuissance ». Il y insiste : « Cette
crainte est légitime, nécessaire... Cette crainte ne doit jamais
disparaître... Cette crainte va même ordinairement en augmentant
toujours » (p. 80). Néanmoins, il complète son postulat par un axiome

lapidaire : «L'épouvante est stérile» (p. 328).
Au nom de cette conviction inébranlable, il prit d'avance position

contre les surenchères doctrinales d'une métaphysique de la transcendance.

A propos des spéculatifs qui pulvérisent la liberté humaine

pour exalter l'initiative divine, et qui redoutent la simple mention de

l'expérience chrétienne, Vinet déclare : « L'assurance du salut,
considérée dans son principe, c'est l'Esprit de Dieu même rendant
témoignage à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu ». (Voilà du
Calvin pur, et surtout du pur saint Paul.) Et Vinet précise : « Il n'y
a point d'autre témoignage suffisant et valable ; le remplacer par un
simple raisonnement, par un syllogisme, c'est entreprendre sur ses

droits»... Une doctrine, «où l'on a cru trouver le seul moyen de tout
donner à Dieu et de ne rien donner à l'homme », obtient « un accès

facile, non seulement dans les cœurs humbles... mais dans des âmes

arides et mercenaires, qu'elle ne dérange et ne trouble point dans

leurs habitudes intérieures ; ...et comme elle interdit à l'homme de

regarder à ses sentiments, encore moins à ses œuvres, elle a bientôt
annulé, sans la nier, toute la partie de l'Evangile qui tend au gouvernement

du cœur et à la réforme de la vie » (p. 317).
En ce qui regarde les Groupes d'Oxford, ils pourraient appuyer

certaines de leurs méthodes sur des affirmations du célèbre professeur
de théologie pastorale. Il émet l'hypothèse d'un ministre de l'Evangile

que « le souvenir de ses péchés » poursuivra jusque dans la chaire,
« l'accablant peut-être d'autant plus qu'il n'en a pas fait réparation
au moyen d'un aveu public » (p. 93). Vinet estime que l'inquiétude
spirituelle de certaines âmes dénonce « un besoin d'expiation plutôt
senti que distinctement perçu ». Or, « ce trouble ne peut cesser, et le



3o8 WILFRED MONOD

principe d'une nouvelle vie ne peut commencer qu'au prix d'une
sincère confession » (p. 292). D'autre part, à propos de la communion
aux malades, il conseille d'insister « à ce propos, et même sans cette
occasion, pour les réparations nécessaires et possibles » (p. 330).

J'ajoute que le « Tiers ordre » protestant des Veilleurs trouve, dans

la Théologie pastorale, quelques-uns des principes fondamentaux qui
inspirent son idéal de piété méthodique et de prière disciplinée.
Méditons ces remarques : « La vie est, de nos jours, compliquée de tant
d'éléments, taillée à tant de facettes, qu'il en résulte une sorte d'é-
blouissement et que l'œil a besoin de se reposer dans le jour égal et
doux de la solitude» (p. 114). Et encore: «L'heure de l'aube est

l'heure d'or. Plus tard, il y a dans l'esprit comme un bruit de toutes
les idées extérieures et intérieures» (p. 127). Et encore : «La litanie

peut paraître ridicule ; mais il y a là quelque chose qui représente
l'état normal d'une âme recueillie devant Dieu. La litanie a quelque
chose d'enfantin ; c'est là son excellence, sa vérité. Toute liturgie
devrait avoir quelque chose de lyrique » (p. 198).

En résumé, la Théologie pastorale est un livre qui restera toujours
«à la page», un livre immortel, parce qu'il gardera ce caractère
d'universalité qui rayonne d'un témoignage sans faiblesse, rendu non pas au
christianisme (une abstraction ni même à la chrétienté (un possible
mais à Jésus-Christ, « le même hier, aujourd'hui, éternellement ».

Sans doute, je concéderai que la piété d'un Vinet, parfois teintée de

jansénisme, peut manquer d'élan joyeux, d'imagination poétique et

jubilatrice, d'Hosanna et d'Alléluia Par ce trait, elle reflète en
certains détails, ou même en sa teneur générale, un tempérament
douloureux, victime d'une scrupulosité quasi-morbide.

Mais Vinet, d'autre part, avec une vitalité, une vaillance magnifiques,

propose au pasteur un type de piété sublime, surnaturelle,
adaptée aujourd'hui aux terribles circonstances d'un monde en délire,
où l'Eglise, d'un pôle à l'autre pôle, paraît de plus en plus acculée à

l'apostasie ou au martyre. Ecoutez ces accents dignes de Pascal si l'on

veut, mais non indignes de l'apôtre Paul : « Le ministère est extraordinaire

dans tous les temps. Il y a une manière héroïque de le concevoir,

et c'est la seule vraie... Il faut, à l'entrée, supposer presque
l'impossible, sinon l'on n'a pas l'idée du ministère... C'est toujours un



LA THÉOLOGIE PASTORALE DE VINET 309

sacrifice complet du corps et de Pâme au service de l'Eglise. Il faut
donc se placer en vue des plus grandes difficultés, non seulement pour
porter dans l'ordinaire un esprit extraordinaire, mais parce que ce qui
nous paraît impossible ne l'est pas... Notre âge croit beaucoup aux
institutions et à leur force, et sans doute elles sont une grande
puissance, mais cependant les ongles repoussent vite, et au milieu de la

civilisation, la nature humaine reste toujours à l'état sauvage, elle

n'est qu'apprivoisée par la société. On n'est jamais en sûreté contre
la haine de l'Evangile, qui est toujours vivante dans les cœurs et qui
se montre d'autant plus forte que le christianisme avance davantage...
Nous pourrons être persécutés, c'est-à-dire menacés dans nos biens,
dans nos familles, dans nos personnes. Une telle situation est aussi

normale que toute autre ; il n'est pas plus naturel ni plus régulier
d'aller tranquillement à l'église et de faire en paix son service, que
d'aller au bûcher... On pourrait même dire que la paix est l'exception ».

Et il conclut — devant un auditoire de jeunes gens — par cette

proposition farouchement intransigeante mais sereine : « Il ne faut pas
craindre d'évoquer les idées lugubres du ministère. Il faut se dire que
dans cette carrière, l'héroïsme est de rigueur » (p. 49).

Avouez-le, nous percevons ici les accents de l'Apocalypse. On n'a

plus le sentiment d'examiner un ouvrage de librairie ; on écoute une
révélation. Rappelez-vous les accents du voyant de Patmos : « Et le

temple de Dieu dans le ciel fut ouvert ; et l'arche de son alliance

apparut ; et il y eut des éclairs, des voix, des tonnerres... »

Tel est le livre devenu si rare, dans nos Facultés, que les futurs
pasteurs désignent avec envie l'étudiant privilégié qui possède la Théologie

pastorale d'Alexandre Vinet.
Wilfred MONOD.

P.-S. — Le manuscrit de Vinet porte une double épigraphe énigmatique

: « Que ton cœur ne se hâte point de prononcer aucune parole
devant Dieu, car Dieu est au ciel et toi, tu es sur la terre » (Ecclesiaste

v, 2) et, d'une autre encre : « Quand on ne serait pendant sa vie que
l'apôtre d'un seul homme, ce ne serait pas être en vain sur la terre,
ni lui être un fardeau inutile » (La Bruyère). Donc, devant le portail
d'une Théorie du ministère évangélique, ces deux lampadaires imprévus

: une sentence empruntée au Juif, désabusé, du Vanitas vanita-



3 io WILFRED MONOD

tum, et une remarque tirée d'un écrivain catholique, familier de la

cour du roi Louis XIV
Voici, peut-être, le secret, et du choix singulier, et du rapprochement,

des deux citations. Vinet, méditant sur sa responsabilité
professorale, désire placer tout son enseignement sous le signe paulinien
du : « Qui est suffisant » L'homme terrestre est indigne de parler
sur les réalités célestes. Cependant — et voici le complément que
Vinet ajoute, lorsqu'il reprend ce cours pour le professer une seconde

fois — même un simple moraliste a pu déclarer qu'on ennoblit sa

propre vie en se faisant l'apôtre d'un idéal digne de propagande ;

combien plus le disciple du Sauveur sera-t-il justifié, s'il ose rendre

témoignage à l'Evangile
Aujourd'hui, plusieurs théoriciens de la théologie dialectique et

du néo-calvinisme inscrivent sur leur bannière la devise : « Dieu est

au ciel, l'homme est sur la terre ». Cela prouve que la lettre des textes

peut se plier à des interprétations diverses et ne suffit pas toujours à

clore un débat d'idées, même sur le terrain de la révélation scripturaire

—¦ car il y a de « pseudo-problèmes ». Il en est comme des systèmes

astronomiques de Ptolémée, de Copernic ; ils correspondaient,
l'un et l'autre, à l'aspect d'un même firmament.


	La théologie pastorale d'Alexandre Vinet

