Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 104

Artikel: La philosophie de Cournot : de la raison et de l'ordre des choses, du
transrationnel

Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE COURNOT

DE LA RAISON ET DE L’ORDRE DES CHOSES, DU TRANSRATIONNEL.

Iy a pour les hommes et pour les ceuvres quelque chose comme une justice
immanente qui Jes tire de ’oubli, lorsqu’ils n’ont pas été compris et jugés a
leur juste valeur, parce qu’ils devangaient leur époque, ou qui les y replonge,
quand ils ont joué pendant un temps un rdle disproportionné & leur impor-
tance. Justice tardive, il est vrai, mais d’autant plus significative, Il faut féli-
citer grandement M. Jean de la Harpe, professeur 4 I'Université de Neuchatel,
de s’en étre fait instrument en présentant une étude d’ensemble sur Pceuvre
de Cournot, aussi sagace que magistralement conduite (r). Nul n’avait encore
marqué comme il le fallait la place de Cournot dans I’histoire de la philosophie
moderne qui s’inspire de Descartes, de Leibniz et de Kant (). M. de la Harpe
ne craint pas d’affirmer que les ouvrages du penseur frangais sont Pévénement
philosophique le plus considérable du XIXe siecle, et on est disposé a lui
donner raison, lorsqu’on voit se dérouler d’un mouvement puissant et continu
ce magnifique effort de critique lucide et de synthése.

Il ne saurait étre question de résumer ici en détail I’ouvrage si dense et si
riche de M. de la Harpe. Disons qu’il a été trés favorablement accueilli dans
la patrie de Cournot @) et qu’il mérite d’étre lu par tous ceux qui s’intéressent
aux problémes philosophiques et humains. Car cet homme prodigieusement
informé soumit a une méditation qui parait ne s’étre jamais relichée tout ce
qui peut orienter la pensée sur le sens de Peffort qu’elle poursuit, tout

(¥) J. oE 1A HaRrPE, De l'ordre et du Hasard. Le réalisme critique d’ Antoine-Augus-
tin Cournot, préface de M. Arnold Reymond. Mémoires de I'Université de Neuchitel.
Neuchitel, 1936. — (2) L’un des mérites — et non le moindre — du livre de M. de la
Harpe est d’étre le premier ouvrage qui contienne un exposé systématique de la
pensée mathématique de Cournot dont la connaissance est indispensable a I'intelli-
gence de sa pensée philosophique. — (3) M. Léon Brunschvicg en a fait Pobjet d’une
communication a I’Académie des Sciences morales et politiques.



212 HENRI-L. MIEVILLE

ce qui lui paraissait de nature 3 jeter quelque lumiére sur ’aventure humaine.
Mathématiques et sciences naturelles, sociologie, histoire, il n’a pas seulement
« des clartés de tout », mais il base ses réflexions sur un savoir étendu et précis.
Parlant de la réception de Cournot a ’Académie des Sciences morales et poli-
tiques dont il fut question a la veille de sa mort, M. Brunschvicg observe
qu’il elit pu étre regu dans n’importe quelle section de DPillustre société
savante,

Mais qu’on ne croie pas que Cournot fut un éclectique a la Cousin, souverai-
nement habile & faire son miel en allant le chercher dans les ruches d’autrui.
§’il est une chose que M. de la Harpe a montrée avec force, c’est 'unité systé-
matique de cette pensée 4 laquelle certains critiques ont cru pouvoir reprocher
d’assez graves incohérences. Tout grand esprit est tributaire de ses devan-
ciers, mais la marque du génie consiste a recréer ce qu’il emprunte pour le
faire rentrer dans une synthése qui comprendra tout ce qu’il aura pu récolter
de vérités. Le mot de Leibniz — le grand patron de Cournot — disant que les
doctrines philosophiques sont vraies par ce qu’elles affirment et fausses par ce
qw’elles nient, il aurait pu le reprendre a son compte, s’il faut entendre par la
que toute doctrine particuliére — le point de vue du mécanisme par exemple
ou celui du vitalisme — contient des éléments de vérité et qu’elle ne devient
erronée que si elle s’exagére la portée des principes dont elle s’inspire. Si la
philosophie de Cournot s’éléve si haut, si elle est un sommet et peut-&tre le plus
haut sommet que la réflexion philosophique ait atteint au siécle précédent,
elle le doit a Pextraordinaire ouverture d’esprit de son auteur, jointe 4 une
force constructive peu commune. Admirable équilibre que seuls les plus grands
ont atteint ! '

Voyez Pattitude de Cournot a I’égard du positivisme et vis-a-vis de ses
maitres Leibniz et Kant. Positiviste, en un certain sens, il ’est lui-méme, si
Pon veut dire par la qu’il dédaigne toute philosophie sans contact avec les
sciences : « La philosophie sans la science», a-t-il écrit, «perd bientdt de vue
nos rapports réels avec la création, pour s’égarer dans des espaces imaginai-
res »(1), La science est la condition méme du progrés de la réflexion philoso-
phique ; elle y contribue beaucoup plus que la philosophie ne contribue aux
progrés des sciences. Mais Cournot est loin de penser comme Auguste Comte
que la philosophie pourrait se borner a n’étre qu’une classification des sciences.
On ne peut exposer les éléments d’une science sans référence plus ou moins
explicite a des arriére-pensées philosophiques ; or la critique de ces éléments
reléve du domaine propre de la philosophie (2). Cela tient 4 un fait qu’aucune
théorie positiviste n’a le pouvoir d’écarter : les notions d’espace, de temps,
de force, de substance, de cause sont des notions philosophiques ; leur sens et
leur portée font I'objet de théories philosophiques. Il en suit que la philoso-
phie, qui préexiste historiquement a la science, décide aussi de sa signification
ultime : la discussion des résultats du laboratoire scientifique raméne 4 la

(¥) J. o LA HArPE, ouvr, cité, p. 186, — (2) Ibid., p. 177.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 213

discussion des principes. Le savant peut, il est vrai, se cantonner dans une
réserve « tout extérieure », quand il s’agit de se prononcer sur la valeur des
principes, mais cette réserve n’empéche pas qu’il n’ait ses préférences philo-
sophiques : « Grattez Pépiderme du savant », écrit Cournot, «et la sensibilité
philosophique reparaitra. La conversation le dédommagera de la retenue
académique que sa plume s’est imposée ; et parfois a la fin de sa vie il don-
nera & cet égard des marques de conversion tardive » (1),

Or il n’est pas de pire philosophie que celle qui ne s’avoue pas, car une
pareille philosophie ne soumet pas ses affirmations et ses principes a une dis-
cussion rationnelle. C’est une dogmatique inconsciente.

Par un autre bout encore les sciences se relient étroitement a la philosophie.
Cette liaison apparait dés qu’on pose le probléme de la certitude et, notam-
ment, celui du fondement de P'induction. Si 'on analyse les implications qui
sont virtuellement dans Pesprit du savant, on en vient & dégager — comme
le fait Cournot — toute une substructure philosophique qu’il définit dans sa
théorie de la probabilité. Nous y reviendrons tout a ’heure. Finalement Cour-
not résume en ces termes la relation qui existe entre la science et la philoso-
phie : partout nous constatons « que Pintervention de I’idée philosophique est
nécessaire comme fil conducteur et pour donner a la science sa forme dogma-
tique et réguliére ; et que, néanmoins, le progrés des connaissances positives
n’est point suspendu par I’état d’incertitude des questions philosophiques »(2).
Ainsi «la philosophie régne sur toute la science, sans toutefois la gouverner :
car la positivité ne définit qu’un aspect de la science, elle concerne ’humus
des faits concrets dans lequel elle plonge ses racines » ().

Cela étant, la tiche de la philosophie pourra se caractériser comme suit :
son probléme sera celui de la « raison des choses » ; il s’agira pour elle de déter-
miner «’existence de certains rapports entre les choses, rapports indépen-
dants de I’esprit humain » et qui dominent tous les autres. Mais ce probléme
de Pétre — comme on peut dire aussi — ne pourra étre résolu sans que soit
entreprise « ’étude des formes de la pensée, des lois et des procédés généraux
de Pesprit humain »@. Critique de la connaissance et métaphysique, I'une
ne va pas sans l'autre ; elles s’impliquent rigoureusement.

Et voila qui permet de situer Cournot par rapport a Leibniz et 4 Kant, ces
deux maitres qu’il continue et qu’il corrige et compléte 'un par Pautre de la
fagon la plus intéressante et la plus originale. C’est par la surtout qu’il domine
son temps et qu’il prélude a certaines recherches de la philosophie contempo-
raine. Dépassant le positivisme dont il dénonce linsuffisance, va-t-il faire
retour a la métaphysique des grands rationalistes classiques ? Admirateur
passionné de Leibniz, le verrons-nous reconstruire une monadologie et une
théodicée sur la base d’un rationalisme intégral ? La pensée de Leibniz est la
plus forte influence qu’il ait subie ; il lui emprunte notamment son idée trés
importante d’«un ordre rationnel » distinct — parce que relatif 4 ’étre méme

( )(1(): J. pE ;A HareE, ouvr. cité, p. 177. — (2) Cité p. 178. — (3) Ibid., p. 183. —
4) Cité p. 184.



214 HENRI-L. MIEVILLE

— de Pordre logique qui reléve «de nos fagons de parler ou de nos modes
courants de démonstration » (1), Mais Cournot ne suivra pas Leibniz partout.
Il ne pourra admettre son rationalisme « qui exige une certitude absolue 1a ou
Pesprit est obligé en fait de se contenter de certitudes relatives et de proba-
bilités » (2). Cette réserve, que les vastes recherches de Cournot n’ont fait que
renforcer et confirmer, le rapproche du criticisme kantien dont il loue I'inspi-
ration sans en adopter toutes les positions. Kant a trop accentué la différence
entre le monde nouménal (des choses en soi) et le monde phénoménal; il a
eu tort de rejeter la réalité de Pespace ; mais «c’était une pensée lumineuse et
vraiment philosophique (quoiqu’il en ait fait des applications contestables),
celle de rechercher §’il 0’y aurait pas dans le systéme de nos idées des lacunes,
des incohérences, ou, comme il le dit, des antinomies qui nous inclineraient a
croire que telles de nos idées... ne sont vraies que d'une vérité relative et ne nous
éclairent pas suffisamment sur le fond des choses »(3).

Ce «relativisme » restera le point de vue de Cournot, mais — et c’est la
qu’éclate Poriginalité de sa pensée — il le précisera et le dégagera du dua-
lisme kantien qui menagait d’étre ruineux tout & la fois pour la science et
pour la métaphysique. Comment le philosophe frangais a-t-il pu — avec plus
de bonheur que son compatriote Renouvier — opérer ce redressement de la
philosophie critique ? Ce fut Leibniz qui I’aida a corriger Kant, comme Kant
Pavait aidé a corriger Leibniz. Il put ainsi montrer la voie 4 la philosophie
contemporaine en orientant la recherche vers une synthése du criticisme et
de la métaphysique.

La clef de volte de la pensée de Cournot est I'idée d’un ordre rationnel
objectif. Clest ici que se rejoignent les lignes maitresses du systéme. Tout y
converge : la philosophie mathématique, qui subordonne la notion de gran-
deur 4 celle d’ordre, enfin le probabilisme élargi au dela du calcul numérique
des probabilités, qui domine toute la théorie cournotienne de la connaissance.

Disons deux mots de la distinction tout a fait neuve que Cournot établit
entre la probabilité arithmétique et la probabilité qu’il appelle philosophique
et que certains de ses critiques — dont M. de la Harpe — préférent désigner
par le terme de probabilité ordinale, parce qu’elle a rapport a la notion fon-
damentale de lordre rationnel des choses. Dans le calcul des probabilités
numériques il s’agit d’événements qui se déroulent dans des conditions telles
que le rapport des cas favorables a la réalisation d’un certain événement aux
cas défavorables se laisse déterminer par le calcul. Que on songe aux chances
qu’il y a d’obtenir, en jetant un dé, qu’il présente telle face. Cette chance est
de un sixiéme. Mais il se peut qu’en jetant le dé six fois, la méme face se pré-
sente plus d’une fois et qu’une autre ou que plusieurs autres ne se présentent
aucune fois. Cependant en multipliant suffisamment les épreuves, la statisti-
que nous apprend que la fréguence de Papparition de chacune des six faces
tend a se rapprocher du coeficient mathématique de probabilité qui est de un

(X) Ouvr. cité, p. 41. — (2) Ouor. cité, p. 44. — (3) Cité p. 54, 55.



L4 PHILOSOPHIE DE COURNOT 215

sixiéme. Ainsi le calcul des probabilités prend la valeur d’une loi « physique »
a peu prés rigoureuse, lorsqu’on étend les observations 4 un grand nombre
de cas, et 'on peut, en extrapolant, dire que cette loi sera rigoureuse, lors-
qu’on envisagera un nombre infini d’épreuves. C’est ce qu’on appelle la loi
des grands nombres. Elle permet a4 Cournot de dire que quand la probabilité
mathématique d’un événement devient nulle, celui-ci est physiquement im-
possible : tel serait le cas d’un cone a pointe aigué qu’on voudrait faire tenir
sur sa pointe. Le nombre des positions défavorables parait ici infini en com-
paraison du nombre des positions favorables.

Remarquons a4 propos de linterprétation cournotienne des probabilités
numériques que celle-ci évite de préter une valeur métaphysique a I'indéter-
mination apparente qui résulte, pour les événements soumis au calcul, de
’égalité de leurs « chances » Il y aura, dit 4 ce sujet Cournot, a déméler deux
sortes de causes : d’une part « celles qui régissent chaque épreuve individuel-
lement, sans qu’il y ait aucune trace de solidarité entre Paction qu’elles
exercent dans un cas individuel et Paction qu’elles exercent dans un autre
cas » (causes variables et accidentelles). D’autre part, il y a des « causes tou-
jours présentes, dont linfluence s’étend sur toute une série d’épreuves » (1)
(causes réguliéres et permanentes). Lorsqu’on considére un grand nombre
d’épreuves, les premiéres se détruisent sensiblement par un phénoméne de
compensation, et c’est effet des causes permanentes que la statistique aura
pour but de mettre en évidence par la répétition des épreuves (2). Cela ne veut
pas dire que, le nombre des épreuves devenant trés grand, les causes acciden-
telles cesseraient d’agir en chaque cas individuel. Autrement dit: on ne
pourra, de ce fait que les causes accidentelles se compensent, conclure qu’il y
a dans les événements individuels une indétermination réelle due aufait que les
causes permanentes agiraient seules. Au contraire, si les causes accidentelles
se compensent (parce que non dirigées), lorsqu’on envisage un ensemble suf-
fisamment grand d’épreuves, c’est précisément que leur action n’est pas nulle
dans chacun des cas particuliers ().

Non plus que la théorie de la probabilité numérique, celle du hasard, chez
Cournot, ne tombe dans un indéterminisme métaphysique. Elle est d’ailleurs
une des maitresses piéces de sa philosophie, car elle cherche a préciser de la
fagon la plus intéressante la notion de fast contingent, de donnée historique dont
elle reconnait 'importance capitale, Pirréductible originalité. Comme ’a dit
M. Darbon que cite M. de la Harpe, « le hasard (au sens de Cournot) n’implique
pas Pindétermination, mais l'indépendance ; il n’est pas I’absence de causes

(r) Cité p. 105. — (2) Ouvr. cité, p. 105. — (3) La notion de I'égalité des cas possi-
bles est une notion-limite qui ne doit pas étre réalisée. Transporter cette notion, qui
ne vaut que relativement 4 un ensemble trés grand (ou méme infini) d’épreuves, a
chaque cas pris individuellement pour y statuer une indétermination objective,
ce serait tomber dans la méme erreur que 'on commet en prétant & linfiniment
petit une valeur indépendante de la loi de vection qui en fait un rapport ten-
dant vers zéro. Ce serait s’égarer dans un réalisme conceptuel.



216 HENRI-L. MIEVILLE

ou de raisons décisives, mais P’absence de solidarité » ). Deux ou plusieurs
séries d’événements (songez au choc fortuit de deux véhicules) interférent en
un moment déterminé sans que cette rencontre ait été voulue ni qu’elle résulte
d’une loi de la nature. Etant cela, elle échappera a toute prévision certaine,
— et voila le hasard. Le hasard tel que le congoit Cournot n’est donc pas un
événement qui échappe 4 la causalité, mais a la légalité. Il ne doit pas étre
défini comme un événement qui efit pu ne pas étre (indétermination méta-
physique), mais comme un événement qu’il faut se borner d constater sans
plus. «Si la combinaison fortuite offre quelque singularité, cette singularité
méme a une cause, mais elle n’a pas de raison, et voild pourquoi elle nous
frappe, nous dont Desprit est dés 'enfance habitué a chercher toujours et a
trouver quelquefois la raison des choses. » (2 I s’agit donc d’une indétermina-
tion toute relative qu’il vaudra mieux appeler contingence, a la condition de
limiter Pemploi de ce terme «uniquement a P'idée de la rencontre des événe-
ments composants, mais non a ceux-ci pris individuellement, isolément » (3),
car chacun d’eux fait partie d’une série d’événements qui sont les uns par
rapport aux autres dans la relation de cause a effet.

La question que Pon voit surgir est alors celle-ci: la contingence de cette
rencontre n’est-elle qu’apparente, les diverses séries causales qui forment
un inextricable réseau, puisque des rencontres fortuites se produisent 4 tout
moment, sont-elles finalement dominées par quelque déterminisme légal que
nous ignorons et qui permettrait de calculer leurs interférences a partir d’une
situation initiale unique ? Nous verrons tout a 'heure qu’a cette question —
qui est celle du déterminisme total (du type laplacien) — Cournot répond
négativement. Mais avant d’en parler, il nous faut définir le réle que joue
dans sa philosophie lz probabilité ordinale.

La probabilité ordinale s’étend a un domaine trés vaste « ou 'on ne peut
compter sur ’énumération des chances » @), Cest d’elle que relévent les régles
de Pinduction qui nous permettent d’atteindre a des certitudes concernant
les faits et les lois de la nature. Le domaine de la logique déductive ou démons-
trative n’est qu’un domaine restreint, car les prémisses d’un raisonnement de
ce genre, les vérités initiales ne sont souvent pas déduites ; leur vérité n’est
qu’hypothétique et reléve de la logique du probable. Au-dessus de Pordre
logique et englobant en un certain sens, il y a I’ordre rationnel qui comprend
les bases mémes de toute déduction et que Pesprit atteint par d’autres voies.
Ceest ce que Cournot montre d’une fagon lumineuse.

Lorsque, par exemple, le physicien donne une forme mathématique a la
régularité observée de certains phénoménes, ce qui décidera du choix de telle
ou telle formule, ce sera le degré de simplicité « attribué a la courbe par la-
quelle on peut les relier, soit exactement, soit en tolérant certains écarts, qu’on
pourra toujours expliquer par l'intervention de causes perturbatrices » (5),

(x) Cité p. 235. — (2) Cité p. 233. — (3) Ouvr. cité, p. 231, — (4) Ibid., p. 117.
— (5) Cité p. 163.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 217

« Plus une loi nous parait simple, mieux elle nous semble satisfaire 4 la con-
dition de relier systématiquement les faits épars, d’introduire I'unité dans
la diversité, plus nous sommes portés 4 admettre que cette loi est douée de
réalité objective. » 1) Mais qu’est-ce a dire, si ce n’est que nos inductions
reposent alors non pas seulement sur la répétition des mémes jugements, sur
Passentiment presque unanime, mais «sur la perception d’un ordre rationnel
suivant lequel ces vérités s’enchainent et sur la persuasion que les causes
d’erreur sont des causes anormales, irréguliéres, subjectives qui ne pourraient
donner naissance a une telle coordination réguliére et objective. »() Sinous
ne ’admettions pas, si nous repoussions I’idée d’un ordre rationnel des choses,
il faudrait considérer la réussite de notre science comme Peffet d’un « prodi-
gieux hasard ». Mais « comment admettre que les phénoménes astronomiques,
si manifestement indépendants des lois et des formes de I'intelligence humaine,
viendraient se coordonner, d’une maniére simple et réguliére, en un systéme
qui ne signifierait pourtant rien hors de Pesprit, parce que la clef de voute de
ce systéme serait un fait intellectuel, humain, mal & propos transporté dans
le monde od s’accomplissent les phénoménes astronomiques ? »(3)

Un pareil hasard est infiniment improbable et cela dans n’importe quel
domaine, partout ou nos jugements cherchent a rejoindre une réalité donnée.

Et voila comment un raisonnement de probabilité « ordinale » vient appuyer
tout Pédifice de notre savoir et lui assure un fondement. « Il y a donc », écrit
Cournot, «indépendamment de la preuve qu’on appelle apodictique, ou de la
démonstration formelle, une certitude qu’on appelle philosophique ou ration-
nelle, parce qu’elle résulte d’un jugement de raison qui, en appréciant diverses
suppositions et hypothéses, admet les unes & cause de Pordre et de 'enchai-
nement rationnel qu’elles introduisent dans le systéme de nos connaissances,
et rejette les autres comme inconciliables avec cet ordre dont Pintelligence
humaine poursuit, autant qu’il dépend d’elle, la réalisation au dehors. » @)

Il existe donc un point de jonction de la raison subjective — faculté de P’es-
prit — et de la raison objective — qui est «Pordre des choses» Clest ce
quaffirme Cournot d’accord en cela avec tous les grands rationalistes. Mais
ici se marque Poriginalité et la modernité de sa conception : cet ordre objectif
n’est exactement représenté par aucun systéme de jugements élaboré par la
raison « subjective » — c’est-a-dire humaine. Le discontinu de la pensée logique
et du langage n’est ni 4 une distance infinie du réel — comme Padmettent les
systémes dualistes et les philosophies de Pintuition pure — ni capable de
nous en donner une traduction adéquate. Il y a entre la pensée humaine et
la réalité une relation qui est de Pordre irrationnel (si par 12 on entend dire
quelle ne saurait s’expliciter complétement), mais qui, d’autre part, est le
fondement méme de toute connaissance (puisque c’est cette relation qui fait
que nos jugements peuvent étre fondés, peuvent étre vrais), relation analogue
a la correspondance que Cournot a si finement analysée entre la géométrie et

(1) Cité p. 164. — (3) Cité p. 115. — (3) Cité p. 219. — (4) Cité p. 116.



218 HENRI-L. MIEVILLE

I’algebre. Cette relation fondamentale implique un double élément de concor-
dance et de discordance, concordia discors, qui détermine le mouvement
méme de la pensée tendant vers son objectif, vers "appréhension de ’ordre
des choses, selon une loi de vection, comme certaines courbes tendent vers
leur asymptote. Le probabilisme devient ainsi la formule d’un réalisme cri-
tique dont la particularité est de n’¢tre ni un idéalisme ni un réalisme (au
sens ancien), mais a la fois I'un et Pautre, car la raison s’y définit en fonction
de Pétre et I’étre en fonction de la raison, «faculté supérieure qui cherche et
trouve partout Pordre, I’harmonie, 'unité, et qui, en trouvant ce qu’elle cher-
che, se convainc par la-méme de la légitimité de ses prétentions et de la con-
formité des lois générales avec les lois de sa propre nature » (1),

L’écueil de tous les rationalismes dogmatiques a-t-il été définitivement
vaincu par Cournot ? Tous, on les voit se briser contre le fait que la donnée
contingente est irréductible a4 du pur intelligible. Ils s’ingénient a éliminer
cette dualité du donné et de I'idée en supposant que le fait contingent n’est
que du rationnel plus ou moins dénaturé, car ils ne sauraient abandonner leur
réve de dédiiction totale. L'immortel mérite de Kant est d’avoir, le premier des
modernes, reconnu clairement cette difficulté et abandonné cette chimére. Il a
tenté de faire sa part au feu, a Sa Majesté Pirrationnel. Mais la tentative de au-
teur de la Raison pure appelait de multiples corrections. Evitant le dualisme
trop tranché dans lequel le kantisme orthodoxe s’enlise, le génie synthétique
de Cournot cherche a intégrer le fait contingent, le hasard dans Pordre ration-
nel sans lui enlever son caractére propre. Il le congoit comme n’échappant
pas totalement aux prises de la pensée, puisqu’il est encore 'objet d’un calcul,
d’une supputation de probabilité. En dépit d’un certain flottement de ses
conceptions sur lequel nous reviendrons, Cournot congoit Pordre rationnel des
choses non seulement comme le fondement des lois que nous pouvons déter-
miner et de tout Pordre logique, mais aussi comme contenant outre cet « ordre
légal », outre ces « données théoriques », Pordre causal des faits qui échappent
a la juridiction des lois et qui sont pour nous des données historiques. « Lors-
qu’il n’est pas possible », ainsi s’exprimera-t-il, « de soumettre les faits connus
a une distribution logique, méme artificielle, la forme scientifique devient
impossible : ce qui n’empéche ni ces faits d’étre parfaitement certains, ni la
raison de déméler dans ces faits un ordre et des rapports dignes de toute son
attention. » (2) Ainsi, par une conception d’une hardiesse géniale, la fortuité
qui ne reléve que de la causalité, mais n’a pas de «raison»(3), est néanmoins

intégrée dans la notion plus générale d’ordre cosmique ), de « totalité d’uni-
vers » (5),

(r) Cité p. 152. — (2) Cité p. 221. — (3) Cité p. 233. — (4) « Il suffirait qu'il y en
eiit deux (il s’agit des lozs) parfaitement indépendantes I'une de 'autre, pour que
I’on dit faire une part a la fortuité dans le gouvernement du monde », cité p. 242. —
(8) Cité p. 246. Ainsi se trouve esquissée dans la philosophie de Cournot une notion
de I’étre qui permet d’y voir tout 2 la fois le fondement de toute intelligibilité, mais
aussi un pouvoir de novation, une créativité qui échappe a la prévision.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 219

Mais ici nous retrouvons une question a laquelle nous avons déja touché :
comment l'ordre causal (en tant que non soumis 4 des lois) peut-il se concilier
avec lordre légal dont nous constatons également lexistence au sein du
« tout d’univers » ? Cournot développe a ce sujet une hypothése des plus har-
dies. «L’ordre actuel qui satisfait a la légalité», écrit M. de la Harpe, «n’a
pas toujours existé. » (1) Nous dirons que lordre légal, tel que le congoit
Cournot, ressemble au Prométhée de Geethe, qui déclare que ce qui I’a fait ce
qu’il est, ce n’est pas quelque dieu ceuvrant dans le monde 4 Pinstar d’un
artisan humain, mais c’est le Temps, maitre des hommes et des choses :

Hat mich nicht zum Manne geschmiedet
Die allmichtige Zeit?

Les lois, c’est-a-dire les liaisons permanentes de phénoménes, sont un pro-
duit de Phistoire, ce ne sont pas des principes (comme le croit le rationalisme
précritique), mais des résultantes ). Et c’est encore le calcul des probabilités, la
loi des grands nombres, qui nous le fera comprendre. Partant de I'idée qu’une
infinité de combinaisons sont possibles dans le réel, la stabilité de certaines
d’entre elles — ou méme de toutes — est une possibilité parmi beaucoup
d’autres. Si nous supposons d’autre part que le temps est infini (comment
aurait-il commencé, rien ne commence que dans le temps), il est nécessaire
que cette possibilité se réalise une fois ou Pautre : « Dans cet immense bras-
sage de conditions fortuites », écrit M. de la Harpe, les circonstances indivi-
duelles et variables tendent a s’effacer « pour ne plus laisser d’influence sensi-
ble qu’aux conditions permanentes» Mais il peut arriver aussi que le
temps, « loin d’amortir influence de certaines causes historiques, en étende et
en consolide les effets ». Ainsi, « tantotles circonstances fortuites s’évanouissent
au profit des facteurs de permanence, parce que variables : le désordre causal
se résout en ordre légal ; tantdt une circonstance, qui pouvait paraitre et qui
était réellement fortuite 4 ses origines, se consolide et s’agrége une multitude
de faits inintelligibles sans elle : elle devient source d’un ordre causal»(),

Cette conception d’un déterminisme légal de fait permet a Cournot d’échap-
per a Pimpasse ot nous accule le déterminisme intégral d’un Laplace qui est
un prédéterminisme total, toute 'évolution du monde devenant calculable avec
rigueur (au moins en théorie) A partir d’un état initial du monde et grace a la
science que nous acquerrions de la loi selon laquelle cette évolution aurait
lieu. Dans Phypothése du déterminisme laplacien, le processus causal est
assimilé a un jeu d’implications logiques — et le temps s’évanouit. Cest 1a
la conséquence absurde sur laquelle Cournot insista le premier et avec raison.
Une intelligence surhumaine lirait tout Pavenir dans un moment quelconque
du devenir cosmique. Tout étant calculable 4 P’avance, il s’ensuivrait que

(1) Ouwr. cité, p. 252. — (2) On trouve ici chez Cournot une idée que Boutroux
reprendra dans La contingence des lois de la nature, mais dont il tirera d’autres con-
séquences. — (3) Cité p. 252.



220 HENRI-L. MIEVILLE

toutes choses existeraient intemporellement avant que d’exister dans le
temps.

On peut se demander toutefois si Phypothése de Cournot est 4 tous égards
satisfaisante. N’offre-t-elle pas une difficulté grave ? Le raisonnement proba-
biliste sur lequel elle repose implique, nous I’avons vu, la distinction entre les
causes permanentes et les causes accidentelles, individuelles et variables, car
la loi des grands nombres ne fait sentir ses effets qu’au travers d’une série trés
grande d’épreuves ; les perturbations dues aux causes accidentelles se com-
pensent alors et la fréquence statistique d’un événement se rapproche de sa
probabilité mathématique. Or qui dit compensation progressive des écarts
dus aux causes accidentelles et action constante des causes permanentes dit
loi. 11 parait donc pour le moins paradoxal — voire contradictoire — de vou-
loir expliquer la naissance de tout lordre légal, de toute permanence, en
supposant que grace 4 linfinité du temps cet ordre légal doit nécessairement
surgir a un moment donné d’une réalité chaotique et cela en vertu du jeu
de la probabilité : ne va-t-on pas tomber ainsi dans un réalisme du non-
légal en pratiquant une sorte de passage a la limite (I’élimination de toute
relation permanente) qui n’est réalisable que dans Pabstrait ?

Nous dirions volontiers que ni le déterminisme légal de Laplace ni un
déterminisme purement causal, élevés tous deux a Dabsolu, c’est-a-dire
considérés comme gouvernant seuls la réalité, ne peuvent satisfaire Iesprit.
Ils soulévent des difficultés inverses. Car si le premier fait évanouir le temps,
le second aboutit au méme résultat : le temps ne se congoit que comme une
synthése du permanent et du changeant. Si tout est permanence, il n’y a pas de
temps, tout s’abime dans 'identique de Parménide. Mais sans aucune réfé-
rence au permanent (c’est-i-dire finalement & Iidentique, a4 P'ordre légal, a
des relations qui ne changent pas, telles que la pensée les appréhende) il n’y
a pas de changement, pas d’écoulement temporel. Le temps est la synthése de
Pordre légal et de l'ordre causal indissolublement liés par une mutuelle impli-
cation. « C’est par cette relation de Pordre causal a Pordre légal », écrit M. de
la Harpe, « que le temps prend figure de réalité » (1). Certes ! mais cette rela-
tion ne saurait étre entendue au sens d’une relation chronologique, ce qui a
lieu, lorsque 'ordre légal est congu comme une phase du devenir que précé-
derait une phase de non-légalité radicale (2,

(1) Ouwr. cité, p. 253. — (2) Dira-t-on que les considérations de Cournot sur 'origine
de I'ordrelégal ne sont pas valables pour la totalité des lois considérée en bloc, mais
qu’elles s’appliquent a chacune d’elles prise individuellement ? Il n’y aurait jamais eu
un état du monde dépourvu de toute légalité, mais les lois actuelles et passées seraient
nées du jeu combiné de lois, de permanences antérieures que nous ignorons et de causes
fortuites : « des phénoménes aujourd’hui réguliers », écrit Cournot (cité p.252), « ont
di étre amenés graduellement & I’état présent de constante progression ou de pério-
dicité ». La question que nous serions alors conduit 4 poser est la suivante: toute
permanence n’a-t-elle qu’une durée limitée, ou bien y a-t-il des permanences abso-
lues et de quelle nature sont-elles ? La probabilité ne repose-t-elle pas elle-méme sur



L4 PHILOSOPHIE DE COURNOT 221

La question du rapport de P'ordre causal et de I'ordre légal nous fait tou-
cher au probléme métaphysique fondamental. La notion quelque peu vague
de Pordre rationnel ou de la raison des choses ne peut se préciser que par la
détermination de ce rapport. Nous ne pensons pas que sur ce point la doctrine
de Cournot puisse étre acceptée telle quelle. Le réalisme du non-légal ou elle
parait s’égarer tombe dans Perreur que Kant a voulu signaler lorsqu’il établit
ses antinomies : les notions fondamentales de Pentendement sont des notions
corrélatives ; on ne doit pas les isoler les unes des autres. L’ordre causal et
Pordre légal ne peuvent étre dissociés de telle fagon que le causal serait censé
précéder le 1égal et Pengendrer. La seule supposition que Pon puisse faire,
semble-t-il, sans risquer d’échouer sur Pécueil d’un réalisme conceptuel,
consiste 3 admettre des réalisations diverses soit de l’ordre causal soit de
Pordre légal, I'un et Pautre restant liés & chaque fois d’une certaine maniére a
son contraire. Pas de probabilité sans un ordre tout 4 la fois causal et légal,
sans un concours de causes permanentes et de circonstances accidentelles.
Nest-ce pas finalement ce qui se produit dans les déterminismes d’ordres divers
dont Cournot admet Dexistence et qu’il distingue avec tant de pénétration ?
Un changement dans les conditions de prévision lui parait en effet impli-
quer «un changement du mode de détermination, une autre maniére de con-
cevoir et d’appliquer le déterminisme». « La chaine de la causalité », dira-t-il,
« prend d’autres caractéres en passant du milieu inerte ou purement physique
dans le milieu vivant » (0. Dés lors, il semble bien que ce soit cette réciproque
implication de la causalité et de la 1égalité, du contingent et du nécessaire,
du changement et de la permanence qui définisse I'idée supréme de «Pordre
des choses ».

11 convient d’arréter notre réflexion sur ce point, qui est de capitale impor-
tance. La pensée de Cournot semble trahir ici quelque hésitation, ou se mani-
feste ce reste de réalisme que nous venons de déceler tout a I’heure. En effet,
tantdt Pordre rationnel des choses comprend la synthése de 'ordre causal et de
Pordre légal, 'un ne subsistant et ne se concevant pas sans autre, tantét on
pourrait croire qu’il se confond avec Pordre 1égal, et alors le hasard —tout le
contingent — en est exclu : « Le hasard », dira M. de la Harpe, en concluant
Pun de ses exposés, « représente donc, sur le terrain de la causalité, la contre-
partie de l'ordre rationnel et de la raison des choses » (2).

Cette ambiguité de la notion de 'ordre rationnel n’explique pas seulement,

la permanence absolue des conditions qui déterminent son jeu ? Supposera-t-on que
ces conditions se sont elles-mémes établies par un processus de sélection historique
des possibilités au cours d’un temps infini ? Il est manifeste qu’on tournerait alors
dans un cercle vicieux. Nous devons en conclure, semble-t-il, qu'il y a des perma-
nences qui ne relévent plus d’ aucune constatation statistique. Ce sont celles, dirons-nous,
qui manifestent de la fagon la plus immédiate «l'ordre rationnel des choses». En
formulant de telles observations, nous ne sortons pas, on le voit, du cadre que Cour-
not a tracé.
(1) Owuor. cité, p. 306, 307 et 330. — (2) Ouwr. cité, p. 233.



222 HENRI-L. MIEVILLE

comme nous Pavons vu, la tentative que fait Cournot pour rendre compte du
légal par le causal au moyen du jeu des probabilités — tentative qui impli-
que, 2 notre sens, une véritable contradiction si on la pousse jusqu’au bout
—, mais elle va se répercuter ficheusement sur la notion du transrationnel,
c’est-a-dire sur la fagon dont Cournot posera le probléme religieux.

Mais il ne s’agit ici que d’une esquisse. Il convient de ne pas Poublier en
abordant cet aspect de la pensée cournotienne. La notion du transrationnel
n’a pas été précisée et développée avec le soin et la minutie que Cournot
apporte a analyse des idées fondamentales sur lesquelles il batit sa philo-
sophie. C’est plut6t une annexe ou mieux une pierre d’attente encastrée dans
la construction pour qu’il soit bien clairement dit que celle-ci n’est pas un
systéme clos, un rationalisme fermé, incapable de par sa structure méme de
faire aucune place aux intuitions de la conscience religieuse.

Quelque louable que soit cette intention d’intégrer Pexpérience humaine
aussi complétement que possible, on doit se demander si elle s’est réalisée
d’une fagon trés heureuse par lintroduction de la notion, ambigué elle aussi,
du transrationnel. Sans doute il ne s’agit pas d’«irrationnel» ni méme de
« supra-rationnel ». Il s’agit méme si peu d’une négation du rationnel que
dans le conflit entre Pautorité scientifique et Pautorité dogmatique Cournot
n’hésite pas 4 trancher en faveur de ’autorité scientifique « dont le propre est
de gagner toujours du terrain et de s’affirmer devant les hommes par des
succés éclatants » (1), Mais il y a cependant un au dela du rationnel auquel la
raison n’atteint pas et qui est ’objet des aspirations, des certitudes du « cceur »,
comme dirait Pascal. Le mouvement qui définit le tramsrationalisme est
«Pinverse du mouvement par lequel 'idée pure se dégage de Pimage et de toutes
les affections de la sensibilité ; ¢’est une réaction de PAme contre les habitudes
d’abstraction qui la rebutent comme suspectes de dessécher en elles les sources
de la vie»(). Il s’agit d’une progression vers «une sorte d’achévement de la
vie spirituelle ». « Y a-t-il », demande Cournot, « dans la nature humaine quel-
que chose de supérieur encore 3 Pintelligence et partant a la raison ? La reli-
gion, Phonneur, le patriotisme, la charité, le dévouement, ’amour sous toutes
les formes répondent : oui, il y a quelque chose de meilleur et de préférable,
car il y a Pame», PAme que des siécles de christianisme ont fagonnée, dont
nous n’aurions peut-étre méme pas Pidée si le dogme chrétien ne Pavait
suscitée en nous ().

Mais quel est objet qu’atteint cette sorte d’intuition supérieure a la raison,
quoique point contraire aux vérités de la raison ? Ce n’est plus seulement la
nature, dira Cournot, c’est Dieu. « L’idée de Dieu, c’est Pidée de la nature per-
sonnalisée et moralisée, non pas a instar de ’homme, mais par une induction
motivée sur la conscience de la personnalité et de la moralité humaines.» @
La question que pose cette idée de Dieu est évidemment celle de son rapport
avec I'idée de I'ordre rationnel objectif 4 laquelle aboutit toute Iépistémologie

() Cité p. 159. — (2) Cité p. 372. — (3) Cité p. 372. — (4) Cité p. 367.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 223

cournotienne, «Iordre des choses» n’a-t-il pas été présenté comme une «néces-
sité rationnelle fort supérieure 4 ’homme et qui commande méme 4 la nature
vivante ?» () L’cordre rationnel» n’est donc point une idée seulement, comme
ces «concepts de la raison pure» que Kant a définis dans sa Dialectique transcen-
dantale. C’est une réalité qui dépasse la raison subjective et quiva rejoindre 'idée
théologique d’un «plan de la création », mais en la dépouillant de ce que cette
notion a de trop humain, c’est-a-dire en la rationalisant d’une certaine maniére,
Comme le dit M. de la Harpe, «la conception traditionnelle d’un plan de la
création dont Cournot se rapproche, enveloppe dans ses replis — si on I'inter-
préte selon les vues de ce philosophe — une idée beaucoup plus profonde, d’ori-
gine mathématiquen. Cette conception contient la notion de certaines structures
et de certaines lois qui forment un ensemble discontinu de possibles ; mais ce ne
sera pas I’idée du miracle «coup d’Etat» qui nous permettra de les relier  I’étre
(comme dans une théorie créationiste), ce sera le recours a la théorie statis-
tique : en fait, telles et telles structures se sont réalisées dans telles et telles
conditions (2). La négation du miracle « coup d’Etat », Cournot Pestime si peu
contraire au sentiment religieux, qu’il s’exalte religieusement & cette idée :
« Quelle chose », s’écrie-t-il, « pourrait nous donner une plus magnifique idée
d’une puissance, d’une intelligence suprémes ? »(3)

Mais alors nous voyons surgir de nouveau la question posée tout a ’heure :
Dieu est-il distinct de Pordre rationnel des choses ? Cet ordre est quelque
chose de plus que la supréme abstraction des catégories, puisqu’il est la
réalité méme des choses, en tant que totalité ordonnée. L’ordre rationnel
est-il Dieu ou a-t-il été institué par Dieu ? — maisalors qu’est-ce que Dieu ?
et n’allons-nous pas retomber dans les difficultés d’un créationisme anthropo-
morphique ?

La distinction de Pordre rationnel et de Dieu qui Pinstitue se justifierait-elle
par des considérations tirées du domaine esthétique et du domaine moral,
en tant que dépassant la nature inorganique et aussi Pordre vital ? — Mais
prenons garde de ne pas déplacer la question: il s’agit d’un Dieu transrationnel
et non pas seulement transvital ou transmaturel. Affirmerons-nous que Pordre
du beau et 'ordre moral sont en dehors de la raison, soustraites a sa législa-
tion ? Cournot lui-méme nous dira qu’il n’en est rien. I1 écrit en effet ceci:
supposons que lon abstraie par la pensée tous les sentiments accessoires et
variables qui s’unissent au gofit individuel ou a la perception du beau, que
restera-t-il aprés cette épuration ? — Une faculté de la pure raison, une maniére
de juger et «de discerner dans les choses les rapports d’ordre, de convenance,
d’harmonie et d’unité » @), Ces éléments rationnels ne sont pas des éléments
secondaires, surajoutés par la raison réfléchissante a intuition esthétique ou
morale. Ils constituent la condition essentielle du beau et du bien. Ainsi

(1) Cité p. 297. — (2) Ouor. cité, p. 301. Changer surnaturellement au sens d’un
miracle, dira Cournot, c’est changer exira-légalement par une sorte de mesure révo-

lutionnaire (cité p. 297). — (3) Cité p. 298. — (4) Cité p. 208, cf. p. 258.



224 HENRI-L. MIEVILLE

P« ordre des choses » se manifeste a la raison non pas seulement comme une
nature ordonnée selon des lois de types divers (les divers déterminismes qui
correspondent aux divers degrés de prévisibilité), mais aussi dans ces arran-
gements que nous nommons beaux et dans cette exigence de notre morale
qui nous incite & mettre de Pharmonie dans notre vie.

Dés lors il devient manifeste que la notion cournotienne du transrationnel
contient une équivoque fondamentale, et il n’est pas malaisé, semble-t-il,
d’en déceler la cause. Ne se trouverait-elle pas dans ce résidu de réalisme non-
critique dont Cournot semble n’avoir pu se défaire complétement, non plus
que Kant, son grand prédécesseur ? Tantét en effet Pexpression «raison des
choses », « ordre rationnel » est prise par lui au sens large qui exclut qu’il puisse
y avoir aucune transcendance par rapport a cette réalité derniére. Tantét le
rationnel a un sens plus restreint ; il désigne certains éléments du réel (les
liaisons permanentes, Pordre légal) qui correspondent 4 ce que la raison dis-
cursive et raisonnante peut en saisir. La raison n’est plus alors que la faculté
d’abstraire et de concevoir le général. D’ou une double conséquence:
il y aura des sources de connaissance sans aucun rapport avec la raison et,
dans le réel, un transrationnel objectif, un Dieu au-dessus de Pordre rationnel
qu’il instaure a son gré par un «décret » de sa volonté (1),

Or il ne saurait y avoir de donné qui soit offert 4 la raison comme du dehors.
Nul donné ne peut étre pensé comme réel si ce n’est par le pouvoir de la
raison et conformément aux normes qui président a ses opérations et quien dé-
terminent les conditions de validité. Lorsqu’on croit pouvoir déroger a cette ré-
gle «pour suspendre passagérement les fonctions de la raison» (2), cette attitude
équivaut 4 un morcelage de la pensée et du réel, qui est incompatible avec
le réalisme critique. Sile réle de la raison est de chercher partout 4 saisir ’ordre
et I'unité, elle est impliquée dans toutes les fonctions de la pensée, dans la
perception comme dans le sens esthétique ou dans le sens moral, et elle Pest
aussi dans le sentiment religieux tant qu’il ne revétira pas de formes morbides.
Dés lors il ne saurait étre légitime de lui tailler dans le réel un compartiment
qui serait le sien exclusivement, alors que d’autres régions lui seraient refu-
sées et ne seraient ouvertes qu’a la pure intuition ou deviendraient, par
« révélation », accessibles 4 un acte de foi dont la raison n’aurait point a con-
naitre. Le transrationnel est partout, il est présent dans la moindre sensation,
comme dans les plus hautes intuitions esthétiques, morales ou mystiques,
ou il n’est nulle part. On peut Pidentifier avec ce que J.-]J. Gourd a appelé
Yincoordonnable, avec ce quidoit étre pour que des coordinations, des relations
et liaisons de tout ordre soient possibles. Cet incoordonnable absolu prend
tour a tour la forme existentielle et la forme normative ou fonctionnelle, et il est
est impossible de disjoindre ces deux manifestations de ’absolu, car la pensée
n’est pas séparable de son objet, et lorsqu’elle s’efforce de prendre con-

(r) Cf. p. 298. — (2) Expression de Cournot, citée p. 37I.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 225

science de ses normes constitutives, elle découve I'inconditionné, Pincoordon-
nable 4 la racine de son étre.

Pour revenir au transrationalisme de Cournot, ’équivoque dont il est affecté
le fait osciller entre deux positions dont Pune tend a s’identifier avec le créatio-
nisme traditionnel et dont autre s’en éloigne sensiblement. Selon la pre-
miére, Dieu est distinct de Pordre rationnel objectif et il a institué par décret,
selon la seconde, il est cet ordre méme et la question de savoir §’il I’a institué-
n’a aucun sens, Or il nous semble que cette derniére position — qui n’est pas
d’ailleurs celle d’un rationalisme fermé — est la seule qui s’accorde avec
Pensemble de la philosophie cournotienne. La premiére, en posant la question
de Porigine de ordre rationnel, cherche une solution 4 un faux probléme, et,
chose curieuse, ce sont les profondes recherches de Cournot sur I’ordre ration-
nel, considéré comme la synthése du causal et du légal, qui nous permettent
de nous en rendre compte, Ce n’est pas sans raison que Cournot a voulu bannir
de sa philosophie «les problémes d’origine absolue » (1) ; selon la juste remar-
que de M. de la Harpe, ils s’évanouissent, lorsqu’on se place « dans la perspec-
tive de la philosophie cournotienne»; la coexistence, ou plus exactement,
Pimplication réciproque du «théorique et du cosmologique » — c’est-a-dire
de Pordre légal et de ’ordre causal — les exclut (2), Précisons encore et disons :
il est absurde de se demander par quelles lois s’explique la donnée de fait
(donnée initiale), et il est non moins absurde de se demander quelle cause on
peut assigner a Pexistence d’un ordre légal, car le « jeu » d’une cause suppose
déja Dexistence d’un ordre légal (qui permette d’attribuer telle ou telle fonc-
tion 4 une cause, etc.). L’ordre rationnel, parce qu’il est la donnée premiére,
parce qu’il est la synthése de Pordre causal et de Pordre légal, n’a pas de cause
en dehors de lui-méme. Lorsque, partant de I'idée du transrationnel, la
théologie cournotienne lui en préte une — ou parait lui en préter une en don-
nant un sens autre que métaphorique a 'idée que Dieu a institué 'ordre ration-
nel dont il est distinct — on est obligé de conclure que cette théologie contredit
aux idées fondamentales du systéme. La formule en question, si on veut en
rechercher la signification, ne peut étre qu'une expression imagée de cette
méme synthése du contingent et du logique qui caractérise notre pensée en
toutes ses démarches et qui est aussi la caractéristique de étre qu’elle cherche
a connaitre, de cet «ordre des choses» qui la dépasse et qui cependant la
soutient et ’anime.

Une remarque encore a ce sujet : « C’est», écrit Cournot, « dans la conscience
intime de son existence personnelle que 'homme trouve idée de durée et de la
coordination des choses dans le temps, idée que nulle disposition organique ne
peut avoir en soi la vertu de susciter » 3). Qu’est-ce 2 dire, sice n’est que « or-
dre des choses » — cette synthése de ordre causal et de Pordre légal — ne se
peut concevoir que comme la manifestation d’une pensée ? Le réalisme critique
rejoint alors I’idéalisme, mais non un idéalisme acosmique comme celui de

(*) Ouvr. cité, p. 254. — (2) Ouvr. cité, p. 255, 254. — (3) Cité p. 318.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. S. t. XXV (NO o1, 1937). 15



226 HENRI-L. MIEVILLE

Berkeley. La pensée qu’il découvre dans 'univers dépasse chacune de ses réa-
lisations temporelles puisqu’elle les relie selon un certain ordre, Elle les dé-
passe, mais sans que cette transcendance exclue Pimmanence, «Pétre de
Dieu n’étant plus concevable», selon la juste remarque de M. Parodi,
«comme séparé de I’étre des choses et de leur déroulement progressif » (¥,

Toute «séparation» radicale, tout dualisme qui congoit un au dela de
« Pordre des choses », un au dela de I’étre total, ressuscite infailliblement «les
problémes d’origine absolue» que Cournot se proposait d’écarter comme
étant de faux problémes. I1 faut alors se demander si la Création a une date
et pourquoi le Créateur crée un monde si lamentablement inférieur a lui-
méme ! Et c’est aussi la porte ouverte au miracle «coup d’Etat» dont le
sentiment religieux non plus que la raison ne peuvent se satisfaire.

Si nous avons formulé ces réserves sur le transrationnel, ce n’est pas, nous
le répétons, que cette notion soit fondamentale chez Cournot. Elle signifie
que Pimportance du phénomeéne religieux n’a pas échappé a ce grand esprit.
Ses réflexions sur ce probléme ont le mérite incontestable de dépasser les
limites d’un positivisme superficiel et d’un rationalisme étroit, mais elles
n’offrent pas autant de solidité et d’intérét — la remarque ne prétend pas étre
neuve — que celles qu’il a développées sur beaucoup d’autres questions.
Elles décélent un certain flottement dans sa pensée et ne paraissent guére
aptes a dissiper les confusions qui régnent dans un domaine ot le sentiment
volontiers s’interpose pour obliger la raison 4 se relacher de la sévérité de son
contréle. Répétons en terminant ce que nous avons dit ailleurs déja : la foi ne
commence pas ou finit la raison, car la raison, bien qu’elle ne soit pas le tout
de la pensée, ne finit nulle part ().

Henri-L. MIEVILLE.

NOTE

M. Miéville m’a trés aimablement soumis le texte de son article sur
Cournot et m’a pri¢ de formuler mes observations sur quelques-uns des
points discutés. Tel est I'objet de la note que voici.

En ce qui concerne le probléme spécial du rapport entre déterminisme et
hasard dans la philosophie de Cournot, il convient de ne pas oublier les ter-
mes dans lesquels il semble s’étre posé a Cournot (3). Celui-ci est & bien des
égards un disciple de Laplace® et part de la forme du déterminisme que

(v) Du Positivisme & I'ldéalisme. Paris, Vrin, 1930, p. 251. — (2) HeEnrI-L.
MieviLLe, Vers une Philosophie de I’ Esprit ou de la Totalité. Lausanne, Paris, 1937,
p. 88. — (3) Voir supra pages 219 et 220 et surtout la note 2 ; voir aussi notre
ouvrage p. 244-246. — (4) Voir notre ouvrage p. 109 et 110.



LA PHILOSOPHIE DE COURNOT 227

nous avons précisément qualifié de «laplacien». Cournot veut montrer que
méme cette forme exacte et rigoureuse du déterminisme comporte des li-
mites : celles-ci apparaissent dans les constantes que stipule la solution des
équations différentielles du premier et du second ordre dont on se sert pour
expliquer les phénomeénes, ainsi que dans les fameuses conditions de stabilité
du systéme planétaire. Donc, méme dans ce cas privilégié, le déterminisme
qualifié d’absolu implique des données de fait contingentes. D’ou linterven-
tion de la théorie probabiliste. Quant au probléme des conditions méta-
physiques résultant de cet assemblage, dont M. Miéville a analysé certains
aspects avec sagacité, Cournot ne s’en est pas occupé (1), Nous le répétons
ici: Cournot est d’instinct hostile 4 la méthode axiomatique ; il demeure
toujours in mediis rebus. Cest a la fois une source de force et de faiblesse
dans sa philosophie.

En ce qui concerne la trés pénétrante critique que M. Miéville fait de la
théologie et du transrationalisme de Cournot, rappelons seulement une
impression trés forte que nous avons toujours éprouvée en étudiant cet
aspect de sa pensée. Il ne faut pas oublier que Cournot fut un haut fonction-
naire sous la monarchie de Juillet et sous le Second Empire ; il a toujours eu
grand soin de ne point tomber sous l’accusation d’hérésie, il a toujours tenu
a rester fidéle a Porthodoxie catholique. Les croyances religieuses de Cournot
sont un mélange trés curieux de diplomatie et de sincérité; ce qui nous
a €té dit a ce sujet par MM. Bergson et Lalande (aprés la publication de notre
ouvrage) n’a fait que nous confirmer dans cette impression. Cependant une
étude attentive de son ceuvre nous a conduit aux conclusions auxquelles
nous avons tenu a donner la forme trés nuancée qu’elles ont prises dans la
partie de notre étude intitulée : Perspectives derniéres, essentiellement con-
sacrée au probléme de la sincérité de Cournot.

Quant aux idées proprement dites, nous dirons de fagon trés bréve qu’elles
se développent sur deux plans, sur celui du supranaturalisme théologique
d’une part et sur celui d’un rationalisme élargi d’autre part. Le défaut de
cohérence est évident ; du reste quel penseur, si génial qu’il soit, atteint-il 4 la
cohérence parfaite ? Cette « duplicité » chez les grands philosophes est sou-
vent la rangon d’un dogmatisme religieux qui se fait oppresseur en raison
méme de la pauvreté de son contenu : pauvreté religieuse et absence de
véritable sérieux et de probité intellectuelle ! Mais nous avons cru trouver
dans I’idée du « transrationnel » comme une sorte de tentative, tardive il est
vrai, d’assimiler le sentiment religieux a une raison élargie sans tomber dans
les incohérences du suprarationalisme ou dans les piéges redoutables de
Pirrationalisme, érigé en systéme. Ce n’est toutefois qu’une indication que,
pour I’heure, nous ne saurions dépasser.

Sur le fond du débat nous souscrivons aux critiques de M. Miéville et nous

(1) Voir notre ouvrage Ch, XI, § 4.



228 HENRI-L. MIEVILLE

tenons a dire ici avec quelle sympathie reconnaissante nous avons lu les idées
qu’il développe dans son récent ouvrage : Vers une philosophie de IEsprit.
Sur tout I’essentiel, nous sommes tellement d’accord avec lui que nous avons
grand’peine a dissocier sa pensée de la nétre. Sa critique de la théologie du
grand probabiliste que fut Cournot ne fait que reprendre et développer ce
qu’il a dit dans cet ouvrage que nous tenons non seulement pour un livre
profond, mais pour « une bonne action »,

J. o 1a HARPE.



	La philosophie de Cournot : de la raison et de l'ordre des choses, du transrationnel

