Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1937)

Heft: 103

Artikel: Quelgues remarques sur les conditions métaphysiques du
fonctionalisme

Autor: Burnier, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES REMARQUES SUR LES CONDITIONS
METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME

Il convient de préciser en quelques mots ce que nous entendons par
fonctionalisme en métaphysique et de définir le réle qu’il doit
jouer dans la pensée philosophique. Le fonctionalisme n’est pas un
systéme visant a donner une explication immédiate du réel et a
apporter une solution aux différents problemes qui s’offrent a la
pensée. Il est principalement une méthode d’investigation dont le
but est de déterminer la position des problémes eux-mémes, non
leur solution. La question qu’il se posera est la suivante : devant la
manifestation de P’étre, comment arriver a déterminer les rapports
fonctionnels que soutiennent les différents aspects du réel, entre
eux d’abord, et ensuite avec ’ensemble de la manifestation a laquelle
ils appartiennent ! Le fonctionalisme part donc d’une hypothese
suggérée par expérience de Phistoire de la philosophie. Celle-ci nous
montre les difficultés, les contradictions et les échecs encourus par
les systémes qui ont voulu considérer le probléme de I’étre, le pro-
bléme de la connaissance et le probléme moral comme positifs, c’est-
a-dire se proposant a la pensée sous une forme immédiatement objec-
tive et lui offrant aussit6t la possibilité de rechercher leur solution.
Le fonctionalisme affirme a son point de départ la nécessité de
s’occuper de la donnée des problémes avant de vouloir leur apporter
une solution. Cette donnée ne pourra étre formulée de maniére satis-
faisante qu’en établissant l'interdépendance et l'interdétermination
des différents aspects du réel, car c’est dans la valeur et la nature de

NB. Cette étude a été présentée au groupe lausannois de la Société romande
de Philosophie, en novembre 1935.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t. Xxv (N°® 103, 1937). 7



98 ANDRE BURNIER

ces rapports que se cache le secret de la vraie position des problemes
philosophiques.

Deux questions se posent alors a nous. Premitrement, cette méthode
spéculative se justifie-t-elle ? Est-il vrai que la manifestation de P’étre
nous apparaisse sous une forme non positive, mais fonctionnelle, exi-
geant que nous établissions avant toute chose les rapports que sou-
tiennent entre eux les différents aspects du réel, si nous voulons poser,
sous leur véritable jour et dans leurs termes exacts, les problémes
qu’ils renferment ? Peut-il y avoir une conception métaphysique de
la manifestation de Pétre qui permette 'd’édifier un fonctionalisme
dont les diverses activités ne solent pas le jeu habile d’un mécanisme
subtil, mais qui épuisent vraiment le réel dans toute sa diversité ?
Quelle métaphysique postule le fonctionalisme ? Ou, pour poser
la question moins brutalement, le fonctionalisme peut-il trouver
une métaphysique qui lui assure le fondement indispensable dont
il a besoin ? Et & quelles conditions la manifestation de I’étre peut-
elle a la fois satisfaire le fonctionalisme et répondre aux exigences
métaphysiques d’embrassement total et cohérent du réel qu'implique
tout systeme d’explication de celui-ci ?

Il est inutile de dire que notre propos n’est point ici de répondre
a cette question ! Nous voudrions simplement contribuer a la poser
non seulement sous la forme sommaire ou nous venons de le faire,
mais en en dégageant quelques-uns des aspects qui nous ont paru les
plus importants. C’est ’objet méme de notre travail.

Mais, avant de l’entreprendre, une séconde question se pose a
nous, celle de Topportunité de notre démarche. Est-elle utile ?
Mérite-t-elle qu’on la prenne en considération et qu’on la poursuive ?
Le fonctionalisme représente-t-il vraiment une expérience assez
intéressante, pour qu’on prenne la peine d’examiner quel fondement
métaphysique il est possible de lui trouver ? Je pense que oui et je
suis convaincu que c’est la seule recherche qui s’impose a nous, car
elle est la conséquence des échecs constatés du dogmatisme, c’est-a-
dire de tous les essais qu’on a tentés pour considérer les probleémes
philosophiques comme directement objectifs. Force nous est de
voir maintenant §’il n’y a pas lieu de considérer les données elles-
mémes de la réalité sous une autre forme que celle choisie par le
dogmatisme. En effet, ce ne sont pas les obstacles que le fonctio-
nalisme rencontre sur sa route qui diminuent le moins du monde
Pimpuissance du dogmatisme a déméler ’écheveau des problemes !



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME g9

Dans tous les domaines, en science, en théologie, en philosophie,
les systemes dogmatiques ont fait régner, sous le signe de Parbitraire,
la division des esprits et ont substitué a la recherche de la vérité
Paffirmation d’une vérité ou d’un systéme. Si Pesprit qui anime le
dogmatisme est encore loin d’étre éteint chez nos contemporains, il
faut pourtant affirmer qu’il a donné des preuves suffisantes de sa
stérilité et du danger de ses méthodes pour que nous soyons auto-
risés a lui retirer notre confiance. ,

De la théologie a la morale, de la métaphysique-a la science,
partout ou le dogmatisme s’est manifesté, son action a été paraly-
sante ; il a arrété la pensée dans sa marche pour Penfermer dans
d’étroites formules impératives ; il a divisé les esprits et les a dressés
les uns contre les autres, car, faute de pouvoir assurer une vérité
vraiment une, le dogmatisme, autoritaire et intransigeant, a affirmé,
avec autant d’esprit de systéme, chacune des pseudo-vérités abso-
lues proposées au nom d’une perspective particulitre de la réalité:
matérialisme et idéalisme; transcendantisme et immanentisme ;
déterminisme et libre-arbitre; créationisme et évolutionisme, etc.
Que P’on pense, par exemple, au réquisitoire qu’a dressé bien souvent
M. Brunschvicg contre les méfaits du dogmatisme dans P’évolution
de la science. Durant tout le moyen 4ge, la pensée scientifique s’est
trouvée arrétée dans sa marche par les dogmes de la physique
d’Aristote. N’est-ce pas encore le dogmatisme qui a entravé I’essor
de la biologie au siécle dernier et retardé la marche de ’évolutionisme
par lintransigeance du créationisme de Cuvier ? Et n’a-t-il pas fallu,
a la fin de ce méme siécle, que des hommes comme Boutroux, Lache-
lier et d’autres fissent sauter les cadres étroits du dogmatisme maté-
rialiste ou se consumait la pensée scientifique ? Dans tous les domai-
nes de la science qui exigent la libre recherche de P'intelligence et pos-
tulent la méthode d’hypothese et de libre vérification, le dogmatisme
a cherché a imposer un conformisme doctrinaire a des theses formu-
lées a priori que ni lintelligence ni Pexpérience ne sont admises a
vérifier. Ces theéses sont la négation méme de I’esprit scientifique dans
son activité créatrice et dans son effort vers 1’établissement de la
vérité. Toute valeur propre est enlevée a la science qui devient l'orga-
nisatrice plus ou moins ingénieuse d’un credo.

Ce mépris du dogmatisme a I’égard des exigences de la science et
des caracteres originaux de son activité, nous le retrouvons tout
aussi entier et nocif dans Pactivité réflexive de la pensée métaphy-



100 ANDRE BURNIER

sique et morale. Ici encore on fait violence aux droits les plus 1égi-
times de cette activité, ici encore on se refuse a respecter sa méthode,
on fait bon marché de ses critéres. Sans cesse on pose une solution et
on formule le probléme aprés coup ; sans cesse on affirme avant méme
d’avoir interrogé ; on refuse toute vérification au nom d’une autorité
que la pensée elle-méme ne peut accepter qu’en la subissant. Rien,
si on veut bien y réfléchir, n’est plus contraire a Pesprit de recherche
de la vérité que Pesprit dogmatique, puisqu’il transforme d’emblée
la libre activité de pensée que nous trouvons inscrite en nous en une
simple machine enregistreuse d’une organisation du réel préparée
a Pavance et reconnue a priori comme indubitablement vraie. Clest
le principe actif méme de la pensée qui se trouve compromis sans
raison valable.

Nous savons d’ailleurs que tout systéme, si éclectique qu’il puisse
étre dans le choix de ses critéres, si prudent qu’il puisse paraitre dans
ses affirmations, peut devenir un jour la proie de ’esprit dogmatique.
Celui-ci représente un danger permanent qui guette 'activité de la
pensée et menace a chaque instant de ’anéantir. Il a, chez I’homme,
ses causes psychologiques et intellectuelles ; il est une forme de ’or-
gueil, de la paresse, de Pincompréhension et de la faiblesse de notre
esprit. Le dogmatisme ne sévit pas seulement dans les systémes qui
le regoivent d’emblée et s’en font les champions, mais encore dans
ceux qui semblent s’en étre méfiés et qui ont eu souci de 'éviter: tels
le criticisme de Kant, le volontarisme de Nietzsche et méme de nos
jours, par certains aspects, 'idéalisme de M. Brunschvicg !

Nous avons signalé tout a I'heure le vice fondamental du dogma-
tisme : sa complaisance aux défauts humains, trop humains, et son
désir de répondre malgré tout a Paspiration de ’homme vers la
certitude et vers la vérité. Je pense que si l'on arrive a en démonter
ainsi le mécanisme psychologique, le danger que présente le dogma-
tisme s’atténue. Je ne veux pas dire qu’il disparaisse (ce serait notre
perte que de le croire !), mais tout au moins sommes-nous avertis. Et
surtout on peut ainsi mesurer la fragilit¢é du dogmatisme et son
impuissance a diriger fidtlement notre esprit en constatant I'insufhi-
sance méme de ses moyens et sa perpétuclle dérobade devant les
tiches de la pensée humaine.

Sans doute semble-t-il répondre sans effort et de maniere stire a la
question que tout philosophe se pose: comment assurer un fonde-
ment métaphysique satisfaisant aux diverses activités de pensée que



LES CONDITIONS METAPHY SIQUES DU FONCTIONALISME 101

nous voyons s’exercer au sein du réel ? Cest méme sa caractéristique
d’affirmer d’abord une cause et un principe initial, et d’y conformer
ensuite ’effet. Voyons plutét. Il affirme : le monde est idée, le monde
est matiére, le monde est sensation, le monde est volonté, le monde est
raison, et les problémes que posent ensuite la constatation des phé-
nomenes moraux, esthétiques ou de connaissance, n’ont plus qu’a se
conformer a cette représentation métaphysique du monde et a trou-
ver une solution qui soit en harmonie avec elle. Seulement cette belle
assurance, cette tranquille certitude s’achetent au prix d’une défor-
mation, d’une mutilation, voire méme d’une suppression pure et
simple des activités de la pensée. On a — et c’est toujours le résultat
du dogmatisme — prétendu donner satisfaction a la pensée en la
muselant; on a rendu compte de la réalité en la vidant, d’un seul coup,
de toute sa vie et de toute son activité. Celui qui veut capturer un
animal ne va pas le tuer d’abord pour le dépecer ensuite a sa guise : il
voudra s’en emparer et le garder vivant en lui laissant une liberté de
mouvements aussi compléte qu’il le pourra. Et nous de méme, que
ferons-nous d’une réalité mise en formules claires, expliquée préten-
dument dans tout son mécanisme, mais dans laquelle nous ne retrou-
verions plus la liberté d’activité, le constant renouvellement des forces
et I’effort a se dépasser toujours soi-méme, qui définissent pourtant la
réalité présente a nos yeux et a notre esprit ? On a renversé les ter-
mes du probléme et mis la fin au commencement ; c’est dans le res-
pect absolu de la diversité de nos activités qu’il faut commencer
toute enquéte. Nous chercherons, sans rien vouloir simplifier ni
supprimer, quel fondement métaphysique dernier peut donner a celles-
ciun sens et déterminer le but de la réalité et le rythme selon lequel
elle se développe sous nos yeux. Nous n’avons que faire d’une méta-
physique qui a cherché trop longtemps a se constituer pour elle seule,
en dehors de la science, de Iépistémologie et de la morale, préten-
dant pouvoir arriver par une spéculation autonome a une vérité
fondamentale qu’clle imposerait ensuite d’autorité aux activités de
Pesprit qu’elle n’aurait point consulté.

Cependant, avant de passer a I’étude du fonctionalisme, je voudrais
préciser le sens de mon réquisitoire contre le dogmatisme. I1faut dis-
tinguer, comme I’a fort justement remarqué M. Reymond, lors de la
discussion de ce travail & la Société romande de philosophie, entre
Pesprit dogmatique et lactivité systématique de la pensée. Clest a
Pesprit dogmatique que j’en ai et c’est lui seul que j’attaque ici.



102 ANDRE BURNIER

En effet, la pensée a besoin d’affirmer ; elle ne peut constamment
suspendre son jugement, elle a le devoir d’essayer de formuler la
vérité qu’elle juge posséder dans un systeme cohérent d’explication
du réel. Ce faisant, la pensée systématique non seulement a obéi a
un besoin légitime de notre activité réflexive, mais elle a encore rendu
de grands services a notre effort vers la découverte de la vérité. Sous
le signe du rationalisme, du spiritualisme ou du matérialisme, la
pensée systématique nous a montré en autant d’« expériences » I'im-
portance, la valeur et aussi les limites des principes dont elle s’est
servie pour établir une explication du réel.

Mais, poﬁr étre utile et féconde, il faut que Pactivité systématique
de la pensée se garde de Pesprit dogmatique: les systémes qu’elle
propose, elle doit les proposer comme des hypotheses soumises a la
régle du plus ample informé et de la vérification expérimentale. Des
Pinstant ou elle pose les divers systémes comme absolus, intangibles
et seuls valables, elle est frappée de stérilité et devient la dangereuse
ennemie que nous avons signalée.

En résumé, toute activité de la pensée, méme systématique, est a
rejeter qui ne tient pas compte d’une transformation possible des
problémes qui P'occupent par la découverte de nouvelles relations
entre les différents aspects du réel. Toute affirmation de la pensée
perd sa vertu, dans la mesure ou elle renie ’esprit de libre recherche
pour se laisser asservir par ’esprit dogmatique.

Il me semble donc bien que ’hypotheése d’une conception fonctio-
naliste de la réalité, comme hypothese de travail, est pleinement jus-
tifiée. L’impasse dans laquelle nous jette le dogmatisme nous force
a tourner nos regards ailleurs, a reprendre le probléme métaphysique
dans une autre perspective et a tenter, en partant d’une représenta-
tion de la réalité qui se présente a nous comme fonctionnelle, de voir
si nous arriverons a lui trouver un fondement métaphysique qui la
justifie et Pexplique. Mais cette voie a déja été ouverte ; les tenta-
tives pour dépasser le dogmatisme et la position traditionnelle du
probléme métaphysique ont déja vu le jour. Nous ne pouvons mieux
faire que de les examiner d’abord elles-mémes, car elles nous appor-
teront les premiers éléments de la recherche qui nous occupe. Elles
nous indiqueront ou est a reprendre et a continuer le travail de la
constitution d’une métaphysique fonctionaliste et I’examen de sa
possibilité ; en un mot, elles nous permettront de « faire le point ».



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 103

#*
* *

La premitre de ces tentatives que je voudrais examiner est celle
de M. Brunschvicg, car elle me parait, mieux que celle de M. Berg-
son que Nous Verrons ensuite, représenter un aboutissement naturel
de Peffort scientifique moderne, un essai de découvrir dans les hori-
zons ouverts par la science elle-méme un chemin menant au dela du
dogmatisme et assurant a la philosophie, en méme temps qu’un nou-
vel objet, de nouvelles méthodes d’investigation spéculative,

En outre, seul le systéme brunschvicgien est d’inspiration propre-
ment fonctionaliste ; les deux autres doctrines que nous-étudierons
— celle de M. Heidegger et celle de M. Bergson — ne relevent pas
du fonctionalisme, mais apportent des éléments précieux a la cons-
titution de celui-ci.

La métaphysique traditionnelle de la nature de 1’étre est abandon-
née par M. Brunschvicg pour un positivisme scientifique; aux mé-
thodes déductives succeédent celles de 1’analyse réflexive et d’une
synthese constructive qui ne doit jamais se refermer sur elle-méme.
On pourrait inscrire sur le fronton de I’édifice brunschvicgien cette
formule tirée de son livre La modalité du jugement : « La connaissance
constitue un monde qui est pour nous le monde: au dela il n’y a
rien »@), Nous avons ici, me semble-t-il, I’affirmation capitale de
M. Brunschvicg concernant I’&tre, qui commande aussi bien son
positivisme que son idéalisme : c’est Iidentification de P’étre a 1’étre
connu.

Si maintenant nous prenons la peine d’analyser cette formule, de
voir ce qu’elle représente d’antérieurement admis et quelle lumigre
elle projette sur le champ de la réalité, nous verrons qu’elle apparait
comme la tentative que nous cherchions précisément et qui devait
s’essayer a dépasser le dogmatisme par une conception fonctiona-
liste de la réalité. M. Brunschvicg veut transformer en un point de
départ ce qu’on considérait comme un point d’arrivée, a partir
duquel il fallait remonter a Porigine et a la cause. La science, d’apres
lui, invite ’homme & construire Pintelligibilité du réel et non a la
retrouver comme une réalitéinscrite d’avance, dont notre monde serait
la conclusion et ’aboutissement. Ainsi, trés habilement, c’est au
positivisme que M. Brunschvicg fait appel pour écarter le spectre

(z) P. 2.



104 ANDRE BURNIER

du dogmatisme : tous les probleémes de la métaphysique tradition-
nelle sont retournés, comme portés d’arriere en avant. La pensée
abandonne définitivement le vieux mythe métaphysique d’aller
chercher une vérité, une réalité et un bien par deld notre monde,
dans le mystére d’une «chose en soi» étrangére a notre esprit et
transcendante a la réalité qui est la nétre. ,

Mais, pour que ce positivisme puisse légitimement se refuser a
chercher une cause transcendante au donné qui nous entoure, pour
qu’il puisse considérer notre monde comme un point de départ, il
faut que celui-ci puisse rendre compte de son existence sans la néces-
sité d’aucune réalité supérieure ou extérieure a lui; il faut que la
présence du monde extérieur ne nous force pas a sortir de nous-mémes
pour en chercher la cause et qu’ainsi le donné puisse étre pour nous
vraiment une base sur laquelle construire, non un résultat dont nous
nous demanderions toujours de quoi il est le résultat, d’ou il vient
et pourquoi nous le constatons.

En affirmant Pavénement de ’dge positiviste apres la déchéance de
P4ge métaphysique, Auguste Comte faisait encore du dogmatisme,
car il supprimait purement et simplement, sans justification, la
recherche spéculative du fondement métaphysique de la réalité dont
nous faisons partie. M. Brunschvicg leve la difficulté et pare au dan-
ger d’une affirmation gratuite, par Pidéalisme de son positivisme.
Comme il le dit dans PIntroduction a la vie de Pesprit : « La réalité
n’est pas une réalité absolument indépendante de ’esprit, une telle
réalité est une chimere... la réalité n’est donc pas ce qui s’oppose a
nous, mais ce qui se fonde en nous »), Autrement dit, notre monde
est idéal ; il est déja au point de départ le monde de Pesprit, « Pesprit
ne peut sortir de lui-méme, il ne donne que ce qu’il posséde, c’est en
lui-méme qu’il peut conférer Pexistence véritable, comme liée & son
existence propre »®). Tels sont, si Pon veut, les cadres dans lesquels
va se développer le fonctionalisme positiviste et idéaliste de
M. Brunschvicg. Une premiere limite est imposée a notre pensée
spéculative : elle ne peut ni ne doit sortir du monde idéal pergu en
nous par lesprit, car c’est le monde réel. Or ce monde est hétéro-
géne ; il est affirmation du divers et du multiple par opposition a
Pun et a Pidentique. Et Pactivité de ’esprit est constituée précisé-
ment par cette activité unificatrice qui fait passer le multiple a I'un,

(1) P. 59. — (2) Zbid.



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 105

Phétérogeéne a 'homogene. C’est 1a le travail de la science ; et comme
nous ne pouvons jamais saisir Pactivité de Pesprit en dehors de ses
applications, c’est dans le sillage de la science que la philosophie pour-
suivra sa course, c’est dans la réflexion sur les résultats de la science
qu’elle parviendra a comprendre le secret de Pactivité de Desprit,
c’est-a-dire la relation fonctionnelle entre Pextériorité et I'intériorité,
entre le divers et I'identique. Cette activité de connaissance contient
en elle la totalité de la vie de Vesprit, «elle est la vie méme de Pes-
prit »@; au deld de cette fonction il n’y a rien a pénétrer, car pour
nous toute réalité s’épuise dans Pactivité de connaissance de Pesprit.
Il n’y a plus rien a chercher ni a comprendre pour le philosophe,
une fois qu’il a saisi la maniére dont le savant a vérifié ses conclu-
sions : la réflexion sur les mathématiques, qui sont la plus haute et
la plus parfaite expression du travail d’intelligibilité de Vesprit, re-
présente Pobjet et la fin de toute spéculation métaphysique, comme
le dit M. Brunschvicg lui-méme dans les Etapes de la philosophie
mathématique®) ; pour le citer encore : « Vérité signifie intelligibi-
lité »G),

Comme nous le disions au début, ’étre se réduit a 1’étre connu,
et la vérité elle-méme, loin d’étre un but auquel tendre, une adéqua-
tion préexistente des choses a Pesprit que la pensée n’aurait qu’a
retrouver, devient la création perpétuelle de P’esprit, la vie méme de
Pesprit : « Notre idée de la vérité », nous dit M. Brunschvicg, «suit
dans ses contours imprévisibles, dans sa précision sévere, la constitu-
tion d’un univers toujours plus complexe et plus subtil, 2 mesure que
le savant, au contact d’une expérience toujours plus minutieusement
interrogée, exerce les vertus de scrupule et d’humilité, ot nous recon-
naissons les caractéristiques de Phomo sapiens» @),

Il n’y a donc aucune dialectique métaphysique possible ; il est
inutile et vain de prétendre vouloir déduire Pesprit, comme ’ont fait
les idéalistes post-kantiens et en France Lachelier. Nous n’avons pas
a sortir Pactivité de Pesprit de son cadre positiviste, de sa fonction
d’intégration toujours plus grande du multiple et du divers dans I'un
et Iidentique et cette activité est infinie ; sans cesse ’esprit par le jeu
des combinaisons et des substitutions remplaceles touts les uns par
les autres et les résout en éléments identiques. « La science, issue
tout entiere de l'activité de Desprit, n’a pas d’autres bornes a son

(1) Introd. a la vie de Uespriz, p. 91. — (2) P. 563 s. — (3) Introd. @ la vie de
Pesprit, p. 87. — (4) De la connaissance de soi, p. 157.



106 ANDRE BURNIER

développement que les bornes mémes de Iesprit(®... EtPesprit se sert
toujours du mouvement pour aller plus loin. Il n’y a pas de tout ab-
solu en qui s’épuise notre faculté de combinaison, mais P’addition qui
a engendré tel ou tel tout déterminé peut se poursuivre au dela de ce
tout »(@),

Ainsi le fonctionalisme de M. Brunschvicg ne se referme jamais
sur lui-méme ; il reste toujours ouvert a imprévisible et inépuisable
activité de Pesprit au sein du réel. On ne peut que reconnaitre, au
moment méme ol on se propose de attaquer et d’en signaler Iinsuf-
fisance, extraordinaire subtilité et ’admirable intelligence de ce
systéme. Il semble au premier abord que toutes les places en sont
prudemment et victorieusement gardées. Positivisme et idéalisme se
relaient dans leur role de défenseurs de ce fonctionalisme intellec-
tualiste.

Mais c’est dans la subtilité méme du systéme qu’il faut en chercher
le défaut. Si on attaque le positivisme de M. Brunschvicg, si on lui
demande raison de l’existence du réel, du réle et de la valeur de
Pexpérience, il appelle 1’idéalisme a ’aide; il échappe au danger
d’un empirisme dogmatique qui nous imposerait de subir passivement
la présence du monde en nous interdisant de nous demander d’ou il
vient et'ou il va. Le monde pour M. Brunschvicg est le produit cons-
tant de Pactivité de Pesprit auquel nous participons.

Lorsqu’on attaque son idéalisme en le priant de nous expliquer ce
qu’est cette raison impersonnelle et toute-puissante qu’exprime selon
lui la science, si on linterroge sur le sens, Porigine et la nature de
cette activité intellectuelle, pure relation au dela de tout sujet et de
tout objet réels, dénuée, semble-t-il, de toute finalité, il se retranche
derriére le positivisme : nous n’avons pas a sortir de cette réalité qui
est la nétre, a pénétrer le fait de la connaissance qui est mystérieux
pour lintelligence méme qui connait. « La conscience porte sur les
produits de la pensée, non sur la production, qui est la pensée
méme »3),

Or, c’est précisément, & mon sens, dans I'ingéniosité de ce jeu de
bascule que réside le vice du systéme. Si nous posons maintenant la
question qui fait ’objet de ce travail : le fonctionalisme brunschvic-
gien peut-il tout a la fois fournir un fondement métaphysique qui le
justifie et exprimer dans ’activité de compréhension pure de Pesprit

() Introd. é la vie de Pesprit, p. 64. — (2) 1bid., p. 65. — (3) Modalité du juge-
ment, p. 102.



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 107

la totalité de la réalité que nous percevons, nous sommes obligés de
répondre négativement.

Tout d’abord, au point de vue du fondement métaphysique du
systéme, il y a une évidente pétition de principe. Non seulement
idéalisme et positivisme se relaient pour soutenir le fonctionalisme,
mais encore ils ne sont établis que 'un par Pautre, ils se fondent
réciproquement I'un Pautre dans le temps méme ou ils devraient
pouvoir se préter mutuelle assistance en étant diiment fondés I'un
indépendamment de P’autre. Voyons plutét : c’est grice au positi-
visme, qui interdit toute spéculation au dela de la réalité, que I'idéa-
lisme de M. Brunschvicg peut écarter les questions indiscrétes sur
les origines, la nature et les fins de celle-ci ; son existence est garantie
par le positivisme. Mais celui-ci est-il dfiment établi ? Peut-il vrai-
ment fournir a I'idéalisme D’assistance que celui-ci réclame de lui ?
Non pas, car il doit faire lui-méme appel & 'idéalisme pour justifier
son bien-fondé. En effet, c’est grice au caractére idéal de la réalité
dans laquelle nous vivons que le positivisme échappe au dogmatisme
et peut répudier la spéculation métaphysique sur tout autre objet
que le donné fourni par Pesprit.

Ainsi le fonctionalisme de M. Brunschvicg, quelle que soit ’habi-
leté de son idéalisme positiviste, encourt légitimement le reproche
de ne pas trouver un fondement métaphysique stable et sfir, mais
d’étre au contraire condamné a un perpétuel mouvement de balancier
entre deux poéles, sans qu’il puisse jamais se poser a terre ni se fixer
au ciel @),

Mais peut-étre faut-il chercher la cause de cette insuffisance mé-
taphysique dans la nature méme que M. Brunschvicg a conférée au
fonctionalisme. En ramenant celui-ci a 'unique fonction de la com-
préhension et 4 la seule activité d’unification du réel, M. Brunschvicg
me semble avoir appauvri la réalité, ’avoir en quelque sorte desséchée
et privée d’une grande partie de ses forces vives. La fonction de la

() Au mouvement de bascule que nous semblent opérer le positivisme et I'idéa-
lisme de M. Brunschvicg, on pourrait ajouter celui que contient le donné initial de
sa métaphysique et auquel M. Henri-L. Miéville m’a rendu attentif. En effet,
M. Brunschvicg semble se tenir 4 mi-distance d’un idéalisme et d’un réalisme méta-
physique. Le donné, tel qu’il nous le présente, appartient a la fois a D'esprit qui le
pose et aux objets constituant le multiple et le divers auquel I'esprit doit appliquer
sa fonction unificatrice. La réalité est-elle en définitive objective a I'esprit qui I'uni-
fie ou est-elle tout entiére constituée par lui ? Voila ce qui n’apparait jamais claire-
ment dans la pensée de M. Brunschvicg.



108 ANDRE BURNIER

compréhension sort chez M. Brunschvicg de ses cadres légitimes ; elle
envahit la morale et, sans le vouloir, détruit avec la finalité la liberté.
En effet, pour lui, la morale est sur le plan pratique la méme recherche
d’ordre, d’universalité et de réduction a 'unité que celle de Pintel-
ligence sur le plan théorique. Mais qui ne voit que cette analogie se
fait au profit de lintelligence et au détriment des valeurs morales ?
Si on ne laisse plus a la morale d’activité propre, réellement indépen-
dante, non dans le domaine de la conduite ou elle s’exerce, mais
dans le but qu’elle poursuit ; si, autrement dit, on ramene la conduite
de la vie et la compréhension de I’étre & une commune mesure, le
probléeme du bien et du mal, comme probléme original et propre, dis-
parait et vient tout entier se résoudre dans celui de la vérité, dont il
est une simple application. Or, a ce moment-la, il n’y a plus de
liberté possible, car la raison d’étre méme de la liberté disparait.
Je sais que M. Brunschvicg place cette liberté dans P'infinie fécondité
de Pesprit, qui combine et substitue «librement », dit-il, les éléments
de la réalité pour les ramener a I'unité. Mais cette liberté ne s’exerce
que dans les moyens dont use Pesprit pour remplir sa mission et
n’existe que grice a P'infinité des ressources dont celui-ci dispose ;
aussi ne correspond-elle ni A notre sentiment de la liberté ni au pro-
bléme que ce dernier nous pose, lorsqu’on le constate dans la réalité
morale. Dans ce cas, en effet, ce sentiment suppose une volonté et
une fin ; la liberté représente alors, non Pinfinité des combinaisons
pour réaliser Pintelligibilité du monde, mais elle est la marque que
« par dela», et non «a Pintéricur » de P’activité de compréhension,
se pose pour nous le probléme des valeurs, de la capacité que nous
avons ou que nous n’avons pas de conférer a la réalité un sens, de
déterminer pour elle une fin et d’y conformer notre conduite. Il me
semble qu’en ramenant la liberté a intérieur de Iactivité de compré-
hension, M. Brunschvicg I’a fait déchoir de son rang et lui a 6té sa
signification profonde.

De méme, en identifiant activité créatrice a ’activité de conscience,
en conférant a notre activité intellectuelle la totalité de la puissance
créatrice, 1l a singulierement diminué celle-ci. L’art n’est plus qu’une
introduction a la science, un premier pas vers le désintéressement et
Pabandon de Putilitarisme de 1’homo faber et de Vhomo religiosus,
un premier pas vers ’homo sapiens qui contemple les pures relations
intelligibles ; P’art n’est qu’une démarche de ’homme vers 'univer-
salisation et la réduction du divers a 'un. Mais n’est-ce pas la nier



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 109

le principe de la créativité ? Il semble que enrichissement qu’elle
apporte a ’homme ne peut étre un simple degré de la compréhension
du réel, mais un enrichissement véritable, tel, entendons-nous, qu’il
ajoute a la réalité elle-méme, qu’il agrandit et P’éleve, non qu’il la
prépare seulement a mieux recevoir lactivité intellectuelle. Ici
encore, me semble-t-il, comme pour la liberté, en confinant Pacti-
vité créatrice a Pintérieur de Pactivité intellectuelle, M. Brunschvicg
a pris ce qui n’est qu’un aspect de la créativité pour la totalité de
celle-ci. Il me parait évident qu’on ne peut impunément ramener
Pactivité unificatrice et Dactivité créatrice a une seule et méme
activité ; non qu’elles soient le moins du monde antagonistes —
elles présentent méme des liens intimes — mais elles expriment
deux aspects de notre réalité; il faut les respecter et voir com-
ment ils s’accordent, plutdét que de réaliser cette harmonie entre eux
en les assimilant 'un & Pautre au profit de 'un d’eux seulement.

Enfin Pactivité de compréhension elle-méme reste chez M. Brun-
schvicg assez mystérieuse. Son idéalisme de la raison impersonnelle
toute puissante ne parvient pas & donner A notre activité intellec-
tuelle un sens satisfaisant. A quelle fin tend en définitive ce perpétuel
établissement de rapports d’unification et d’identification de I’esprit ?
Je sais que M. Brunschvicg par son positivisme éludera la question
en disant qu’elle ne nous concerne pas. Et pourtant les problémes
classiques de D'interprétation de la science, de la signification objec-
tive de la connaissance disparaitraient-ils vraiment du fait qu’on
aurait, avec autant de précision et d’admirable perspicacité, montré
le mécanisme de Pintelligence et le processus de son activité ? Ici
encore il me semble que non. M. Brunschvicg, aprés avoir tenté de
réduire la réalité tout entidre 4 une activité de compréhension,
n’aurait pas encore assez fait, méme s’il avait réussi ce tour de
force ;il lui faudrait non seulement nous démontrer le fonctionnement
de cette activité, mais nous en dire le sens et la portée. Nous ne
croyons pas que le philosophe puisse se dérober a cette supréme
question ; nous ne croyons pas qu’il dépasse ici témérairement les
cadres imposés par le positivisme, mais que c’est ce dernier au con-
traire qui s’avere dépassé par P’activité de la pensée, car il est inca-
pable de répondre a4 une question que Desprit humain pose légiti-
mement.

Cependant, si le fonctionalisme idéaliste et positiviste de
M. Brunschvicg ne peut nous contenter, pour les raisons que nous



110 ANDRE BURNIER

avons essayé d’exposer, néanmoins il nous apporte autre chose qu’un
résultat négatif. Tout d’abord nous ne pouvons que nous rallier a
ce que nous appellerions Pinspiration de cette philosophie, a la ten-
tative qu’elle représente de dépasser le dogmatisme, d’affranchir la
pensée de toutes les entraves que les credo de la vieille métaphysique
prétendaient lui imposer. En mettant en valeur, comme il I’a fait,
P’admirable fécondité et infinie richesse de activité de compréhen-
sion au sein du réel, M. Brunschvicg a contribué, je pense, plus
qu’aucun autre a défendre les droits imprescriptibles de la pensée a
Pindépendance et a la libre recherche. Il P’a fait de la meilleure
maniere, il a consacré ce droit de la seule fagon valable : en montrant
que la pensée le méritait, en étalant ses prodigieuses ressources et
son inépuisable productivité. Apreés lui, menacer encore de soumettre
la science et P’activité intellectuelle 4 une autorité étroite de dogmes
et de principes a priori ne peut plus soulever que la dérision. Aussi
M. Brunschvicg n’a-t-il pas tort, lorsqu’il prétend étre a ’heure ac-
tuelle le meilleur défenseur de ’autonomie et des prérogatives de la
pensée.

Mais cette philosophie ne représente pas seulement une valeur his-
torique et actuelle ; elle est encore un apport trés certain a notre
recherche, car, si nous reprochons 4 M. Brunschvicg d’avoir voulu
embrasser la réalité tout entiére dans activité intellectuelle, nous ne
pouvons que lui étre reconnaissant de nous avoir rendu attentif a
I'importance capitale de activité de conscience dans le sein de la
réalité. I1 a définitivement mis en lumiére et incontestablement établi
le role et la fonction essentielle de cette activité dans notre r#alité
et nous ne saurions désormais donner notre adhésion a un systeme
qui la prétérite.

C’est pourtant bien ce qui se produit, lorsqu’on examine le mouve-
ment existentialiste dont nous voudrions parler maintenant. Nous
groupons les réflexions suivantes autour de la pensée de M. Hei-
degger, un des plus authentiques représentants de ce mouvement ;
lui aussi, il nous apporte dans notre recherche un élément précieux,
ignoré de M. Brunschwicg, de méme qu’il semble ignorer I’élément
mis en lumiere par I’idéalisme contemporain frangais.



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 111

Touteffort de M.Brunschvicgportait surle probléemedela véritéet de
la connaissance. Fidele ala méthode cartésienne, M. Brunschvicg pen-
sait qu’on ne pouvait aborderle probléme de ’&tre, sans aborder d’abord
celui de la pensée et de son activité de connaitre : cogito ergo sum,c’est
Paffirmation de la pensée qui nous donne acces au domaine de étre.
Chez M. Heidegger, ’accent est mis sur le sum ; on pourrait presque
retourner affirmation de Descartes : sum, ergo cogito. La pensée, en
effet, et la connaissance ne sont que des fonctions de Iétre.

Qu’est-ce que DPétre ? Telle est la premitre question que pose
M. Heidegger. Et il ne va pas la résoudre selon I'ontologie classique
qui part de I’étre donné a la conscience, qui analyseun concept, regoit
ce qui lui est conforme et écarte ce qui lui est contraire. Il faut pren-
dre Pétre dans son donné primitif antérieur a la conscience. Il y a
chez M. Heidegger un effort pour se concentrer sur le probléme qui
nous paraissait étre laissé dans Pombre par M. Brunschvicg : quelle
réalité métaphysique recouvre notre monde ? En dehors ou par dela
notre activité de connaissance qui envahit tout 'univers de M. Brun-
schvicg, quel est précisément cet univers, se demande M. Heidegger.
Ainsi, Pexistentialisme s’efforce de mettre en lumiére un aspect nou-
veau de P’étre, celui de son pur accomplissement, celui, si on peut
ainsi s’exprimer, de achévement et de ’étalement de son existence.

Ce donné primitif de ’étre, M. Heidegger pense le trouver précisé-
ment dans Dexistence. Il part de I’existence humaine, I’étre humain
ayant en effet pour essence d’exister. C’est donc a Pexistence elle-
méme, prise comme donné essentiel et primordial de Pétre, que
M. Heidegger va appliquer son analyse phénoménologique®).

Remarquons d’abord que M. Heidegger passe sans autre de l’exis-
tence humaine a existence mondiale, a Pexistence comme telle, et
que le donné humain lui fournit toute la matiére de son analyse. Ily
a la, me semble-t-il, une premiere erreur, car rien ne nous dit que
Pexistence humaine épuise en elle toute nature quelconque d’exis-
tence ; rien ne nous dit méme que P’existence humaine soit un donné
primitif sur lequel on peut s’appuyer, sans se demander s’il ne reléve
pas d’une réalité supérieure qui en contient le secret. On voit d’em-
blée ici le danger qu’il y a & vouloir écarter toute démarche critique
de la pensée, toute recherche des conditions dans lesquelles nous
prenons conscience de notre existence. Si le primat de la pensée sur

(r) Voir G. GurvrrcH : Les tendances actuelles de la philosophic allemande, p. 207
a 234.



112 ANDRE BURNIER

’étre peut nous mener, comme chez M. Brunschvicg, 4 un appauvris-
sement de la réalité elle-méme, le primat de ’étre sur la connaissance
s’avere une aventure impossible qui exige, dés le départ, un acte de
foi arbitraire dans un donné qu’on pose comme immédiat sans rendre
compte de cette immédiateté.

Mais, en pénétrant plus avant dans Panalyse de M. Heidegger,
nous allons rencontrer plus de difficultés encore. Non seulement il
a prétendu étre & méme de poser le probléme de Pétre de maniére im-
médiate et autonome, mais il veut encore nous montrer que cet
aspect de I’étre existant, posé dans sa réalisation et dans son accom-
plissement d’étre, contient en lui la totalité de I’étre; Pactivité de
connaitre, la morale et la créativité ne peuvent étre que des moda-
lités ou des moments de Pexistence.

Or, qu’est-ce que cette existence ? C’est ce que M. Heidegger ne
nous dit jamais, ou plutdt ce qu’il nous décrit toujours et ne nous
explique jamais ! Un long défilé d’images passe devant nous, riche,
attrayant, saisissant méme, ou nous retrouvons bien les impressions
et les émotions que nous fait ressentir la présence en nous de notre
propre existence ; images que ne répudierait pas un poete, mais qui
laissent le philosophe dans sa perplexité : ’existence est une Gewor-
fenbeit in Dasein, une geworfene Mdglichkeit — image de la pierre
jetée quelque part par une main inconnue. Le Dasein est encore
weltoffen, anginglich — image d’une maison ouverte ; ou encore
Absturz in die Bodenlosigkeit der uneigentlichen Alltiglichkeit et Hinein-
gewirbeltwerden in das Man — image du tourbillon ; d’autres images
évoquent une fuite ou une course errante (V). Mais tout cela ne nous ap-
prend rien sur ’existence que nous ne sachions déja et ’analyse phé-
noménologique continue dans ce style descriptif. Elle nous présente
Pexistence a deux moments différents: le premier, inconscient,
négatif, ou existence se fuit elle-méme et se détruit, c’est Pexistence
banale qui s’exprime par Pennui ou le souci (Sorge). Puis vient ’arrét
de cette fuite par la considération de la mort qui provoque ’angoisse
(Angst) et en méme temps, pour l'existence, la conscience d’elle-
méme. L’existence comprend qu’elle est un étre fait pour la mort, un
Sein zum Tode. Mais toutes ces expressions doivent &tre prises en
dehors de toute subjectivité et de toute affectivité, elles ont valeur
purement « existentielle » ; elles représentent les différents moments
de I’existence considérée pour elle-méme an und fiir sich.

(1) Kare Hem, Glauben und Denken, p. 178 a 181,



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 113

Et nous en arrivons maintenant 4 la notion du temps. Le temps est
le sens et le fondement de Pexistence ; existence n’est pas « dans »
le temps, elle est une concrétion du temps, elle est le temps lui-méme
ayant regu une expression précise, de méme que l’eau n’est pas
«dans » le fleuve ou «dans» la vague, mais est le fleuve ou la vague
eux-mémes (),

Ce temps présente plusieurs aspects, qualitatif et quantitatif, mais,
au contraire de ce qui se passe chez M. Bergson, le temps quantifié
ou temps vulgaire est tout aussi ontologique que le temps qualita-
tif ou temps primordial, il n’en est nullement une déformation.
Cette représentation du temps nous parait étre ce qu’il y a de plus
intéressant chez M. Heidegger, car, si elle n’épuise pas DPexistence
completement, elle dépasse tout au moins le stade de la pure descrip-
tion. L’8tre pris sous son aspect d’accomplissement de lui-méme est
ainsi saisi dans les différents modes de la temporalité. En cherchant
a établir un rapport entre le temps qualitatif et le temps quantitatif,
M. Heidegger ne cherche plus, comme M. Bergson, a relier sans y arri-
ver la fonction créatrice a la fonction organisatrice, mais il tend a
reconstituer sur le plan unique de ’accomplissement de Pétre le
processus méme de cet accomplissement. Au lieu d’introduire une
dualité comme chez M. Bergson, le temps chez M. Heidegger est au
contraire I’expression des différents moments d’une méme unité qui
est Pexistence de Pétre. Il faut bien remarquer, cependant, que si la
conception du temps de M. Heidegger nous ouvre un horizon qui
dépasse celui de la simple description, jusqu’a présent tout au moins
M. Heidegger n’est pas arrivé a nous expliquer 'enchainement de
ces différents moments du temps qui doivent nous livrer le secret de
la nature de Pexistence; il les a simplement énumérés et posés les
uns a coté des autres®@,

En outre (et c’est 1a que les choses commencent 4 se giter) la
temporalité prétend épuiser la totalité de I’&tre. Or, cela demanderait
qu’on nous expliquit comment P’existence, expression de cette tempo-
ralité que nous recevons volontiers comme un aspect de 1’&tre, en
épuise la totalité. Ici la durée bergsonienne apparait a son tour
plus riche que le temps primordial de M. Heidegger, car elle exprime
quelque chose qui la dépasse elle-méme : la puissance créatrice de
I’étre, I’élan vital. On touche par elle au fondement méme du réel,

(1) GuRrvITCH, ouvr. cité, p. 219-220. — (2) Ibid., p. 220-222.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXV (N° 103, 1937). 8



114 ANDRE BURNIER

tandis que chez M. Heidegger le temps n’exprime que lui-méme,
c’est-a-dire Paccomplissement de Pétre. Or il a beau nous décrire cet
accomplissement sous toutes ses formes, nous lui demanderons tou-
jours ce qui s’accomplit et pourquoi il y a un accomplissement. C’est
a ce prix-la que Pexistence pourra sortir du plan descriptif et rece-
voir une explication d’elle-méme.

M. Heidegger me parait s’enlever ’espoir de dépasser jamais ce
stade de la description, en enfermant, comme il le fait, au sein méme de
Pexistence le probléme de la connaissance et le probléme moral. Il les
prive 'un et Pautre de leur véritable sens, comme nous allons le
voir ; il en fait une fois de plus des sujets de description, alors qu’ils
représentent 'un et Pautre des questions qu’on ne peut se refuser a
poser sans renoncer du méme coup a toute spéculation sur la réalité
dépassant la simple constatation de celle-ci.

M. Heidegger prétend arriver a résoudre le probléme moral par
Panalyse phénoménologique de Iexistence. Pour lui la conscience
morale nait dans la seconde phase de I’existence, lorsque celle-ci se
rend compte qu’elle est un étre fait pour la mort. Dés ce moment elle
a conscience de sa faute (Schuld, comme P’appelle M. Heidegger),
c’est-a-dire de son caractére limité et fini; elle se prépare a la mort
dans un détachement et un désintéressement de tout ce qui la lierait
a Pexistence banale, de tout ce qui s’efforcerait de la maintenir sur
le plan utilitaire de la vie et Péloignerait de sa vraie destination qui
est de mourir(),

Nous pouvons difficilement adhérer a cette conception du probléme
moral ou les mots sont plus satisfaisants que la réalité qu’ils recou-
vrent. En effet, au moment ou il fait son analyse de Pexistence,
M. Heidegger prend soin de nous dire que tous les termes d’angoisse,
de mort, de faute sont a prendre dans un sens purement « existentiel »,
c’est-a-dire qu’ils représentent non pas du tout un processus de finalité
quelconque, mais qu’ils sont, en dehors de tout systéme de valeur,
de toute réalisation d’une volonté, ’expression des caractéres essen-
tiels de I’&tre en tant qu’existant.

Des lors il faudrait s’entendre: ou bien angoisse, la faute, la
mort prennent une signification morale et sont expression d’une
volonté qui inscrit simplement ses actes dans Dexistence; celle-ci
alors devient le théatre d’une volonté transcendante a elle dont il

(Y) HE1M, ouvr. cité, p. 267 s.



LES CONDITIONS MET/IPHTSIQUES DU FONCTIONALISME 115

convient d’aller chercher Porigine et la nature par dela Pexistence
elle-méme ; ou bien la description de M. Heidegger a une significa-
tion purement « existentielle », comme il le dit lui-méme, et nous ne
pouvons voir dans P’angoisse ou dans la mort rien d’autre que les
différentes qualités de D’existence prise en elle-méme, an wund fir
sich. Seulement la question morale reste alors ouverte, la valeur de
cette existence reste tout entiere a étudier; la mort, au lieu d’étre
une fin pour le moraliste, devient un moment du processus
de Pexistence qui reste a interpréter tout comme un autre mo-
ment.

En définitive le Sein zum Tode (a supposer qu’il soit établi réelle-
ment et abstraction faite des réserves que nous avons formulées sur
la valeur de la méthode purement descriptive de P’existentialisme)
peut offrir au moraliste deux voies. Toutes deux le conduisent a
sortir du plan de Dexistence, soit pour rechercher par dela celle-ci
la volonté finale dont elle est Pexpression, soit pour quéter sur le
plan des valeurs une interprétation des différents moments de cette
existence que sa simple description ne suffit pas a établir.

Moins satisfaisants nous paraissent encore, chez M. Heidegger,
la théorie de la connaissance et la solution apportée au probléme de
la vérité. En effet, le Perstehen est pour les existentialistes un état de
Pexistence, comme la Befindlichkeit : ces deux éléments se trouvent
toujours dans D’existence. La vérité ne sera donc liée ni au jugement
ni a la connaissance, car elle ne dépend pas d’une relation a établir
entre un sujet et un objet. La vérité n’est qu’un moment de ’accom-
plissement de Pexistence ; il est dans la nature de celle-ci de se com-
prendre et cette conscience d’elle-méme commence avec ’angoisse et
la conscience de la mort. Ainsi la vérité suit ’existence : quand elle
se fuit, elle ne se comprend plus ; quand elle prend conscience d’elle,
elle se comprend. C’est a peu pres aussi simple que de dire : « Quand
je marche, je marche; quand je m’arréte, je m’arréte » ! La
vérité est une constatation pure et simple d’un aspect de exis-
tence.

Ainsi le probléme de la connaissance se réduit a la constatation
d’un état inhérent a Pexistence, qui est le Persteben, et la vérité est
cette identification de existence au Versteben ; le rapport de la vérité
a Pexistence se réduit donc a celui d’une qualité a objet qui la pos-
s¢de. Comme on peut s’en rendre compte, les problémes de la connais-
sance et de la vérité disparaissent, remplacés par de simples cons-



116 ANDRE BURNIER

tatations qui posent la connaissance et la vérité comme des états
inhérents a Pexistence et qui n’exigent aucune activité®,

Mais, pourrait-on demander a M. Heidegger, comment pouvez-
vous faire une analyse du Dasein sans en faire immédiatement un
objet donné a la conscience qui I’analyse ? @) Comment peut-on, en
d’autres termes encore, transformer l’activité de connaitre que nous
trouvons inscrite en nous en un état inhérent a DPexistence ? Car
nous devons bien supposer que c’est la présence en nous de cette
activité qui a suggéré & M. Heidegger de faire du Ferstehen un des
éléments de Pexistence. Des lors, nous pouvons constater que ce qui
se trouve en nous, ce n’est pas la compréhension comme qualité de
notre étre, mais ’activité de comprendre, ce qui est tout autre chose.
Cette derniere ne se présente jamais que sous la forme d’une mise
en relation d’un sujet avec un objet. Le Ferstehen présenté comme
un état de l’existence est une abstraction impossible a saisir: elle
transforme la compréhension dans son élément essentiel, dans ce qui
la fait étre précisément « compréhension », c’est-a-dire dans son acti-
vité de conscience établie entre un sujet et un objet.

Ainsi le Verstehen de M. Heidegger devient tout a fait incompré-
hensible, $’il ne s’établit pas une relation entre étre et existence,
A quelles fins abstrait-on Pexistence de ’étre, si on ne sait pas a quoi
la relier ensuite ? Comment concevoir cet état de compréhension de
Pexistence sans une mise en rapport de l’existence avec ’étre qui
la soutient ? Il semble bien que, dans le probleme de la connaissance
et de la vérité, M. Heidegger se soit trompé sur la nature méme de
la compréhension : celle-ci, par son essence méme, ne peut étre qu’une
activité. L’existence ne peut prendre conscience d’elle-méme sans
se livrer a cette activité et se distinguer comme sujet et comme objet.
Elle ne peut le faire que si un rapport est établi entre I’étre et ’exis-
tence, rapport capable de donner un sens au Verstehen, a la conscience
que Pexistence prend de son étre.

En résumé, nous dirons qu’en voulant réduire la connaissance et
la vérité a la constatation d’un état manifesté de existence, M. Hei-
degger a oublié que cette constatation méme supposait une activité
de connaitre et que cet état de compréhension ne pouvait avoir de
sens §’il n’était pas consécutif 4 une mise en rapport de l'existence
et de I’étre ; elle exige donc une détermination de I’objet et du sujet

(*) Gurvrrcr, ouvr. cité, p. 223-228. — (2) Hewm, ouvr. cité, p. 27 a 38.



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 117

et une activité qui les lie. Une fois de plus — et pour de tout autres
raisons que chez M. Brunschvicg — nous nous arrétons sans pouvoir
suivre la voie nouvelle qu’ont essayé de tracer ala métaphysique les
phénoménologues existentialistes allemands. Eux aussi semblent
avoir fait fausse route en voulant épuiser la totalité du réel dans un
de ses aspects. Cette vision de la seule existence de I’étre, sans activité
ni unificatrice ni créatrice, qui ne laisse plus aucune place aux juge-
ments de valeur, ne peut nous satisfaire, car nous sentons la réalité
amoindrie par elle, privée de ses éléments les plus vivants et les plus
présents a notre pensée ; il nous parait impossible de ramener toute
la diversité du réel a sa seule fonction existentielle, comme il nous a
paru tout a ’heure impossible de ’enfermer dans sa pure fonction
de compréhension. Mais, comme tout a I’heure encore, ’existentia-
lisme nous parait avoir mis en lumiére un élément tres important de
cette réalité, c’est son accomplissement, sa réalisation par ’existence ;
il nous a donné, ce qui est plus important encore, un moyen de péné-
trer cet aspect de 1’étre par sa conception fort intéressante du temps.

Nous allons découvrir dans la philosophie de M. Bergson un troi-
sitme aspect du réel dont, semble-t-il, ni M. Brunschvicg ni M. Hei-
deggern’ontsuffisamment tenu compte et que leurs systémes sacrifient
c’est le principe de créativité. Personne n’en a micux dégagé 'impor-
tance et montré la richesse que M. Bergson ; il I’a fait de si magis-
trale maniere qu’on ne doit plus tenter une recherche métaphysique
sans examiner 'expérience qu’il a faite et sans chercher a déterminer
Pimportance du facteur qui I’a dirigé dans tout son effort de pensée.

Ce qui caractérise, en effet, la pensée bergsonienne, lorsqu’on la
compare a Pintellectualisme de M. Brunschvicg, ¢’est qu’elle tend a
dégager Pactivité créatrice de Pemprise de intelligence. Si nous avons
pu dire que M. Brunschvicg était dans la prolongation méme de effort
scientifique de la fin du XIXe siécle, nous dirons volontiers que
M. Bergson est en complete réaction contre cet impérialisme crois-
sant de Dintelligence. Sans commettre 'erreur de voir chez lui un
ennemi de I'intelligence, a laquelle il a sans cesse rendu’hommage qu’il
lui estimait dfi, nous constatons qu’il a cherché 4 montrer que les
limites de notre activité intellectuelle n’étaient pas celles de notre
réalité et que méme cette activité ne pouvait pénétrer jusqu’au



118 ANDRE BURNIER

principe de cette réalité. La fonction unificatrice de Dintelligence
n’est donc ni la seule fonction ni méme la plus importante et si nous
ne pouvons, sans doute, lui disputer sa place 1égitime, nous sommes
en droit de veiller a ce qu’elle n’usurpe pas celle qu’elle ne mérite pas.
Elle ne doit pas prétendre épuiser en elle toute réalité et toute acti-
vité spirituelles. La ou M. Brunschvicg s’efforce d’unir et d’intégrer,
M. Bergson, lui, sépare et distingue : par dela et en dehors de P’activité
unificatrice, s’exprime Pactivité créatrice de 1’&tre qui est plus essen-
tielle, plus primitive et plus précieuse que Pactivité de notre intel-
ligence.

Cette puissance créatrice de I’étre qui fait Pessence méme de
celui-ci, quelle est-elle ? Comment apparait-elle a celui qui ’examine
et ’analyse ? Elle se déroule sur un plan qualitatif pur qui est celui
de la durée, dont chaque moment est hétérogéne au précédent, bien
qu’en continuité absolue avec lui. Ce double caractére d’hétérogénéité
et de continuité absolue est la caractéristique méme de la créativité,
chaque moment succédant immédiatement au précédent tout en
étant parfaitement nouveau et indépendant de celui-ci. La durée est
donc Pexpression de la succession purement qualitative des moments
de Pactivité créatrice de I’&tre. En face de la durée qualitative se
dresse le plan du temps spatial quantitatif ; en face de 'activité créa-
trice, ’activité unificatrice ; en face de la création, ’organisation et
la cristallisation de celle-ci. Ce second plan représente toujours une
transcription du premier, non une pénétration réelle de celui-ci.
Il trouve sa raison d’étre non pas dans un effort de compréhension de
Pactivité créatrice de I’étre, mais dans une nécessité toute pratique
de la vie qui exige cette activité organisatrice et unificatrice pour des
besoins utilitaires.

Ainsi M. Bergson en arrive a transformer le role de l'intelligence
du tout au tout. Non seulement elle sera impuissante 4 comprendre le
principe de la réalité qui est créativité dans la qualité pure, mais sa
destination méme n’est point celle-la. Son réle est d’organiser, non
de comprendre, de transposer sur un plan statique et quantitatif la
durée qualitative pour assurer a la vie la possibilité de se conserver
grice a des cadres fixes et de prendre forme momentanément en
attendant de se transformer a nouveau. Par conséquent, le probléme
de la connaissance de la réalité qualitative reste tout entier ouvert :
I'intelligence peut expliquer pourquoi cet aspect du réel ne nous
apparait pas immédiatement, pourquoi nous vivons dans le spatial,



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 119

le quantitatif et I’homogene, mais elle ne nous permet pas de saisir
dans son intégrité et sa pureté le développement qualitatif de la durée.
I1 nous faut donc un nouvel instrument de connaissance, ce sera I’in-
tuition pure qui, elle, nous menera au cceur méme du réel qualitatif
et nous fera saisir dans son mouvement méme Pactivité créatrice de
Pétre.

Mais il ne suffit pas de séparer nos deux activités créatrice et
unificatrice, de montrer leur réle respectif et de distinguer leur champ
d’action, il faut encore les rapprocher, montrer que le principe de
créativité et le principe d’organisation s’harmonisen:c et travaillent
ensemble 4 composer la réalité dans laquelle nous vivons. La dis-
tinction faite par M. Bergson entre le travail de intelligence et celui
de Pintuition dépasse en effet le domaine de la connaissance, elle va
jusqu’a proposer une structure de P’&tre en deux plans: celui de la
création, du renouvellement, du constant jaillissement d’une réalité
neuve ; et celui de organisation, de la formulation de cette création.

Comment ’harmonie va-t-elle s’établir entre ces deux aspects de
la réalité ? Cette question est capitale tant au point de vue méta-
physique qu’au point de vue moral.

Au point de vue métaphysique, en effet, il ne suffit pas de dire que
Pactivité intellectuelle n’est que la transposition du plan qualitatif de
Pétre sur un plan quantitatif, pour expliquer la nature de cette
activité. Car cette activité, M. Bergson reconnait lui-méme qu’elle
est nécessaire, ordonnée par la vie elle-méme ; elle correspond donc
a quelque chose dans Péconomie générale de Pétre, elle fait partie de
sa nature et il faut nous expliquer son rapport avec ’autre aspect de
la réalité. Si on ne le fait pas, si on ne justifie pas cette activité pure-
ment organisatrice de D'intelligence, celle-ci redeviendra mystérieuse,
la destination nouvelle que M. Bergson lui attribue paraitra arbi-
traire et il n’y aura plus de raison pour que l'intelligence ne réclame
pas ses anciens droits 4 la compréhension et a la connaissance de
Pétre. Tout Peffort de M. Bergson pour sortir de lintellectualisme
aura été vain et, faute de nous expliquer métaphysiquement la -
valeur du réle nouveau de lintelligence, il ne pourra lui barrer défi-
nitivement la route que lui avait tracée la philosophie jusqu’a lui.

Au point de vue moral, le rapport entre activité créatrice et
'activité organisatrice est plus important encore. En effet, I'intelli-
gence qui préside a la morale « fermée », comme I’appelle M. Bergson,
présente pour ’homme un constant danger. Elle légifere, statue,



120 ANDRE BURNIER

organise, enferme la vie dans des formules, en un mot elle est ex-
pression d’un conservatisme qui peut empécher par son caracteére sta-
tique et inamovible le renouvellement de ’homme, la marche du
progres et le développement créateur de la vie. Mais, d’autre part,
nous savons que lintelligence n’est pas uniquement nocive; son
travail d’organisation est nécessaire ; mise a sa place, cette force de
conservation est utile. Seulement dans quelles limites exactes doit-
elle étre contenue ? Jusqu’ou est-clle une aide pour Iactivité créatrice
et ou commence-t-elle a entraver ? Ainsi donc, la question des rap-
ports des deux activités devient plus impérieuse que jamais. Si nous
ignorons szlon quel rythme et dans quelles proportions les principes
de création et d’organisation doivent s’unir 'un avec P'autre, a quoi
bon apprendre a nous méfier de notre intelligence ? A quoi bon savoir
que loin d’épuiser la rfalité dans sa totalité, elle ne fait que la trans-
crire et Porganiser, puisque nous savons d’autre part qu’elle est
indispensable a la vie, qu’on ne saurait la supprimer ? Nous serons
semblables au malade a qui ’on donne un remeéde sans lui indiquer
quelle dose il doit en prendre pour recouvrzr la santé et quelle quan-
tité au contraire lui sera fatale. Ainsi, tant a I’dgard du probleme
métaphysique que du probléme moral, la philosophie de M. Bergson
est conduite a se poser la question des rapports de Iintelligence avec
Pintuition, a déterminer Pexacte harmonisation de nos facultés orga-
nisatrice et créatrice qui sont reconnues toutes deux s’exercer au sein
du réel, 'une comme principe méme de la vie, I’autre comme inces-
sante formulation de celle-ci.

Or, ce probléeme qui nous parait capital pour la réussite de la ten-
tative bergsonienne, comment est-il résolu dans cette philosophie ?
Il ne Pest pas, me semble-t-il. On passe constamment chez M. Berg-
son d’un plan a Pautre, sans qu’on puisse jamais saisir le lien qui les
unit. La faculté organisatrice est simplement posée a c6té de la
faculté créatrice, sans que se résolve la dualité qu’elles représentent :
durée et temps mathématique, intelligence et intuition, qualité et
quantité, hétérogénéité et homogénéité, morale ouverte et morale
fermée constituent respectivement deux mondes qui obéissent chacun
a leurs lois, qui ont chacun leur originalité et leur valeur, mais dont
Péconomic commune nous échappe, bien que nous participions a
tous deux. L’unité méme de notre esprit semble montrer qu’ils
s’unissent pour constituer, par la double activité qu’ils représentent,
la totalité de notre réalité.



LES CONDITIONS ME‘TAPHTSIQUES DU FONCTIONALISME 121

Sans doute, M. Bergson nous dit que I'un est la transposition de
Pautre, mais c’est ce passage qui précisément reste mystérieux ; on
nous montre ce qui est sur le plan de la quantité et ce qui est sur le
plan de la qualité, mais jamais la maniere dont Desprit peut tra-
duire 'un par Pautre. Nous sommes toujours sur 'une ou l'autre
rive du fleuve et nous ignorons toujours par quel gué mystérieux nous
avons pu nous transporter de 'autre cété. C’est pourtant dans ce
passage que réside le secret du double aspect de la réalité qu’avait
découvert M. Bergson.

A dessein, nous avons poussé Pexpérience bergsonienne jusqu’au
bout, en supposant admise pour nous sans difficulté; a coté de P'intel-
ligence, une faculté de connaissance privilégiée, Pintuition pure, qui
nous permettrait a elle seule de pénétrer le réel dans son aspect qua-
litatif. Or, nous venons de voir que, méme cela accordé, le bergsonisme
n’arrivait pas a résoudre le dualisme que sa vision de la réalité avait
d’abord imposé. Il convient de se demander alors si le vice du systéme
ne consiste pas précisément dans la séparation trop radicale que
M. Bergson a fait entre notre faculté de connaitre intuitive et notre
faculté de connaitre intellectuelle. N’est-ce pas sa théorie de la con-
naissance elle-méme qui est déficiente et n’a-t-il pas enlevé a lintel-
ligence une activité de connaitre qu’elle posséde légitimement en
attribuant a Pintuition une fonction qu’elle ne parvient pas a rem-
plir ?

M. Brunschvicg nous semblait avoir commis Perreur de vouloir
faire contenir a la seule activité unificatrice toute Pactivité créatrice,
M. Bergson nous parait maintenantles avoir dangereusement séparées.
En leur donnant a chacune une destination spéciale, il finit par perdre
la possibilité¢ d’établir entre elles aucun rapport ; elles deviennent
incompréhensibles 'une a 1’autre et ’homme se sent déchiré entre
deux activités, qui ni P'une ni Pautre ne représentent exactement
Pactivité de son esprit. L’intuition, telle que la lui propose M. Berg-
son, lui parait inaccessible ; elle veut le faire quitter la réalité struc-
turée dans laquelle il exerce son activité de conscience et, d’autre part,
Pintelligence continue a lui paraitre non seulement une pure faculté
d’organisation, mais bien une faculté de pénétration du réel et de
compréhension de I’étre. Voyons plutét : peut-on se représenter cette
intuition pure qui doit nous transporter au sein méme de l’objet, le
faire se confondre avec nous-mémes, comme dit M. Bergson, sans
qu’aucun acte d’intellection rende cette intuition médiate, sans qu’il



122 ANDRE BURNIER

ne détermine un rapport du sujet connaissant 4 ’objet connu ? Nous
ne le pensons pas. Et on ne peut rejeter la faute sur Pintelligence, qui
toujours intervient pour opérer la transposition quantitative de la
qualité pure, car si elle intervient toujours, c’est que précisément il
ne peut y avoir de connaissance sans elle ; si 'utilité de la vie nous
pousse toujours a faire cette transposition, c’est que celle-ci est dans
Pordre méme de la vie, non comme un défaut, une imperfection,
mais comme une nécessité inhérente au phénomeéne méme de con-
science. Si nous ne pouvons nous en passer, c’est que la fonction uni-
ficatrice fait partie de la réalité dans laquelle nous vivons et que
vouloir s’en passer, c’est vouloir sortir de notre réalité propre, quit-
ter notre sol pour nous élancer dans 'inconnu ot nous ne savons plus
ou prendre pied et qui ne correspond plus a la structure de notre étre.

Si méme notre intelligence n’est capable que de transposition, mais
que, toute intuition pure nous étant reconnue impossible, cette trans-
position fasse authentiquement partie de notre réalité, on ne peut
plus séparer cette dernidre en un double plan qualitatif et quantitatif
sans un artifice ; car chacun de ces plans ne nous est révélé que grace
a Pautre et notre activité de connaissance ne peut s’exercer qu’en
faisant appel a nos deux facultés d’intuition et de transposition du
réel. A ce moment-la déja, notre intelligence nous apparait non
comme une faculté séparée, mais comme essentielle 4 notre type
d’activité de connaissance.

Il y a plus. L’intelligence ne peut se résoudre a n’étre qu’une pure
transposition, qu’une pure organisation ; elle apporte en effet, dans
son travail méme d’unification, un élément qui dépasse la simple
transposition : c’est Dintelligibilité, la réduction du divers a I'iden-
tique, du multiple 4 'un. Une telle organisation n’apporte pas seule-
ment de 'ordre ; elle découvre réellement de nouveaux aspects, de
nouvelles qualités aux choses qu’elle examine par les possibilités
nouvelles qu’elle trouve de les relier les unes aux autres et de les
unir plus intimement. L’intelligence elle-méme devient intuitive et
créatrice ; elle construit véritablement du nouveau, lorsqu’elle par-
vient a pénétrer I'unité des choses et a enrichir celles-ci, pour nous,
de la multiplicité des rapports qu’elles poss¢dent entre elles. Cest ce
que nous a admirablement montré la philosophie de M. Brunschvicg
et on ne peut plus guére, aprés lui, refuser a 'intelligence sa fécondité
inventrice et sa puissance créatrice constante.

Il n’y a donc pas lieu de séparer intelligence de Pintuition sur



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 123

les plans de P'organisation et de la création, pas plus qu’on ne peut
les séparer sur ceux de la compréhension et de la simple transposi-
tion. Elles sont liées P'une a Pautre et s’enrichissent mutuelle-
ment. Ce qu’on peut dire, c’est que la fonction unificatrice comme telle
n’épuise pas la créativité; et, de son c6té, la fonction créatrice n’est
pas exclue de l'intelligence, elle lui préte son concours. Nous aurons
Poccasion de revenir tout a ’heure sur cette union des deux facultés,
nous voulons encore simplement insister sur ’apport infiniment pré-
cieux qu’apporte a notre étude la philosophie de M. Bergson.

Par 'immense importance qu’il a donnée au facteur de la créativité
dans la conception que nous devons nous faire de la réalité, M. Berg-
son a fort heureusement mis en lumiére ’élément de renouvellement,
de transformation, I’élément dynamique et créateur de Pétre que
I'intellectualisme tendait a laisser de c6té et a faire oublier. Il a
montré que, par deld les systémes clos dans lesquels Pintelligence
cherche toujours en vain & enfermer la réalité, il y avait une force
de constant jaillissement, d’imprévisible et d’imprévu qui vient
ajouter sans cesse a ce qui est ce qui devient. Notre effort de com-
préhension du réel doit en tenir compte, car cet élément le force a ne
jamais s’arréter et a poursuivre toujours ’étre dans son constant
enrichissement. D’une tout autre mani¢re que M. Brunschvicg,
M. Bergson a contribué trés vigoureusement a dépasser le dogmatisme.
L’activité de la pensée devient infiniment ouverte a la réalité, non
seulement a cause des ressources jamais épuisées de Pesprit dans son
travail d’unification, mais encore a cause de la constante activité
créatrice de 1’&tre qui ne cesse d’offrir a DPactivité unificatrice de
Pesprit un nouveau champ de travail, une nouvelle production a
intégrer a ’ensemble.

Il est temps maintenant d’établir le bilan de notre travail critique :
que nous laisse cet examen des trois tentatives les plus intéressantes
que la pensée contemporaine ait faites pour dépasser les positions
traditionnelles de la métaphysique et en renouveler les problémes ?
Sans doute, les trois positions que nous avons esquissées ne sont pas
les seules qui aient vu le jour a notre époque : nous n’avons parlé ici
ni du néo-réalisme anglais, ni du nominalisme austro-allemand, ni



124 ANDRE BURNIER

du réalisme spiritualiste francais, mais il nous semble que les trois
positions que nous avons examinées contiennent, sinon toutes les
tendances de I’heure actuelle, du moins les éléments essentiels pour
constituer une ontologie de la manifestation de ’étre et imprimer une
direction féconde a la recherche métaphysique. En effet, trois fac-
teurs primordiaux doivent s’imposer désormais a la pensée de celui
qui tente de pénétrer la réalité et qui veut en expliquer le mécanisme.

C’est d’abord ce que nous appellerons le facteur de I’accomplis-
sement ou de la réalisation de I’étre. Il y a, indépendamment de notre
activité de connaitre, un « quelque chose» qui existe en dehors de
notre volonté et sans le secours de notre conscience, auquel assuré-
ment nous participons, mais que nous constatons sans le susciter.
Par la nous croyons que doit étre affirmé un certain réalisme méta-
physique, sur la nature duquel on ne peut sans doute se prononcer
et qui reste capable de revétir des formes multiples. Il ne faut pas
se laisser entrainer de cette facon a un dogmatisme quelconque, tel
que le réalisme conceptualiste, par exemple, qui affirme une struc-
ture déterminée du réel, mais il faut se contenter de s’incliner, sans pré-
juger de son interprétation, devant ce qui est un simple fait : dans la
manifestation de Pétre il y a une affirmation d’existence, de réalisa-
tion et d’accomplissement du réel, que nous découvrons comme une
réalité objective, obéissant a une loi ou a une volonté qui dépasse la
notre. Cette réalité pose le probléeme de l'intelligibilité de I’étre, non
comme une construction que nous aurions a faire de toutes pieces,
mais comme une pénétration dont nous aurions a examiner la possi-
bilité.

Le second facteur nous confirme encore davantage la nécessité d’un
réalisme, sans pourtant nous imposer une structure définie de P’étre.
C’est le facteur de la créativité. Il doit nous mettre en garde contre -
toute représentation statique de 1’&tre qui tenterait d’enfermer
celui-c1 dans des catégories fixes et immuables et rechercherait en
métaphysique une formulation définitive du probleme ontologique.
Si le premier facteur nous invitait au réalisme, le second nous invite
a maintenir celui-ci constamment ouvert et a laisser toujours a la
réalité la possibilité de s’enrichir et de se développer, non seulement
dans la compréhension d’clle-méme, mais dans sa nature propre.
La créativité, c’est 'affirmation que I’étre ne fait pas que s’accom-
plir et s’affirmer dans son existence par dela nous, mais encore qu’il
se renouvelle, qu’il poss¢de en lui une puissance d’enrichissement,



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 125

d’apport constant 4 ce qui est par ce qui devient. Il ne faut pas
opposer philosophie de I’étre et philosophie du devenir ; il ne faut plus
regarder les positions statique ou dynamique de ’ontologie comme des
positions antagonistes qui nous mettent en demeure de choisir entre
elles. La manifestation de I’étre, bien au contraire, les contient toutes
deux et méme n’affirme 'une que par Pautre. La réalisation de 1’&tre
me semble liée organiquement a son renouvellement, sans qu’on
puisse les séparer I'un de I’autre. Dés qu’on cesse de se représenter le
dynamisme et le statisme comme des natures fondamentales ontolo-
giques, pour les envisager comme des composants d’une manifes-
tation qui les exprime, ils cessent de s’opposer. Au lieu d’étre des
caractéres exclusifs, ils deviennent alors des aspects complémentaires
et nécessaires 'un & Pautre, pour constituer ensemble de la réalité
qui se présente a nos yeux. Bien loin de nous ordonner de choisir
entre eux, ils nous invitent a les unir pour saisir le secret de la mani-
festation de I’&tre dont ils constituent la nature.

Enfin, le troisiéme facteur qui nous parait indispensable a la cons-
titution de ’'objet métaphysique qui nous occupe est celui de activité
de conscience. Il représente I’affirmation que non seulement I’&tre
s’accomplit et se renouvelle, mais encore se comprend, c’est-a-dire
cherche constamment a ramener sa diversité et sa multiplicité a une
unité par activité d’un principe unificateur. Nous ferons a propos
de ce principe deux remarques. Premitrement, il ne doit pas nous
conduire 4 un idéalisme métaphysique, car, bien que de nature idéale,
il ne saurait épuiser en lui le réel; il est un principe d’activité qui
suppose une réalité a laquelle il s’applique et les rapports rigoureux
qu’il tente d’établir ne font nullement disparaitre le caractere de réali-
té objective que poss¢dent les termes mis ainsien relation. C’est dire
que si le probléme de la vérité se pose a nous sous la forme de activité
intellectuelle du jugement, il faut prendre bien garde de ne pas con-
fondre la vérité elle-méme avec la forme sous laquelle elle nous appa-
rait et avec linstrument intellectuel dont nous nous servons pour
la formuler. En d’autres termes, le probleme de la vérité dépasse
celui de la connaissance, il s’adresse 4 un objet dont le contenu est
plus vaste et embrasse la totalité de la manifestation de I’étre, alors
que notre activité de connaissance et les rapports d’unification qu’elle
exprime ne sont que P’aspect sous lequel la vérité se transmet a notre
conscience. Ainsi lidéalisme que semble introduire le facteur de
Pactivité de conscience doit étre compris non comme une réfutation



126 ANDRE BURNIER

du réalisme métaphysique, mais au contraire comme une meilleure
compréhension et une plus juste interprétation de celui-ci. En effet,
on repousse par la tout empirisme vulgaire et toute interprétation
sensualiste du monde qui croient supprimer le probléme métaphy-
sique en lui donnant, en fait, une solution arbitraire si étroite que
la réalité déborde constamment les cadres ol on prétend Ienfer-
mer. En instaurant dans I’étre une activité de conscience spirituelle,
on replace d’un coup les problémes métaphysiques de I’étre et de la
vérité 1a ou ils doivent étre : on en fait des problémes dynamiques
dont les positions se transforment au fur et 4 mesure que ’étre déve-
loppe sa vie. Au lieu de supposer un monde a ’objectivité immobile
dont la connaissance n’est que la résultante des rapports fixes qu’on
y établit, on reconnait que lactivité de conscience, tout comme le
renouvellement et ’accomplissement de P’étre, participe a la vie de
celui-ci, construit dans un méme effort Dintelligibilité du réel et sa
manifestation. '

Mais — et nous en arrivons par l1a 4 notre seconde remarque —
il faut prendre garde de ne pas ramener cette activité de conscience a
des normes purement humaines ni de poser le monde comme un
objet défini, intelligible et pénétrable par notre seule conscience
intellectuelle humaine. De méme que Pidéalisme peut assouplir le
réalisme en introduisant dans P’étre une activité spirituelle, de méme
le réalisme peut rendre le méme service a idéalisme en lui épargnant
Perreur de poser un monde objectif pour la pensée humaine, pré-
paré pour elle et qu’elle n’aurait qu’a informer peu a peu a son image.
En effet, ’activité de conscience dépasse les cadres de esprit humain ;
elle doit étre considérée comme une activité de ’étre tout entier a
laquelle nous participons, mais que nous n’épuisons pas dans les
catégories de notre esprit. Par dela une connaissance subjective ou
objective, dont le critére serait notre capacité a voir le monde tel qu’il
est ou tel que nous nous le représentons, il y a la connaissance prise
comme activité constructrice de Pesprit, a laquelle nous partici-
pons sans doute, mais dont nous ne pouvons décider du caractere
objectif ou subjectif. Car elle s’exerce sur un plan qui est celui
de Pétre tout entier et non seulement celui de Iintelligence
humaine.

Maintenant que nous avons essayé de dégager les trois facteurs
constitutifs, a notre sens, de la manifestation de I’étre, il convient
d’examiner leur comportement réciproque et leur économie dans



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 127

le sein de cette réalité®). L’erreur, pensons-nous, que les philosophes
ont commise est d’avoir séparé, lorsqu’ils les ont dégagés, les trois
facteurs de la réalité. Ils ont cherché, ayant été plus sensibles a ’'un
ou a Pautre, plus portés a pénétrer I'importance de I’'un ou de lautre,
a hiérarchiser ces facteurs exclusivement en fonction de celui qui avait
le plus attiré leur attention. C’est contre cette tendance a mettre a
part 'un des facteurs et a le considérer exclusivement dans le travail
spéculatif de la métaphysique qu’il faut réagir. La ou l'on a séparé,
nous devons tenter d’unir et partir de la conviction, qui résulte du
simple examen des faits, que la manifestation de 1’étre elle-méme est
de nature fonctionnelle, fonction supréme pour nous des différentes
activités qui se donnent cours et auxquelles nous prenons part dans
la réalité.

Si nous admettons comme hypotheése de travail une vision fonc-
tionaliste de nos différentes activités de connaissance, morales et
esthétiques, il nous faut considérer également I’hypothése méta-
physique d’un fonctionalisme de la manifestation de 1’&tre, ori-
gine de toutes nos activités. Si ce dernier n’arrive pas a se constituer,
c’est que notre vision fonctionaliste du monde ne peut elle-méme se
concevoir de maniére acceptable. Ainsi le fonctionalisme méta-
physique devient non pas du tout une affirmation de vérité, mais une
condition indispensable, dont la possibilité doit étre examinée, pour
qu’a son tour une conception fonctionaliste de nos différentes
activités soit possible. On doit donc, sous réserve de plus ample
informé, considérer les éléments constitutifs du réel comme ne pou-
vant étre isolés ; le déroulement de I’étre dans le temps quantitatif
est inséparable de son renouvellement dans la durée qualitative et
de sa compréhension dans Pesprit. Esprit, temps, durée, tels sont
les fondements indissolublement liés de la réalité dans laquelle doi-
vent se résoudre nos activités fonctionnelles.

Des lors, comment envisager notre propre position dans cet ensem-
ble ? Dans quelle perspective nous trouvons-nous a ’égard de Iétre
que nous prétendons pénétrer ?} Quel sera le point de départ de
notre investigation métaphysique ? Des considérations qui préce-
dent on peut conclure, me semble-t-il, & une thése métaphysique

(¥) Nous tenons a préciser, a la suite d’une judicieuse remarque de M. Gex, que les
trois facteurs dont nous venons de parler ne doivent pas étre considérés comme étant
de méme valeur. Le facteur existentiel, en particulier, ne représente pas un contenu

de réalité différent de la créativité ou de lintelligibilité. Il est au contraire simple-
ment I’expression, sur le plan de la manifestation de I’étre, de ces deux facteurs réunis.



128 ANDRE BURNIER

générale, toujours sous réserve de vérification et d’abandon, qui
s’exprimerait en ces termes : ’hypothese de travail la plus fructueuse,
celle qui semble, aprés Pexamen des problemes et des systemes de
Iheure actuelle, devoir nous conduire a la recherche la plus féconde
et ouvrir une voie nouvelle a la métaphysique, est celle d’un réa-
lisme fonctionaliste. Nous voulons par la accepter I'hypothese d’une
réalité existant par elle-méme, se déroulant en dehors de nous et se
renouvelant par dela nous, mais dans laquelle nous nous trouvons
cependant engagés et sur laquelle nous pouvons avoir une action.
En méme temps qu’elle nous dépasse, elle nous invite a son travail de
compréhension, d’accomplissement et de renouvellement; elle ne
s’oppose plus a4 ’homme comme un objet transcendant, elle ne se
perd plus en lui comme un esprit immanent, elle intégre Phomme a
elle-mé&me comme une force 4 la fois de création, de compréhension et
d’accomplissement d’elle-méme. Dans cet ensemble de la réalité ou
lon a voulu trop souvent que ’homme soit tout ou ne soit riemn,
la réalité invite a étre quelque chose d’assez grand pour que toutes
les activités humaines soient sensées et trouvent leur origine dans
la fonction supréme de la manifestation de ’étre ; d’assez petit aussi
pour que ’homme ne cherche pas a refermer Pétre sur son horizon
humain, pour que son effort a poursuivre ’étre dans sa marche ne
s’épuise jamais et ne soit jamais autorisé a s’arréter. Mais il faut sur-
tout que la triple activité de P’homme sur le plan de la pensée soit
assurée de n’&tre ni vaine ni absurde ni orgueilleuse ni inutile, grace
a la constante collaboration qu’elle représente avec les forces cons-
titutives mémes de la réalité dans laquelle nos activités morales,
esthétiques et de connaissance plongent leurs racines. En quelque
sorte, sans que ’homme ait a courir la dangereuse aventure de s’iden-
tifier a Dieu, il ne peut renoncer a son effort et a son activité d’homme
sans compromettre ’ceuvre de Dieu elle-méme dans laquelle par
sa destination propre il est engagé. Telle est, & mon sens, la repré-
sentation fondamentale que Pon doit se faire des rapports entre la
fonctionalité de nos activités et leur fondement métaphysique.
C’est sur I’hypothese, nous le répétons, d’un réalisme métaphysique
fonctionaliste, auquel participe ’homme par Pactivité totale de
son esprit, qu’il faut travailler maintenant.

Bien entendu, il ne faut pas comprendre cette participation comme
un « participationisme » ol nous aurions d’une part ’homme avec
ses différentes activités et d’autre part I’étre avec ses diverses fonc-



LES CONDITIONS METAPHY SIQUES DU FONCTIONALISME 129

tions, et ou 'homme viendrait enrichir, compléter un monde qui
serait déja constitué. Cette participation ne doit pas étre I’expression
d’une union qui suppose une séparation et une différence entre
I’homme et la réalité, mais d’une union qui exprime, bien au contraire,
une harmonie profonde et une identité de nature fonciére entre
Phomme et le réel, non au sens d’une immanence, car ’homme ne
sert plus de norme a cette représentation de son union avec le réel,
mais au sens d’une fonction naturelle, essentielle, entre Pactivité
humaine et la structure de la manifestation de Pétre. Cest grace
précisément a I'idée de la fonction, que Pon peut arriver a dépasser
les positions immanentiste et transcendantiste dans le probléme
ontologique. L’&tre qui est, qui devient et qui se comprend ne se
perd pas plus en nous que nous ne sommes hiérarchisés par rapport
a lui ; la loi qui nous relie a lui est une loi vivante, en constant renou-
vellement et en constant établissement, elle unit notre triple activité
de pensée a la triple nature de P’étre, comme une expression cons-
tante de celle-ci; il n’y a pas deux termes qui s’opposent ou qui se
soumettent 'un a autre, mais deux termes qui s’expliquent et se
développent en s’appuyant constamment I'un sur Pautre.

Ainsi s’exprime notre réalisme : nous ne créons pas de toutes pieces
I’étre que nous sommes, mais nous participons a une manifestation
de étre qui nous dépasse ; ainsi s’exprime notre fonctionalisme qui
représente non seulement un état fonctionnel de nos diverses acti-
vités et des facteurs essentiels qui constituent la réalité, mais encore
la relation que Pactivité de ’homme soutient avec le fondement
métaphysique de la manifestation de P’étre. Le réalisme fonctiona-
liste a pour tiche d’arriver a expliquer le fonctionalisme total dans
lequel Pactivité humaine, la manifestation de I’&tre et leur rapport
intime se trouvent engagés.

Nous le répétons, cette représentation du probléeme général de la
métaphysique est une hypotheése de travail. Elle nous semble jus-
tifiée par P'impuissance des positions traditionnelles du dogmatisme
et surtout par lexamen critique des systémes contemporains qui
se sont essayés a dépasser le dogmatisme et nous ont conduit a pro-
poser, en prenant ce qui chez chacun d’eux nous a paru fécond et
heureux, cette nouvelle formulation générale du probléme méta-
physique.

Nous voulons en terminant esquisser encore, aprés cette these
générale, de quelle maniére et dans quel esprit le philosophe devra

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. S., t. XXv (N°® 103, 1937). 9



130 ANDRE BURNIER

poser les problémes de la pensée. Nous ne voulons point ici formuler
ces problémes, ceci dépasserait infiniment les cadres d’un tel article
et nous engagerait déja dans la partie constructive du fonctiona-
lisme qui demande a étre abordée avec infiniment de patience et de
travail ; nous voulons simplement conclure par ce qui a été le seul
propos de cette étude : préciser quelques conditions du fonctiona-
lisme, esquisser la ligne générale de sa recherche et, si possible,
justifier Pintérét de cette recherche et préciser sur quelles bases elle
doit se faire.

La question qui se pose au philosophe tout d’abord est de recher-
cher les rapports de notre triple activité humaine, ’économie de
nos facultés d’unification, de création et de valorisation. C’est, comme
nous continuons a le croire, a Pactivité centrale du jugement qu’il
faut revenir, si’on veut arriver a comprendre, dans une unité qui ne
les diminue pas, mais qui en livre au contraire le secret, le rapport
intime de nos diverses activités sous le signe du vrai et du faux, du
bien et du mal, du beau et du laid. Mais cette activité de jugement
elle-méme ne représente nullement une réalité autonome de Pesprit
se suffisant a elle-méme. Abstraire la faculté de juger de la réalité
serait retomber dans un idéalisme dont nous avons fait le proces ;
il s’agit au contraire de intégrer dans I’étre qui nous dépasse et qui
lui donne naissance. Il faut donc reprendre le probléeme de la vérité,
du bien, ainsi que le probléme esthétique, au deld de notre activité
de juger qui P’exprime, sur le plan métaphysique de I’&tre ol nous
savons que se manifestent les trois facteurs de Paccomplissement de
Pétre, de son renouvellement et de sa compréhension. Il s’agira donc
d’approfondir les notions de la durée bergsonienne, du temps existen-
tiel des phénoménologues et de la raison brunschvicgienne, mais non
comme l'ont fait ces philosophes en excluant les autres facteurs. On
cherchera, au contraire, selon la conception fonctionaliste a les déter-
miner 'un par rapport a ’autre. Enfin on se gardera d’oublier que
Pétude de la faculté de juger, comme celle de son fondement méta-
physique, ne peuvent étre poursuivies indépendamment l'une de
Pautre, mais que toutes deux ont pour but d’établir la fonction qui
nous intéresse par excellence, celle qui fixe les rapports de activité
humaine avec les éléments constitutifs de la réalité, celle qui établit,
non plus en général, comme une hypothese, la place de ’homme
dans le réel, mais qui tend a révéler 4 ’homme le sens de sa mission,
le secret de sa destination et la valeur de son effort, en lui montrant



LES CONDITIONS METAPHYSIQUES DU FONCTIONALISME 131

comment et pourquoi il est engagé dans cette mystérieuse manifes-
tation ou 1’étre s’accomplit, se renouvelle et se comprend.

Si nous sommes arrivé a préciser comment de nos jours le philo-
sophe devait comprendre sa tiche, dans quel esprit il devait aborder
les problémes et dans quelle voie il devait tenter d’engager sa réflexion,
nous savons que nous avons fait trés peu de chose, que tout le tra-
vail commence 13 ou notre étude s’acheéve, c’est-a-dire dans la for-
mulation des problémes. Cependant, pour qui veut ensuite tenter de
construire, il est indispensable de faire ce premier travail critique
auquel nous nous sommes livré. Sous la forme ot nous le présentons
ici, il est encore trés imparfait et nous 'offrons au lecteur dans I’espoir
qu’il y verra une occasion d’approfondir par lui-méme les questions
que nous avons soulevées.

André BURNIER.



	Quelques remarques sur les conditions métaphysiques du fonctionalisme

