Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1936)

Heft: 101

Artikel: L'activité de I'esprit est-elle involutive?
Autor: Reymond, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ACTIVITE DE L’ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ?

A propos des llusions évolutionnistes de M. André Lalande.

Nous assistons aujourd’hui a une violente poussée des forces élémentaires,
vitales ; secoués par la peur et la crainte — souvent justifiée — du lendemain,
les hommes abandonnent les récentes et fragiles acquisitions que sont, pour
beaucoup, la liberté de la recherche intellectuclle et de la vie morale. C’est
une revanche du vital contre le spirituel. Le monde biologique ne connait
pas le libéralisme, mais seulement Pafirmation unilatérale des étres indivi-
duels et des espéces. C’est pourquol, parmi les hommes, il y a si peu de tem-
péraments libéraux ; de 14, aussi, la fragilité du libéralisme, ce qui, d’ailleurs,
n’infirme pas sa valeur en droit. 11 est dans Pordre que ce qui est supérieur
soit difficile a réaliser et doive étre incessamment reconquis.

Le libéralisme — au sens philosophique du terme — représente une prédo-
minance de Pesprit sur les énergies vitales. Entendons-nous : il ne s’agit pas,
comme un spiritualisme outranciérement dualiste I’a parfois fait croire, d’an-
nihiler les forces vitales de Phomme, mais, tout en les respectant, de les in-
fléchir dans une direction que, d’elles-mémes, elles n’auraient pas prise.
Mais cela méme est trop encore, pour beaucoup ; leur individualité biologique
refuse de franchir le seuil de Pesprit ; cela vaut encore mieux, sans doute, .
que d’asservir Pesprit a Pinstinct collectif et de Pastreindre a s’en faire
Pavocat. Cette perversion des choses est, hélas | fréquente dans les pays ou
la volonté de puissance s’est extériorisée sous forme de mythes animateurs :
la race, la nation, la classe sociale, que Pesprit est sommé de reconnaitre
comme des données ultimes.

Or, ce conflit du biologique et de Pesprit, si aigu de nos jours, est le fait
sur lequel la philosophie de M. André Lalande projette le plus de lumiére. Ce
n’est pourtant pas, comme bien on pense, a l’occasion des événements

N. B. Etude présentée au groupe vaudois de la Société romande de philosophie et
au Colloque de philosophie des Etudes de Lettres, a Lausanne.



L’ACTIVITE DE L'ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 345

récents que M. Lalande a élaboré sa philosophie. C’est en partant de Pévolu-
tionnisme de Herbert Spencer, tout comme M. Bergson, mais pour le recti-
fier sur un autre plan. M. Bergson a découvert la réalité de la durée, du
temps psychologique, en méditant les Premiers Principes(t) ; M. Lalande a
été frappé par Pextrapolation illégitime que commet Spencer en assimilant
Pordre de lesprit a lordre biologique. Nous sommes au cceur de notre
probléme (2),

On sait que la loi de Pévolution régit, selon Spencer, tout le donné, des
nébuleuses aux sociétés humaines. Elle affirme un passage incessant de
Phomogene a Phétérogéne : c’est la différenciation ; de l’incohérence a la
cohérence, de Pindéfini au défini : c’est intégration. Cette loi, énoncée dans
les Premiers principes, se retrouve dans les Principes de biologie, de psycho-
logie, de sociologie, de morale : dans ces domaines, Pévolution se manifeste
notamment par la division du travail ; celle-ci entraine, 4 titre complémen-
taire, une solidarité de plus en plus intime des parties de 'organisme envi-
sagé ; des espéces définies, puis des individus se constituent ; ils sont les
produits de la concurrence vitale, laquelle assure automatiquement la survi-
vance des plus aptes.

La «loi» de Pévolution — qui d’ailleurs n’en est pas une, ne présentant
pas, formellement parlant, le caractére de liaison conditionnellement néces-
saire entre des phénoménes donnés — a un sens plus biologique que physi-
que ; c’est un biomorphisme universel. C’est en biologie que différencié, évo-
lué a pris le sens de perfectionné.

Or, M. Lalande a montré que, dans le domaine physique, biologique, et
surtout dans celui de Desprit, il existe aussi une « évolution », non pas du
méme au divers, mais du divers au méme, de la pluralité a I'unité. Cette
évolution, de sens contraire a celle qu’a étudiée Spencer, M. Lalande I’ap-
pelle involution, simple transcription du mot grec évrpomf, que nous allons
trouver dans emtropie. Il a exposé son involutionnisme dans un ouvrage
intitulé : « L’idée directrice de la Dissolution, opposée d celle de I Evolution,
dans la méthode des sciences physiques et morales » (189g). Le sens péjoratif
indélébile attaché au mot dissolution a fait préférer, dans la deuxiéme édi-
tion (Les Illusions évolutionnistes, 1930), le terme plus technique d’involu-
tion, neutre au point de vue des valeurs®).

(r) H. BErGson, La pensée et le mouvant, 1934, p. 8. — (2) On trouvera un exposé
d’ensemble de la philosophie de M. Lalande dans larticle publié ici-méme par
M. Jean de La Harpe en 1931, p. 333-342. — (3) Il est permis de penser que ce
nouveau titre n’exprime qu'un des aspects de 'ouvrage de M. Lalande, qui efit
gagné a étre intitulé: Involution et évolution.



346 MARCEL REYMOND

L’exemple le plus typique d’involution en physique est fourni par 'impos-
sibilité de convertir intégralement de I’énergie calorique en énergie mécani-
que ; la chaleur se diffusant sur les corps les moins chauds, il y a perte de
tension. C’est ce fait, mis en lumiére par Sadi Carnot dans ses Réflexions sur
la puissance motrice du feu (1824), qu’exprime le second principe de la ther-
modynamique. Le mathématicien allemand Clausius découvrit une fonction
dont les variations permettent de donner une expression quantitative a ce
second principe. Clausius appela cette fonction emtropre (du grec &vrpom,
involutio), « entendant marquer par la cette sorte de reploiement des choses
sur elless-mémes qui résulte de leur assimilation, et qui s’oppose au mouve-
ment de manifestation, par lequel se font sentir la différence et I'individua-
lité(® », Cest la définition méme de Iinvolutionnisme.

Laloi de la dégradation de I’énergie, a laquelle nous venons de nous référer,
est, selon Pexpression de M. Bergson(), «la plus métaphysique des lois de
la physique, en ce qu’elle nous montre du doigt, sans symboles interposés,
sans artifices de mesure, la direction ou marche le monde ». Cette direction,
c’est I’équilibre parfait, la mort thermique. Cette image du monde, a vrai
dire, parait peu compatible avec les horizons qu’ouvre la plus récente phy-
sique, la théorie des quanta et la mécanique ondulatoire, notamment ; quoi
qu’il en soit, il subsiste un fait, essentiel pour ’objet qui nous occupe : tout,
dans I'univers physique, ne se transforme pas dans le sens indiqué par Spencer.

C’est sur le plan biologique que la théorie de Spencer parait le mieux fondée.
La vie, en effet, cherche 4 mettre sur pied des espéces qui persévérent dans leur
singularité, dans leur type. Les mutations y sont rares et n’ont pas le carac-
tére d’une adaptation(3), La tendance est bien de créer, puis de maintenir des es-
péces nettement différenciées: elle représente, au sens spencérien, une évolution.

Y a-t-il toutefois, dans le monde bioclogique, des passages du divers au
méme, des processus involutifs ? M. Lalande en signale deux : la mort et la
reproduction. Dans ce dernier cas, « le mélange, et par conséquent la désindi-
vidualisation des deux éléments composants sont... essentiel de la féconda-
tion... L’étre, pour se reproduire, doit d’abord se désintégrer, et la cellule
unique, germe de tout vivant supérieur, est créée par la fusion 'une dans
Pautre de ces deux moitiés().

L’évolution en tant que marche a la différenciation tend donc a se détruire
elle-méme, puisque la mort rameéne l'organisme a une existence purement
physico-chimique et que la reproduction, qui sert de palliatif a la mort, ne
prolonge I'individu qu’au prix d’une dédifférenciation momentanée.

De plus, le développement exceptionnel du cerveau chez ’homme tend a
amoindrir les structures biologiques dans ce qu’elles ont de différencié, d’in-
dividualisé ; c’est notamment le cas 1a ou 'usage des facultés cérébrales n’est
pas strictement subordonné aux nécessités vitales.

(%) Les Illusions évolutionnistes (que nous désignerons désormais par L. E.), p. 40. —
(2) L’ Evolution créatrice, p. 264. — (3) Cf.EmiLE GuykNot, Déterminisme et finalité en
biologie. Revue de Théologie et de Philosophie, 1936, p. 52. — (4) I. E., pp. 107-108.



L'ACTIVITE DE L'ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 347

Notre intelligence, sans doute, est apparue a occasion de la vie, dont il
fallait satisfaire les besoins ; mais elle a pris un développement inattendu et
s’est constituée en activité autonome, ayant ses lois et ses exigences propres.
Le progrées de Pintellectualité et de la spiritualité entraine un affaiblissement
de cette rudesse, de cette insensibilité qui étaient une force, du point de vue
de Paction. Il en résulte aussi, comme on sait, une diminution de stireté dans
les réactions instinctives. L’animal sait mieux que ’homme éviter ce qui est
nuisible 4 son organisme. Aussi J.-J. Rousseau a-t-il dit: « L’homme qui
pense est un animal dépravé »(r), Paradoxe, sans doute, du point de vue de
I’humanité dans ’homme, mais vérité, du point de vue de ’animal qui, en
chacun de nous, sert de support a4 I’homme. Seulement, ’homme n’est pas
exclusivement, et surtout pas essentiellement, un animal.

Passons enfin aux fonctions supérieures de la vie humaine, ou apparait,
selon M. Lalande, le caractére involutif, unificateur, de la vie de esprit.

L’activité spirituelle de Phomme, sous sa diversité, se raméne, comme on
sait, a la poursuite de trois buts différents, bien que souvent associés : le
bien, le vrai, le beau. A ces buts correspondent trois couples d’attributs oppo-
sés : bien — mal, vrai — faux, beau — laid et trois disciplines normatives :
la morale, la logique et ’esthétique.

«I1 nous semble » écrit, M. Lalande, « que toute action, toute parole, toute
penste, quand elle a pour fin Pune de ces trois grandes idées directrices de notre
nature consciente, fait progresser le monde en sens inverse de I'évolution, c’est-
a-dire vy diminue la différenciation et Pintégration individuelles, y produit une
assimilation et une libération. Elles ont pour effet de rendre les hommes
moins différents les uns des autres, et de faire tendre chacun d’eux, non
plus comme Panimal & absorber le monde dans la formule de son individua-
lité, mais a s’affranchir au contraire, en s’identifiant avec ses semblables,
de Pégotisme auquel le poussent sa nature biologique et Paction des struc-
tures organiques ou il se trouve engagé par la vie »(2). C’est la thése que cherche
a établir M. Lalande et dont nous aurons 4 examiner le bien-fondé.

Voyons d’abord ce qu’il en est sur le terrain de la connaissance. Suppo-
sons plusieurs voyageurs arrétés en face d’un paysage ; qu’est-il pour chacun
d’eux ? Un ensemble de sensations d’espéces diverses : sensations visuelles

(1) C’est le point de vue de tous ceux qui attribuent a la vitalité, au sens stricte-
ment biologique du terme, la valeur supréme. Tel fut le cas de Nietzsche, dans ce
qu'on convient d’appeler la troisiéme période de sa production; il est significatif
de voir un philosophe comme Max Scheler, demeuré antirationaliste malgré diverses
« mutations brusques », repousser le vitalisme de Ludwig Klages, aux yeux de qui
Pesprit est une maladie de la vie. Cf. Max ScHELER, Mensch und Geschichte, dans
le recueil d’essais intitulé Philosopbische Weltanschauung (Bonn, 1929), p. 34-42,
et M. P1errE GopET, Max Scheler et I'anthropologie philosopbique, Revue de Théo-
logie et de Philosophie, 1936, p. 73 s. — (2) I. E.; p. 142. C’est nous qui soulignons.



348 MARCEL REYMOND

de couleur, de forme, de relief, de distance, sensation auditive et peut-étre
méme olfactive. Ces sensations sont personnelles 2 chaque touriste ; on s’en
convaincra aisément s’il se trouve parmi eux un daltoniste. Cependant, leur
esprit ne reste pas passif ; il transforme les sensations en perceptions ; cette
intervention a pour effet d’introduire dans leur vision un élément commun,
qui unifie les représentations que chacun se faisait de ce méme paysage. En
méme temps, 'esprit pense le paysage comme extérieur aux personnes qui
le regardent et comme existant indépendamment d’elles. Le role de Pesprit
apparait comme celui d’un agent d’unification.

C’est par un processus analogue que s’est élaboré ’espace homogéne, eucli-
dien. L’espace sensible, qui se constitue tout d’abord, est propre a Pindividu
qui le pergoit ; il est 1ié a un ensemble de sensations visuelles et tactiles
qui lui sont personnelles. L’esprit intervient et élabore, par coordinations
progressives, un espace dépouillé de tout ce qu’il renfermait d’individuel ;
d’hétérogéne, lespace est devenu homogeéne ; il est continu, infini. Clest
celui de la géométrie d’Euclide, considérée jusqu’aun siécle passé comme la
seule possible.

Les géométries de Riemann et de Lobatschewsky, géométries s’attachant
a un espace a courbure, ont fait apparaitre ce que la géométrie d’Euclide
a de particulier, 4 savoir son absence de courbure (ce qui ne veut pas dire:
de structure). De plus, tandis que pour Henri Poincaré(d, ces trois géomé-
tries étalent théoriquement équivalentes, comme trois systémes de mesure,
et quil n’y avait pas a se demander laquelle répondait le micux 4 la struc-
ture de 'univers, la physique de la relativité décrit le monde au moyen de
la géométrie de Riemann, considérée comme ayant une valeur supérieure
de réalité.

L’existence des géométries non euclidiennes n’infirme pas la thése d’aprés
laquelle la géométrie classique est un produit de I’action unificatrice de Pes-
prit, le résultat d’une assimilation intellectuelle, bien au contraire. Géométrie
d’un espace élémentaire, sans courbure, la géométrie d’Euclide est éminem-
ment un élément d’unité entre les esprits. Seulement, la question de son rap-
port avec le monde de expérience physique demeure intacte.

Il en est du temps comme de ’espace, pour le probléme qui nous occupe.
Chacun a un sentiment plus ou moins net de la durée ; mais il suffit que notre
humeur ou notre activité change pour que ce sentiment se modifie. Ce temps
psychologique est individuel, subjectif (ce qui ne veut pas dire : irréel). Mais
la vie en commun a fondu ces temps différents en un temps unique, que me-
surent nos horloges. C’est le temps mathématique, résultat d’une assimilation ;
sans lui, la vie sociale serait impossible, comme aussi la science et ses multi-
ples applications.

Que le temps mathématique soit une élaboration de esprit, M. Bergson
Pa montré a Pévidence dans les Données immédiates de la conscience, ol il
s’efforce de ressaisir le temps psychologique ou durée dans sa mouvance,

(1) La science et I'bypothése, p. 67.



L'ACTIVITE DE L’ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 349

sous la crofite glacée du temps spatialisé ou mathématique. M. Bergson
confirme ainsi le point de vue de M. Lalande, mais seulement sur la
question de fait, et non sur la valeur respective de ces deux aspects du
temps.

On peut d’ailleurs suivre les étapes de cette élaboration du temps et de
Pespace chez les primitifs et chez les enfants. M. Jean Piaget, notamment,
s’en est occupé dans La représentation du monde chez Penfant.

La vérité elle-méme est définie par M. Lalande comme un facteur d’unité,
une assimilation des esprits entre eux, des choses entre elles, des choses a
Pesprit(n,

Je ne puis en effet penser un jugement comme vrai sans admettre, du
méme coup, qu’il est vrai pour tout esprit pensant, qu’il est universellement
valable. Que cette unanimité, ce consensus ne puisse étre atteint en fast
(sauf pour les jugements mathématiques) ne tranche pas la question de drost.
Lorsque nous cherchons a justifier nos opinions — méme en des matiéres ou
nous sommes le plus disposés a faire la part de lintuition individuelle, de
«Péquation personnelle », comme en art, en morale, en religion —, nous
avouons implicitement que nous tenons un tel consensus comme fondé en
droit et nous tendons a le réaliser en fait, La vérité assimile les esprits entre
eux ; il s’établit une communauté fondée sur la participation a une vérité
reconnue de tous comme telle. Que cette assimilation ne puisse se réaliser
que par la persuasion, sans surprise, ni contrainte, est chose entendue. La
société des esprits fondée sur une commune participation au vrai n’a rien de
commun avec celle dont les membres sont enrélés de gré ou de force au ser-
vice d’une idéologie. De cette assimilation des esprits, M. Lalande a donné
un magnifique exemple : le Pocabulaire technique et critique de la philosophie,
élaboré en collaboration avec les membres de la Société frangaise de philo-
sophie.

La vérité est aussi une assimilation des choses entre elles. Comparez le
chaos de sensations qu’est le monde du primitif ou du jeune enfant a 'uni-
vers ordonné du savant et du philosophe. L’un des effets de la recherche et
de la formulation du vrai a été d’ordonner le monde tel qu’il se présente
aujourd’hui a Pesprit. « De quelle fagon tout est, c’est PEsprit qui I’a mis
en ordre », disait Anaxagore ; cela est vrai aussi de la pensée humaine. La
loi de Pattraction universelle raméne 4 un méme fait le mouvement des
astres, celui de la terre autour du soleil et de la lune autour de la terre, la
chute des corps a la surface de la terre et les marées. Continuateur de New-
ton, Einstein unifie, ou plutdt fusionne en un seul tout espace, gravitation
et champ électro-magnétique ; espace et le temps se fondent en un seul
continuum. La physique moderne « refuse d’enregistrer telle quelle la variété

(1) Cf. la conférence faite & Lausanne en 1926 par M. Lalande, et publiée dans
la Revue de Théologie et de Philosophie, 1927, p. §-27, sous ce titre: Qu’est-ce
que la vérité ?



350 MARCEL REYMOND

du monde, et... tente au contraire de la résorber dans une unification gran-
diose »(n),

La vérité est enfin assimilation des choses a Pesprit. En les ordonnant,
la pensée les rapproche d’elle-méme, elle les pénétre de sa rationalité. Dans le
jugement vrai, sujet et objet sont inséparables et s’interpénétrent. On con-
nait la forte théorie de la raison qu’a développée M. Lalande(2), distinguant
la raison constituante ou impulsion a la rationalité, de la raison comstitude
ou ensemble des normes et des catégories qui sont 'acquis codifié de la raison
constituante. Quelque indépendante de Ilinvolutionnisme que soit cette
théorie de la raison, elle met bien en lumiére la direction dans laquelle marche
la pensée : du divers au semblable, d’une multiplicité donnée a une unité
acquise. « L’univers, pour qui saurait Pembrasser d’un seul point de vue »,
écrivait ’Alembert, « ne serait, s’il est permis de le dire, qu’un fait unique
et une grande vérité »(3).

Ces vues de M. Lalande ont regu une vigoureuse confirmation des travaux
d’Emile Meyerson. Confirmation partielle, sans doute, Meyerson s’en étant
toujours tenu 3 une « philosophie de Pintellect », ayant refusé de se pro-
noncer en ce qui concerne la «philosophie de la nature»(). Confirmation réelle
cependant ; dans Identité et Réalité, puis dans De Pexplication dans les scien-
ces, notamment, Meyerson a montré, avec une grande richesse d’exemples,
que Pesprit ne comprend qu’en identifiant(s). Il tend a spatialiser le temps,
a réduire la matiére a P’étendue ; 4 la limite, il raménerait 'univers 3 une
vaste identité, faisant ainsi évanouir son objet. C’est le fameux paradoxe
épistémologique. Mais il y a dans les choses une résistance a Punification,
indice de la présence, en elles, d’un irrationnel. Le type en est fourni par
Pirréversibilité de I’énergie calorique en énergie mécanique dont nous avons

parlé plus haut.

Quelle est la part de linvolution dans le domaine de I’art ? Elle parait
difficile a établir, car rien n’est plus personnel, plus irremplagable qu’un ar-
tiste. C’est aussi, dira-t-on, le cas d’un grand savant. Cependant, la simul-
tanéité de certaines inventions et découvertes améne a penser que ce qui n’a
pu étre accompli par un savant le sera par un autre. Pascal a congu la diffé-
rentielle et failli créer le calcul infinitésimal ; Newton et Leibniz 'ont fait,
avec un algorithme différent, sans doute, mais Pobstacle a été franchi tout

(1) Maurice Gex, La structure des nouvelles théories physiques, étude critique de
P’ouvrage publié sous ce titre par Gustave Juvet, dans la Revue de Théologie et de
Philosophie, 1935, p. 74. —(2) Raison constituante et raison constituée, dans la Revue des
cours et conférences, 1925. — (3) Préface de I'Encyclopédie, 48. — (4) Philosophie
de la nature et philosophie de 'intellect, paru dans la Revue de Métaphysique et de
Morale, 1934, recueilli dans le volume 'd’ Essais que vient de publier I'éditeur J. Vrin,
Parls, 1936. — (5) C’est pour cela que lintelligence, au sens bergsonien, est inapte
a penser le devenir, le vital, l'instinctif. Dans le processus d’identification, M. Berg-
son reléve ce qui échappe aux prises de lintelligence, M. Lalande, au contralre,
souligne le pouvoir unificateur de Iesprit.



L’ACTIVITE DE L'ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 351

de méme. Dans le domaine de P’art, le nombre des voies ouvertes 2 un mo-
ment donné apparait davantage comme indéfini; un artiste n’a jamais son
« équivalent ».

Cependant, si I’art est profondément individuel dans sa source, il ne Dest
pas dans ses fins. Il ne tend pas a différencier les hommes, mais 4 les unir
dans une méme intuition, dans une méme émotion. Il exprime avec puissance
ce que beaucoup ressentent confusément ; il prépare une communion des
ames qui est susceptible, dans bien des cas, d’une plus grande extension et
surtout d’une plus grande profondeur que la communion intellectuelle. Il
dépasse les frontiéres nationales ; cela est vrai surtout de la musique et des
arts plastiques ; ce n’est pas que le facteur national n’y joue aucun réle, loin
de 1a; mais ce réle n’est pas prépondérant comme dans la littérature, ou
le domaine des langues coincide a peu prés avec les communautés politiques.
C’est ainsi que Beethoven et Michel-Ange, par exemple, sont, en dehors d’Al-
lemagne et d’Italie, plus accessibles que Geethe et Dante.

Enfin, les diverses formes d’art (arts plastiques, littérature, musique)
n’évoluent pas sur le modéle des étres vivants, comme le voulait Parbitraire
théorie de Brunetiére. De plus, la pluralité des arts n’atteint point l'unité
fonciére de Part, qui peut se réaliser tout entier dans 'une quelconque de
ses formes.

L’involution se manifeste aussi dans la morale, soit dans la pratique, soit
dans la réflexion sur cette pratique, telle qu’elle se trouve codifiée dans ce
qu’on appelle une éthique. Agir moralement, c’est agir en vue d’une com-
munauté, comme nous souhaiterions qu’autrui fit a notre place. C’est donc
adopter une conduite universalisable pour tous ceux qui se trouveront de-
vant les mémes tiches que nous ; que le nombre de ceux-ci soit souvent fort
limité ne change rien a Paffaire,

Lors de leur apparition, les régles morales sont liées & une structure sociale
particuliére, 2 une communauté restreinte : famille, tribu, peuple. Le passage
de la morale familiale a celle de la tribu est déja un progrés, parce qu’il
signifie un élargissement de la communauté. C’est encore, cependant, une
«société close ». Les exemples les plus frappants en sont fournis par le peuple
d’Israél, les Mahométans et surtout par ’Inde brahmanique, ou le régime des
castes est si exactement adapté a la nécessité ol se virent les populations
aryennes de se protéger contre les races de couleur, numériquement supé-
rieures. Le cas du brahmanisme et celui du mosaisme sont particuliérement
instructifs, parce que tous deux ont été suivis d’un « dépassement » auquel
ils ont servi de tremplin : le bouddhisme et le christianisme, avec lesquels
nous entrons dans la « société ouverte », 11 a fallu, dans les deux cas, attaquer
une morale devenue statique avant d’en promouvoir une nouvelle. Le progrés
moral a consisté dans la dissolution de cadres vieillis, momentanément bien-
faisants, mais devenus des obstacles a une assimilation plus compléte des



352 MARCEL REYMOND

esprits, Cette dissolution fut seulement un moyen en vue d’une fin supérieure:
la réalisation d’une société universelle.

Ce n’est pas seulement au point de vue formel, mais aussi par le contenu
de leurs préceptes, que les morales universelles sont supérieures aux morales
des groupes fermés: familles, tribus, nations. Tel fut le cas du stoicisme,
qui invita ses adeptes 4 renoncer a ce qu’il y avait en eux d’accidentel,
pour devenir citoyens du monde et réaliser 'unité latente de Punivers. L’épi-
curisme philosophique, reconnaissant que pour éviter la douleur il faut agir
le moins possible, recommanda en fait la désindividualisation ; solution in-
suffisante, certes, car elle détache 'homme des apparences sans le rattacher
aux réalités ultimes ; elle confirme cependant Pinvolutionnisme, d’aprés le-
quel la vie morale commence par un dépouillement. Le bouddhisme et le
christianisme P’ont bien montré, quoique les conclusions qu’ils en ont tirées
ne soient pas métaphysiquement semblables. La cause de la souffrance,
selon le Bouddha, c’est la soif d’étre ; aussi ’homme doit-il s’abstenir de
désirer. Moins unilatéral, le christianisme voit le mal dans P’égoisme, par
lequel nous prétendons tout subordonner a notre moi; la réalisation véri-
table de notre étre, qui ne nous est nullement interdite, consiste au contraire,
par Poubli de soi, & dépasser le stade de I’égoisme biologique pour atteindre
celui de la personnalité spirituelle.

La parenté de la morale et de la religion dans leurs formes supérieures
améne a constater que, dans ’histoire des religions elle aussi, I'involution
est 2 Peeuvre. Le fait vaut d’étre noté, bien que M. Lalande n’ait pas jugé
a propos de le faire.

La religion, malgré le monothéisme primitif, stade ou le divin n’est pas
encore personnifié, a tout d’abord un contenu local, puis national. Le poly-
théisme s’y organise assez tard (Gréce, Inde), puis il céde parfois la place a
la monolatrie ; ainsi, chez le peuple d’Israél apres la conquéte de Canaan,
beaucoup de ceux qui adoraient Yahveh admettaient comme non moins
réels les dieux des peuples voisins. Le monothéisme strict, qui ne fut atteint
que lors de I’éxil, contenait en soi la promesse d’une religion universelle.
Celle-ci fut préparée par les prophétes, qui, & partir d’Amos, dégagérent le
mosaisme de son contenu national. Mais aprés le second Esaie, déja si proche
des évangiles, le judaisme post-exilique tomba, a Jérusalem du moins, dans
le sacerdotalisme ; on sait quelles en furent les conséquences pour Jean-
Baptiste et pour Jésus. La religion de Jésus, organisée par 'apdtre Paul,
est éminemment un facteur d’unité, d’assimilation des Ames. Les raisons
pour lesquelles cette unification n’a pas pleinement réussi sont trop diverses
pour étre exposées ici ; elles n’importent pas directement, d’ailleurs, a notre
propos. Bornons-nous 4 dire que, sous sa forme supérieure, la religion est
une participation consciente & 'universel,

Le progrés religieux est involutif ; remarquons cependant que, en méme
temps qu’il cesse d’étre purement national, le phénoméne religieux cesse
aussi d’étre purement collectif ; en s’universalisant, la religion, comme la



L’ACTIVITE DE L’ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 153

morale, plonge des racines plus profondes chez les individus ; de coutume,
elle devient objet d’adhésion personnelle. Le fait est déja frappant dans
PAncien Testament, chez les prophétes, notamment chez Jérémie. On voit
donc que la théorie involutionniste ne rend pas intégralement compte, a
elle seule, de la réalité. C’est la une observation que nous aurons a dévelop-
per plus loin.

* * *

Nous avons constaté une évolution du divers au méme dans la connais-
sance, dans I’art, dans la morale et la religion. Nous la rencontrerons aussi
sur le terrain du droit et dans la vie sociale des peuples et des nations.

Le droit n’est autre chose qu’un compromis entre I'exigence morale, prise
dans son absoluité, et Pétat dit de nature. Il est donc logique que l'involu-
tion y soit a ’ceuvre comme dans la morale. Tel est le cas, notamment, du
droit romain. Il visait tout d’abord & consacrer la hiérarchie établie dans la
société, hiérarchie dont le fondement était religieux ; 4 ce titre, il laissait en
dehors de sa juridiction — outre la pléebe — la femme, Penfant, P’esclave.
Les luttes entre patriciens et plébéiens eurent pour conséquence I’établisse-
ment d’un droit écrit, codifié, dans lequel la plébe eut peu a pea sa place.
Sous linfluence de la philosophie stoicienne, I'esclave lui-méme se vit re-
connaitre un minimum de droits, La communauté juridique finit par englo-
ber tout le monde, notamment a partir de I’édit de Caracalla (z12). Ce fait
est la reconnaissance implicite dun droit naturel 3 tout homme, victoire de
la tendance unificatrice de Pesprit.

Sur le terrain social, méme mouvement, dont le droit n’a été que Pexpres-
sion. Les civilisations les plus anciennes 4 nous connues présentent une
société distribuée selon une hiérarchie rigoureuse (Inde, Egypte); celle-ci
s’est affaiblie progressivement, en Gréce et 4 Rome. Reconstituée aprés les in-
vasions sous le nom de féodalité, cette hiérarchie s’est peu 4 peu transformée ;
la monarchie absolue, en domestiquant la noblesse, a contribué & préparer
en France le mouvement égalitaire de la Révolution ; la Déclaration des droits
de ’homme et du citoyen, affirmant que les hommes sont libres et égaux,
est une étape décisive du mouvement involutif qui unifie la société. Dans la
vie privée, la famille n’est plus un Etat dans ’Ftat, comme lorsque le pére
de famille avait droit de vie et de mort sur sa femme et sur ses enfants;
elle reste sans doute une cellule indispensable, mais elle n’est plus considérée
comme une fin en soi. L’4ge a d’aillears moins d’importance dans une société
«évoluée », rationalisée que dans une société agricole, de type patriarcal, 11
en est de méme du sexe : inégalité des sexes dans la vie sociale, atténuée
jadis sous Pinfluence du christianisme, ’est aujourd’hui par le fait du machi-
nisme ; les expériences faites pendant la guerre ont encore accéléré le mouve-
ment.

Dira-t-on que linvolution, & la limite, méne au communisme ? Il faut
s’entendre : supprimant les barriéres plus ou moins artificielles qui séparent
les hommes, Pinvolution conduit, dans la pensée de M. Lalande, 4 une com-

REV. DE THEOL. ET PHIL, — N. 8. t. Xxx1v (N© 101, 1930). 23



354 MARCEL REYMOND

munauté de type solidariste, non au communisme marxiste, et cela d’autant
plus que Passimilation des esprits ne peut aucunement s’opérer par la lutte
des classes, ni par Pabsorption d’une classe par une autre.

Dans la vie publique, la famille a perdu sa place de forme sociale ultime
au profit de la nation ; le fait apparait dans toute sa netteté a partir du
XVe siécle. Dés lors, la question s’est posée aussi de savoir si la nation ne
devrait pas, a son tour, étre dépassée par un orgahisme plus vaste. Le déve-
loppement de la civilisation et le caractére de plus en plus meurtrier des
guerres ont posé la question : la Société des Nations en est née ; phénoméne
involutif au premier chef, elle doit atténuer et résorber dans un organisme
européen et, si possible, mondial les unités discordantes que constituent les
diverses nations. A la limite se réaliserait une fédération universelle, tra-
duction, dans lordre politique, de l'interdépendance des pays sur le plan
économique et scientifique.

Que d’autres forces soient a I’ceuvre dans le monde, a heure actuelle no-
tamment, c’est chose trop évidente. Le principe de différenciation contre-
carre a nouveau victorieusement celui de "unification. Nous aurons a indi-
quer plus loin a4 quelles conditions précises — non remplies hélas ! aujour-
d’hui — doit obéir le principe de différenciation pour qu’il soit, Iui aussi,
un élément de progrés. Il n’en reste pas moins que l'involution, principe
d’unification, représente I'une des conditions indispensables de la civilisa-
tion. M. Lalande a eu le grand mérite de le mettre en lumiére. L’involution
est I'une des bases de bumanisme, doctrine de ’homme valable, en droit,
pour tout homme, définissant, par dela les différences de race et de langue,
une catholicité, c’est-a-dire une universalité intellectuelle et spirituelle.

#*
* *

La pleine actualisation de ’humanité implique un choix éclairé, un ferme
propos de réaliser I'unité des esprits. C’est par un appel au courage et méme
a Phéroisme que doit s’achever logiquement I’exposé de l'involutionnisme,
comme celui de M. Bergson sur la société ouverte, la morale et la religion
dynamiques.

Il convient maintenant d’examiner si les faits sont bien tels que M. La-
lande les décrit.

Disons d’emblée que si M. Lalande nous parait avoir observé avec exac-
titude un fait rejeté dans ombre par P’évolutionnisme, il nous semble, a
son tour, en avoir exagéré la portée, en l'isolant de son contexte. L’involu-
tion n’étant qu’un aspect des faits, la doctrine qui s’appuie sur elle n’est
qu’une vérité partielle ; le principe qu’elle assigne aux valeurs n’est pas le
seul existant.

Ily a aussi assimilation des esprits dans le mal, dans la vulgarité esthétique
et dans Perreur, méme adoptée de bonne foi. Preuves en soient ’astronomie
géocentrique qui régna jusqu’au XVIIe siecle, et la géométrie d’Euclide
en tant que seule géométrie possible. Sans doute n’y a-t-il pas pleinement,



L’ACTIVITE DE L’ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 355

alors, assimilation des choses a Pesprit et réciproquement ; il n’y en a pas
moins unification des esprits. Nous accordons cependant que celle-ci reste
alors limitée en droit, mais non en fait, tandis que Punification fondée sur
une vérité authentique est limitée en fait, mais non en droit. L’accord des
esprits n’exclut certes pas la vérité, mais il ne la garantit aucunement.

Observons ensuite que le caractére involutif de la connaissance, de I’art,
de la moralité peut fort bien n’étre pas voulu, ni méme conscient. Il est
rarement visé comme tel. Le savant qui recommence une expérience ou en
imagine une nouvelle n’est pas satisfait de la théorie régnante ; tous les
autres spécialistes peuvent s’en accommoder, lui pas. Cest d’une insatis-
faction féconde que sortira I’expérience mise au point, la théorie rectifiée,
dit celle-ci briser le consensus admis. C’est ainsi que Pexpérience de Michel-
son-Morley a amené Lorentz, puis Einstein a remanier la cinématique de
Newton, que le principe d’indétermination de Heisenberg nous oblige aujour-
d’hui a refondre notre conception de la causalité et du déterminisme, va-
lable seulement pour le monde envisagé & notre échelle, et non pour le monde
que constitue I'atome.

L’artiste exprime quelque chose de neuf, qui ne lui parait jamais avoir
été valablement dit avant lui. §’il trouvait chez Baudelaire ’expression
exacte de ce qu’il sent, le poéte renoncerait a la partie et se bornerait a lire
Baudelaire. Mais Baudelaire lui-méme n’a écrit ses vers que parce que ni
Lamartine, ni Hugo, ni Vigny ne disaient, ni ne pouvaient songer a dire ce
qu’il avait, lui, 4 exprimer ; aussi bien Hugo lui a-t-il dit : « Vous avez créé
un frisson nouveau». Arthur Rimbaud représente le cas-limite de Dartiste
qui refuse délibérément d’entrer dans Iunivers commun des hommes pour
se forger le sien propre.

L’homme de bien, Pinitiateur religieux ont plus certainement présent a
la conscience I’effet unificateur de leur action. C’est pour autrui qu’ils agis-
sent, Mais ils le font parce que ce qui heurte leur sens du bien, du divin
laisse indifférents les autres hommes. Leur action, ’appel qu’ils leur adres-
sent créent une différence nouvelle ; ils constituent une création. Cest ainsi
que Socrate, les prophétes d’Israél entrérent en conflit avec leur milieu, que
Jésus se détacha du judaisme historique pour en réaliser I'idéal latent.

On ne peut décrire la vie spirituelle de Phomme comme un simple passage
du divers au méme, comme une involution ; en sens inverse joue un principe
tout autre : celui de la ¢réativité, dont involution n’est que le contre-poids.

Est-ce a dire que le nouveau soit ipso facto un progrés ! On ne saurait
commettre une méprise aussi grossiére. Aussi convient-il de préciser la diffé-
rence entre régression et progrés.

Ily a régression, non seulement lorsqu’un individu ou un peuple revient a
un niveau antérieur, mais aussi lorsque, dans une forme nouvelle de vie, il
tombe dans un particularisme négateur de la communion humaine. Tel fut
le cas — pour ne pas parler des mystiques de la race, de la classe sociale,
de la nation, florissantes aujourd’hui — du peuple d’Israél aprés lexil ; le



356 MARCEL REYMOND

ritualisme y constituait un fait relativement nouveau et cependant une
régression par rapport au prophétisme.

Pour qu’il y ait progrés, il faut ’apport de quelque chose de nouveau,
susceptible d’étre universalisé.

A quoi reconnaitra-t-on cette possibilité d’universalisation, de valeur uni-
verselle ? En science, il y a vérification par le calcul et par Pexpérience. En
art, en morale, en religion, c’est autrement délicat. Il n’y a guére que le recul
du temps qui permette un jugement ; seuls quelques esprits supérieurs peu-
vent juger tout de suite slirement, et encore dans un domaine limité.

Quoi qu’il en soit, il faut soigneusement distinguer entre Puniversel et le
collectif. Baudelaire, presque seul de ses compatriotes a golter Tannbeuser,
en 1861, représente alors I'universel contre le collectif. L’universel se définit
par des conditions de droit, le collectif par des données de fait. Il semble bien
que ces considérations de droit ne puissent étre que de nature formelle
(exigence de structure, d’unité) ; il peut y avoir dans la musique de Stra-
winsky une réalisation inédite de I'unité que nous n’apercevons pas encore,
que les contemporains de Bach ou de Beethoven n’ont pas reconnue chez ces
deux musiciens. La vie de Pesprit ne pouvant étre épuisée par aucune indi-
vidualité, ni par aucune société particuliéres, force est bien de ne pas s’en-
fermer dans un statisme mortel et de ne pas exiger d’emblée, de toute forme
de vie, un passeport en régle.

Le véritable créateur, au reste, ne se refuse pas a associer les hommes a
son ceuvre ; mais, indépendant avant tout, il préfére, s’il rencontre de Pin-
compréhension, rester lui-méme, plutét que de sacrifier 4 une hative com-
munion des esprits, Celle-ci n’a pas de valeur par elle-méme ; tout dépend
de ce autour de quoi il y a assimilation, unité.

Nous accordons 4 M. Lalande que la connaissance, I’art, la moralité sont
en droit, et peuvent étre en fait, quoique pas nécessairement, des principes
de communion. Mais c’est 14 un caractére secondaire, dérivé. La vie de Pesprit
n’est pas seulement involutive ; elle se meut entre les péles de la créativité,
principe de différenciation, d’individualisation, et de I'involution, principe
d’unification. Le spirituel est a la fois dans le processus de création, échap-
pant aux normes antérieurement établies, mais non pas a toute norme, et
dans le processus de coordination, lequel ne pourrait s’achever sans tarir la
vie elle-méme.

La philosophie de M. Lalande n’attache de valeur qu’a I'un de ces deux
processus ; celle de M. Bergson qu’a Iautre. Tel est aussi le cas de la pensée
de Jean-Jacques Gourd; ayant distingué dans le phénoméne un élément
différentiel et un élément de ressemblance, Gourd attribue la plus haute
valeur 4 ce qui échappe 4 toute norme : I'incoordonnable ; sur le terrain de
la connaissance, c’est ’absolu; en morale, le sacrifice, en esthétique, le
sublime. L’incoordonnable est le principe des valeurs suprémes, il exprime
Paspect religieux des choses.

Il suffit de mettre en paralléle la philosophie de J.-J. Gourd et celle de



L'ACTIVITE DE L'ESPRIT EST-ELLE INVOLUTIVE ? 357

M. Lalande, antithétiques, mais pareillement désireuses d’exprimer et d’af-
fermir la vie de Pesprit, pour voir ce que chacune a d’unilatéral®. Qu’est-ce
a dire, sinon que, loin de les concilier par une solution verbale, il faut repous-
ser la tendance commune & ces deux doctrines : définir le spirituel par un
seul principe — quitte a choisir la créativité ou Pinvolution — et poser ces
deux principes comme concomitants dans la vie concréte. L’analyse peut
bien les distinguer, mais prendre I'un sans Iautre revient 4 le faire fonction-
ner & vide(2). Autant il nous parait dangereux d’exalter une créativité que
rien ne viendrait structurer, autant il nous parait erroné de préconiser une
unification voulue pour elle-méme ; ce serait, sous prétexte d’unité, appau-
vrir et mutiler la nature et ’homme, tomber dans un communisme intellec-
tuel et spirituel qui n’aurait méme pas le support affectif que présente le com-
munisme monacal. L’unité ne saurait étre une fin en soi; pure forme, elle
ne se suffit pas a elle-méme.

* *

Esquissons, pour conclure, une application de nos vues au probléme pra-
tique du conflit actuel entre le biologique et le spirituel, soulevé au début. La
rectification que nous avons tenté d’apporter aux vues de M. Lalande nous
met, semble-t-il, en meilleure position devant ce conflit.

Nous ne sommes plus invités a choisir entre le biologique qui différencie
et le spirituel qui unifie, puisque le principe de créativité s’exerce aussi sur
ce dernier plan, Seulement — et c’est la le point —, autre chose est la nou-
veauté qui n’a de sens et de valeur que pour celui qui Papporte, autre chose
la nouveauté capable d’enrichir tous les hommes. La premiére est simplement
une singularité individuelle, sans portée spirituelle ; la seconde est univer-
salisable en droit, créatrice en fait d’'une communion élargie.

Les générations nouvelles rompent, dans leur maniére de sentir autant que
dans leur pensée, avec le dualisme rigoureux, d’origine cartésienne, du corps
et de ’dme. Elles ont raison de rechercher 'unité de ’homme, dans sa per-
sonne comme dans la société. Il reste cependant que la caractéristique d’un
étre personnel, c’est d’étre hiérarchisé ; Part de vivre, en son sens esthétique
et en son sens moral, ici convergents, c’est de faire au biologique et au spiri-
tuel leur part, sans oublier que si le premier est indispensable & notre exis-
tence, seul le second est «le propre de 'homme ». Nous acceptons tout
Phomme, mais nous attachons la plus haute valeur a cela seul qui, en lui,
est spécifiquement humain.

Marcel REYMOND.

(1) Voir sur la philosophie de Gourd I'étude critique que M. Lalande a publiée
dans la Revue de Métaphysique et de Morale (1911, p. 904-919) sous le titre : L'in-
coordonnable. — (2) En ne définissant U'esprit que par la marche 4 'identité, on abou-
tit d’ailleurs & un paradoxe qui n’est qu'une forme généralisée du paradoxe épisté-
mologique signalé par E. Meyerson: le moment de son triomphe supréme serait pour
Pesprit celui ou 1l n’aurait plus aucune activité & déployer.



	L'activité de l'esprit est-elle involutive?

