
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 101

Artikel: Catholicisme, barthisme, protestantisme

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME

Le second élément de ce titre est quelque peu personnel, et Karl
Barth en sourirait ; à moins que, peut-être et tout à la fois, en

prince de la dialectique, il ne s'en indigne. Une désignation plus
générale : « Théologie de la transcendance », par exemple, eût mieux
valu. Mais, quant au fond même du débat, c'est bien le rapport
entre le courant barthien et les deux grandes confessions chrétiennes

qui est en jeu. Ce qui nous intéresse, c'est le mot du comte de

Keyserling, largement utilisé par l'éditeur de Parole de Dieu et parole
humaine : « Karl Barth et ses amis portent dans leurs mains tout
l'avenir du protestantisme » ; c'est l'affirmation de Karl Barth lui-
même, au cours de l'échange de vues qui anima son premier contact

direct avec le public de la Suisse romande, sur la colline de

Vaumarcus, en septembre 1934 : « En dehors de la position que je
défends, il n'est qu'une seule possibilité : le catholicisme ».

Je ferai peu de « dialectique ». Trop peu. Sur bien des points en

rédigeant ces notes j'eus l'impression, qu'auront mes lecteurs, de

simplifier à l'excès et de faire tort aux attitudes qu'il s'agit de

définir. A maintes reprises un « non » à côté de ce « oui », un « oui » à

côté de ce « non » eussent signalé des nuances dignes d'attention.
Mais n'est pas dialecticien qui veut. Et il fallait, pour voir clair,

N. B. — On trouvera dans les pages suivantes la substance d'une causerie faite
une première fois en octobre 1934 à l'occasion d'une rencontre théologique romande
à Vaumarcus, utilisée le même automne devant MM. les pasteurs du pays de

Montbéliard, puis, en janvier 1935, devant ceux des deux Eglises neuchâteloises. J'ose
espérer que, en dépit du caractère occasionnel qu'elles conservent au début, ces

notes relatives à un problème vraiment central de la pensée chrétienne n'auront
pas perdu leur actualité.



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 329

admettre certains raccourcis. Et puis, les saintes Ecritures ne sont

pas dialectiques au point où le croient les dialecticiens. J'envisagerai
du reste la pensée de Karl Barth sous un angle voisin de l'angle
dialectique, mais plus accessible, en tant que théologie de la
transcendance absolue et négation de toute théologie naturelle. Doit-il être

entendu, demanda en substance M. Emile Lombard à Karl Barth,
ce 11 septembre 1934, que vous n'accordez aucune valeur à la
connaissance de Dieu analogia entis, c'est-à-dire à celle que l'on tire,
par voie d'analogie rationnelle, de la considération de l'être tel qu'il
est dans la nature ou de l'expérience religieuse telle que l'étudient
l'histoire et la psychologie — Aucune, répondit de même Karl
Barth. L'être tel qu'il se présente en nous et hors de nous, dans le

monde considéré en dehors de la Parole révélée ou de l'illumination
de la grâce, selon les voies de la connaissance humaine, ne donne

aucun renseignement valable sur Dieu : il ne recèle rien de divin.
Admettre le contraire, c'est du catholicisme ou du paganisme.

La question, posée ainsi dans sa teneur la plus vaste, doit être

précisée. Elle peut l'être de la façon suivante : faut-il admettre avant
l'acte central de la Rédemption, c'est-à-dire avant l'incarnation, ou

en dehors, dans le monde tel que la chute le laissa, une certaine
immanence divine Est-il resté quelque chose de Dieu au sein du

monde déchu ou bien l'état de chute est-il celui d'une corruption
absolue D'autre part faut-il admettre après l'acte central de la

Rédemption une certaine immanence de Dieu dans le monde Est-
il rentré dans le monde quelque chose de Dieu ou bien l'état de

rédemption s'épuiserait-il dans l'attente eschatologique
Autrement dit encore — le problème étant finalement haussé au

plan trinitaire — l'acte de la rédemption qui consiste dans l'incarnation

de Dieu le Fils, c'est-à-dire dans la manifestation historique
centrale de la Trinité, est-il précédé ou non, au sein de la nature, de

l'action créatrice et providentielle de Dieu le Père Est-il ou non
suivi dans l'Eglise de l'action régénératrice de Dieu le Saint-Esprit
et ces deux actions sont-elles ou non accessibles à l'homme d'une

manière ou d'une autre et selon un mode à déterminer
Je rappellerai d'abord la réponse que fait le catholicisme au

problème ainsi formulé. Ce nous sera un point de départ fort utile.
Viendra ensuite, avec un caractère d'antithèse très accentuée, la

position de Karl Barth ; nous n'aurons aucun effort à fournir pour
l'exposer avec la sympathie et l'admiration dont elle est digne.



330 MAURICE NEESER

Nous serons enfin conduits, sur les pas de saint Paul, à l'attitude
protestante qui n'est ni la thèse ni l'antithèse et qui pourrait bien

proposer — horribile dictu —¦ une synthèse.

I. L'enseignement catholique.

Il se prononce en faveur d'une immanence objectivement saisis-

sable. Il tend à considérer la permanence du divin dans la nature
après la chute et sa réinstallation dans l'Eglise par l'acte rédempteur
comme des réalités objectivement accessibles à l'homme, quasi
soumises à l'homme ; à lui soumises, c'est-à-dire mises à sa disposition
et dont il serait le maître. Si bien que le salut de l'homme, réalisé par
l'œuvre de ce dernier, serait saisi non par la foi, mais par la vue.

La chute, à en croire le catéchisme catholique, n'a pas entraîné
la corruption totale de l'homme. Elle n'a même pas entamé sa «nature

pure»: pura naturalia manserunt1-1 '. Cette «nature pure», c'est ce

sans quoi l'homme sortant des mains de Dieu n'eût pas été l'homme,
mais l'animal ; c'est cette caractéristique de l'homme sur laquelle
insiste le rationalisme, et qui est retenue, en somme, par une
certaine science moyenne : l'homme est homo sapiens, animal doué de

raison et de liberté morale. C'est aussi ce que l'observation la plus

courante affirme en effet de l'homme.
Or, dit la doctrine catholique, la « nature pure » n'a pas été

touchée par le péché d'Adam ; la raison et la liberté morale de l'homme,
en particulier, n'ont pas été atteintes. Ce que la chute a arraché à

l'homme, ce sont des « dons » qui n'avaient aucun lien nécessaire

avec sa nature proprement dite. Ce sont les dons dits « préternatu-
rels », c'est-à-dire ceux qui manifestement dépassent la condition
normale de l'homme au sein de la nature, par exemple l'impassibilité

et l'immortalité ; ajoutés à la « nature pure », ils constituaient
la «nature intègre» de l'homme primitif. Ou bien c'est le don proprement

« surnaturel » d'intimité avec Dieu, appelé aussi don de la

« grâce sanctifiante », vraie surnature ajoutée à la nature intègre.
Ces apports surnaturels et préternaturels, nullement exigés, au dire
des auteurs catholiques, par le concept normal d'humanité, il plut
à Dieu d'en revêtir Adam. Par la chute Adam en est dépouillé. Il
est dépouillé de ces dons qui étaient ¦—- l'image est à serrer de près —
des revêtements accessoires, des vêtements agréables sans doute,

(') Mgr. Prunel, Cours supérieur d'instruction religieuse, t. IV, p. 5.



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 331

mais nullement indispensables. La chute l'en a dépouillé ; le voici
nu. Mais, fait remarquer Bellarmin('), «un homme nu est encore

un homme ». Et en effet Et, dans le cas particulier aussi, il conserve
tout l'essentiel de l'homme. Tel qu'il subsiste, il est déclaré capable
de faire le bien naturel — le devoir moral — en usant de sa simple
liberté naturelle, sans la grâce des sacrements te) ; il est capable de

connaître Dieu, sans le secours du dogme révélé, par sa simple raison
naturelle.

Ce qui vaut pour la créature humaine vaut sans doute, mutatis

mutandis, pour la création dans son ensemble. La chute aura pu
priver la terre de ce ciel que fut l'Eden, revêtement préternaturel et
surnaturel ajouté à la « terre pure », à la terre telle que la science

et la raison peuvent la décrire, et qui n'est certes pas le merveilleux

jardin du récit biblique. La chute intervenue, le décor édénique
remisé dans les coulisses, il est resté à la terre l'essentiel de sa nature,
entre autres cet ordre des lois, cette direction des fins qui de tout
temps ont fourni aux preuves cosmologiques et téléologiques de

l'existence de Dieu leur vivante vertu. Dieu le Père est resté à l'œuvre
dans sa création ; il continue à la régir par sa providence. La
connaissance de Dieu par l'observation du monde est légitime, comme
est légitime la connaissance de Dieu ¦— c'est la même — par l'observation

de l'homme. La théologie naturelle est donc légitime. Légitime,

c'est trop peu dire, et voici ce qui caractérise le point de vue

proprement catholique : elle est d'une évidence si certaine que c'est

un péché de la nier. L'Eglise romaine condamne, elle anathematise

formellement ceux qui ne l'admettent point te).

Il y a donc là, soulignons-le, pour ce qui concerne la permanence
du divin après la chute dans l'être créé, une affirmation d'immanence

tout à fait généralement accessible, susceptible de démonstration

rationnelle, évidente au point que la raison de l'homme ne peut pas ne

pas la voir —¦ dans « évident » il y a « visible » — et si objectivement
à la disposition de l'homme, ou dont l'homme dispose si pleinement,

que quiconque s'avise de la nier commet un péché.
Qu'en est-il de la réinstallation du divin dans le monde après l'acte

rédempteur central Car une rédemption intervient, constituée par
l'incarnation de Dieu le Fils. Une intervention dont l'urgence paraît
discutable, étant admis que la chute n'a enlevé à l'homme que des

(') D'après Mgr. Prunel, ouvr. cité, p. 44. — (2) Ibid., p. 39. — (3) Textes à l'appui,

ibid., 1.1, p. 53, 54, 56.



332 MAURICE NEESER

vêtements assez superflus, lui laissant —¦ soit dit en passant — dans

la nudité de sa nature d'assez beaux restes.
Assurément cette rédemption ne sera complète qu'au retour du

Christ. Le catéchisme catholique fait une part à l'eschatologie. Les
dons préternaturels ne seront rétablis qu'après la résurrection des

morts et le jugement dernier. C'est alors seulement que l'homme
rentrera en possession de l'immortalité et de l'impassibilité — pour
ne citer que les attributs préternaturels réservés au corps. C'est alors
seulement que le ciel édénique redescendra sur la terre. Quant au

reste, et pour le don surnaturel de grâce sanctifiante en particulier,
qui sauve l'âme en lui rendant l'intimité avec Dieu, il est rendu à

l'homme dès ici-bas, mis à sa disposition grâce à l'Eglise, où l'on
estime que l'incarnation de Dieu le Fils se poursuit par l'œuvre du

Saint-Esprit. En outre — c'est la caractéristique de la pensée

catholique — il s'agit d'une assurance donnée à l'homme, d'une
mise à la disposition de l'homme tout objective. Cette grâce
lui est transmise par l'enseignement d'une doctrine à laquelle
l'institution papale assure l'infaillibilité. Elle est surtout l'effet
de sacrements qui agiraient ex opere operato, munis d'une
efficacité quasi physique. La justification par laquelle elle se traduit,
l'homme en est le maître, puisque l'homme — qui subsiste dans

le prêtre — dispose des sacrements ; elle est en ce sens déjà —
les œuvres proprement dites y collaborant — une œuvre de

l'homme. Elle est extérieurement verifiable par l'homme, puisque
c'est chose verifiable que l'administration des sacrements.
Verifiable, évidente au sens de visible. C'est, au fond, cet ensemble de

caractères que le catholicisme résume dans l'équivoque épithète de

« grâce infuse ».

Voilà donc l'immanence de Dieu deux fois affirmée. Une première
fois dans l'œuvre de Dieu le Père au sein d'une création et d'une
créature que la chute n'a pas privées de leur « nature pure » et qui,
dans cet élément essentiel de leur constitution primitive, sont
demeurées divines, de sorte qu'une théologie naturelle est parfaitement
normale. Une seconde fois dans l'œuvre que Dieu le Saint-Esprit
exerce au sein de cette création surnaturelle que représente l'Eglise.
Il existe une double histoire divine : la naturelle, à laquelle s'attache
l'humanisme ; la surnaturelle, à laquelle le christianisme s'attache,
sans renoncer pour autant à l'humanisme. Elles ont ceci de commun
ou d'analogue, que le divin s'y présente comme objectivement réel,
mis à la disposition de l'homme qui s'en empare, ici, par l'intermé-



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 333

diaire de la raison naturelle, là, par le moyen de la révélation
ecclésiastique. Elles offrent l'une un salut partiel, l'autre un complément
de salut ; au total un salut qui, œuvre de l'homme, est saisi par la

vue. L'immanence divine y est celle d'un Dieu asservi.

Et c'est, à vrai dire, un soulagement que de passer de cette atmosphère

à celle du barthisme.

II. Le paradoxe barthien.

Nous l'envisageons ici dans son profil le plus abrupt, conformément

à son génie propre, tel que, voici quinze ans, il ébranla le tocsin
dont l'écho n'a fait que grandir, tel que le maître de l'école ne cesse

de le vouloir avec une admirable volonté de conséquence. Notre
esquisse s'appuie, pour abréger, moins sur des textes de Barth lui-
même que sur la logique imposée au système par son principe. Nous

renvoyons ici et là à la courte Introduction de M. Visser T'Hooft,
dont l'auteur nous assure qu'elle a reçu « l'entière » approbation de

l'éminent professeurte).
Karl Barth pose au principe de sa théologie l'affirmation de

l'absolue transcendance divine, qui implique entre la terre et le ciel,
entre le monde de l'homme et le monde de Dieu, un abîme, une dualité

absolue. «Si j'ai un système)), a-t-il écrit —¦ et il met le mot
entre guillemets —, « il consiste à m'efforcer de ne jamais perdre
de vue ce que Kierkegaard a appelé la différence qualitative infinie
du temps et de l'éternité : Dieu est au ciel et toi, tu es sur la terre ».

Le gouffre est si profond et si large que l'homme ne saurait le franchir.

Le seul passage possible est non pas celui que l'homme tenterait

de bas en haut, en partant de la considération de son monde
à lui pour chercher à s'élever à des conclusions sur le monde de Dieu

— cela, c'est la « vaine » méthode de la théologie naturelle ou théologie
de l'expérience —, le seul passage possible est celui de la théologie
révélée, celui qu'il plaît à Dieu de frayer de haut en bas, par une
libre manifestation de sa souveraine parole. Libre manifestation d'en

haut, qui demeure libre en tout temps, dont l'essence est la liberté
même, si bien que jamais l'homme ne pourra se glorifier de la tenir
et de l'enchaîner. La seule présence divine concevable dans le monde
de l'homme, c'est celle qu'il plaît à Dieu de réaliser Lui-même, dans

le moment que seul II choisit, sur le point que seul II détermine,

(') Introduction à Karl Barth, i'e éd. Toutes les citations qui suivent sous chiffre
II lui sont empruntées.



334 MAURICE NEESER

pour la durée que seul II fixe, sans que jamais nous soyons autorisés,

nous, à « organiser nos rapports » avec Lui, à nous permettre de

« compter sur Lui », à « agir comme si nous étions ses confidents, ses

défenseurs, ses fondés de pouvoir »..., sans que jamais l'homme puisse
s'estimer en possession de cette présence et maître du salut qu'elle

apporte avec elle.

Au total, la transcendance de Dieu à l'égard du monde — et, sans

doute, du double monde de la nature et de la grâce — est si absolue,
les interventions de Dieu au sein du monde — et, sans doute, de ce

double monde — demeurent si souverainement libres qu'on en arrive
à se poser la question : la foi saisira-t-elle de façon quelconque cette
présence sans cesse jalousement placée sous le signe de l'arbitraire
divin, le salut caché dans l'ombre impénétrable du décret éternel
La foi, soucieuse uniquement de réserver la souveraine gloire de Dieu,
saisit-elle encore un salut La foi, qui tout à l'heure avait la prétention

de voir, n'est-elle pas devenue aveugle
Si nous tentions de mettre cette thèse générale en rapport avec le

double exposé que nous avons consacré à la solution catholique, elle

comporterait les conséquences suivantes : il n'y aurait dans le monde

avant l'acte rédempteur — dites aussi en dehors de l'acte rédempteur
— aucune permanence du divin ; et après l'acte rédempteur — dites
aussi en dehors de l'acte rédempteur — il n'y aurait du divin aucune
réinstallation, aucune permanence du moins, aucune présence dont
l'homme puisse s'assurer la possession. La seule attitude pour le

chrétien serait quant à ce monde le pessimisme radical, quant au
monde de Dieu l'espérance.

Avant l'acte divin de la rédemption — ou en dehors de cet acte —
il n'y aura plus aucune trace de l'image de Dieu en l'homme. La

corruption de la nature humaine sera entière. Le disciple de Karl
Barth sera amené par son dualisme principiel à reprendre, à accentuer

même la thèse des Réformateurs en vertu de quoi c'est la «nature

pure » de l'homme, sa nature proprement dite, sa nature d'homo

sapiens et d'animal raisonnable et libre qui a été détruite, elle aussi,

en même temps que ce que le catholicisme appelle sa « préternature »

et sa « surnature ». L'homme, à la suite de son péché, apparaîtra
dépouillé de sa faculté même de connaître Dieu et de lui obéir selon
les voies de la raison et de la conscience : il ne sera pas seulement
mis à nu, mais, ce qui est assurément plus grave, mis à mort. Et
c'est non seulement la nature intime de l'homme, mais celle de la

création dans son ensemble sur laquelle le barthien étendra son dé-



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 335

sespoir. Il estimera « dangereux », a dit Karl Barth à Vaumarcus —
et nous comprenions qu'il voulait dire « intenable » — le dogme de

la providence générale. Il niera la valeur de toute théologie basée

sur l'analogia entis. Il sera à l'égard des preuves traditionnelles de

l'existence de Dieu d'un pessimisme total, et qui ira dans son opposition

à la confiance catholique bien au delà de la critique kantienne.
Ces preuves, qui aux yeux des dogmaticiens catholiques constituent

une démonstration rationnelle, et où Kant ne trouva plus qu'un
appui branlant, seront pour Karl Barth mensonge et profanation :

« Il n'y a pas de plus grand mensonge et de plus grande profanation
qu'une affirmation rationnelle sur Dieu ». Le péché, qui pour le catholique

consiste à ne pas admettre la théologie naturelle, consistera

pour le barthien à l'admettre.
Donc, transcendance absolue. Seuls, dans le chaos de la nature

abandonnée à sa détresse, ces insaisissables rayons qu'il plaira à

Dieu de jeter d'en haut, hic et nunc, huic et illi, et qui constitueront
non pour chacun, mais pour ceux auxquels il sera accordé d'en être
éblouis les traces de la providence spéciale. Rien dont l'homme puisse

s'assurer, rien dont il puisse conserver la possession, rien sur quoi il
ose s'ériger en maître. Au total, dans la nature et dans l'humanité
telles que les ont laissées la chute et avant l'acte rédempteur
(variante : indépendamment de cet acte), aucune œuvre réelle de Dieu le

Père. Et, en conséquence, à l'égard de toute théologie naturelle, de

toute apologétique basée sur cette théologie, un pessimisme sans borne.
D'autre part, après l'acte rédempteur — ou en dehors de cet

acte —, aucune trace accessible à l'observation humaine de

réinstallation du divin en l'homme. La seule intervention à laquelle le

chrétien puisse s'attendre, ce sera cette illumination intérieure qu'il
plaira à Dieu d'accorder, mais qui ne saurait avoir pour Karl Barth
la fixité, la durée que Calvin lui attribue. Fixée dans la durée et
durable au cœur de l'élu, n'échapperait-elle pas par là même à l'empire

souverain de la volonté divine L'illumination intérieure sera
donc dispensée hic et nunc, huic et Uli, au gré de la souveraine
volonté. Elle n'aura rien qui soit ou rien qui demeure à la disposition
de l'homme lui-même, rien qu'une Eglise puisse accorder à l'homme.
Et il en sera, à cet égard, de la grâce régénératrice comme de la
Parole révélatrice. Vous pourrez dans le passage qui suit remplacer le

terme de parole par celui de grâce, vous aurez les deux aspects du

message barthien sur l'indépendance suprême de l'œuvre du Saint-

Esprit en l'homme : «Nous ne pouvons jamais disposer de la Parole



336 MAURICE NEESER

de Dieu [et jamais de la grâce de Dieu] comme si elle était nôtre.

Il la prononce [il la dispense] là où il veut, nulle part II n'est captif...
Notre situation humaine est telle que nous ne pouvons jamais dire :

Voici la parole de Dieu [la grâce de Dieu] est ici, la Parole de Dieu

[sa grâce] est là. Dieu est en vérité le Dieu caché, que nous ne
pouvons découvrir, jusqu'à qui nous ne pouvons nous hausser, sur qui
nous ne pouvons compter...», bien que assurément II puisse être «aussi

le Dieu révélé qui nous trouve, qui descend jusqu'à nous, qui nous
accueille dans sa grâce » là et quand, dans la mesure et pour le

temps qu'il veut.
Bref, tout le contraire d'une justice infuse, c'est-à-dire d'une

justification dont l'homme s'assure par lui-même et dont il croit pouvoir

constater extérieurement et comme voir la réalité. Une justice
gratuitement imputée. Cette équivoque épithète signifiera ici, pour
le disciple de Barth, l'acte purement déclaratif, la déclaration par
la Parole de Dieu, reçue et crue sous l'influence du Saint-Esprit,
d'une justification que rien dans l'expérience ne permettra à l'homme
de reconnaître et que l'homme se bornera à admettre par fidélité à

la Parole, sans la percevoir en lui, la croyant d'une foi qui, étant
tout le contraire de la vue, ne verrait, semble-t-il, rien. Un « habit
de justice » dont Dieu revêtirait le pécheur sans transformer le

pécheur lui-même, et dont vraiment les catholiques auront le droit
de se demander s'il n'est pas bien superficiel. Un pécheur dont on ne

verra pas trop si vraiment il pourra se dire: «C'est en espérance que
je suis sauvé ». Sauvé Guère. Un homme perdu, auquel il reste
l'espérance et dont toute l'attitude est attente eschatologique...? Plutôt.

Et voilà deux fois affirmée l'absolue transcendance de Dieu. Une

première fois à propos de l'œuvre de Dieu le Père dans la création
et dans la créature. Ou bien cette œuvre n'existe pas ou bien elle

n'est pas objectivement discernable à l'homme indépendamment
d'un acte rédempteur dont l'initiative reste en tout temps l'affaire
de la souveraine liberté de Dieu. Une deuxième fois à propos de

cette œuvre du Saint-Esprit que seraient, au sein d'un monde

nouveau, le chrétien et l'Eglise. Humainement parlant, et en dehors de

l'acte rédempteur réservé à la souveraine liberté de Dieu, ce monde

n'existe pas. Il n'existe de Dieu aucune histoire, ni naturelle ni
surnaturelle, pas plus qu'il n'existe de Dieu aucune psychologie, ni
naturelle ni surnaturelle.

Mais une dernière question se pose : existe-t-elle vraiment, cette



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 337

histoire de Dieu dans l'acte rédempteur central dont nous venons de

voir que dépendrait toute la révélation Cette incarnation de Dieu
le Fils, qui jusqu'ici semble représenter, entre l'acte créateur de Dieu
le Père et l'acte régénérateur de Dieu le Saint-Esprit, un îlot de réalité

historique, un chapitre réel de l'histoire sainte, est-elle saisissable

dans l'histoire Ne va-t-elle pas à son tour, comme l'acte créateur

et comme l'acte régénérateur, échapper au monde du temps pour
passer à celui de l'éternité Il n'est pas historiquement ni
psychologiquement constatable que Dieu exerce une action dans l'Eglise.
Serait-il historiquement ou psychologiquement constatable que Dieu
le Fils se soit incarné Et n'allons-nous pas, niant ainsi l'histoire
sainte dans toute son étendue, nous borner à l'affirmation de la

Trinité métaphysique
C'est bien à quoi Karl Barth sera amené. « Ses vues sur le rapport

de l'histoire des hommes et de l'histoire de Dieu sont radicales... Il
n'affirme pas qu'il y ait dans le monde des îlots dont la nature serait
divine ; le monde est le monde, l'histoire des hommes est un courant
ininterrompu... » Quand le disciple de Barth ajoute : «La Bible, les

miracles, Jésus-Christ appartiennent à ce monde», on voit en quel sens

il faut l'entendre. Ils y appartiennent en tant que phénomènes naturels,

ou selon que vous les considérerez comme tels ; en tant qu'événements

surnaturels, non. Et il en est de même de ce pôle de l'histoire
sainte que constitue l'incarnation. L'incarnation n'aura rien à voir
avec l'histoire des hommes. C'est dire que la Trinité dans son ensemble

paraît bien être, dans la dogmatique de Barth, toute métaphysique.

Certes, le salut surnaturel — pour ne parler que de celui-là, le seul

dont il puisse s'agir ici — est bien de ce point de vue l'œuvre de

Dieu, œuvre d'une Grâce seule capable et de le révéler et de le

réaliser, et qui le révèle et le réalise selon ses desseins impénétrables,
sans qu'aucune initiative ni aucune vérification humaine y puissent
rien. Il est même si exclusivement attaché à la souveraine liberté
divine qu'il semble échapper totalement à l'homme. Entre le
pessimisme désespéré, lié à la considération du monde actuel qui est

perdu, et l'espérance suspendue à l'attente de l'éternité, on cherche

ici la part d'une foi digne de ce nom. Entre la prétention du salut

par les œuvres et la négation du salut, on cherche la part vraie du

salut, d'un salut qui serait saisi non par la vue, mais par une foi
digne de ce nom : la réalité que l'Evangile appelle le salut par la foi.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S. t. XXIV (n° IOI, I936). 22



338 MAURICE NEESER

III. L'attitude protestante.

Les vues de Karl Barth sont l'exacte antithèse de celles du
catholicisme. Sont-elles l'expression normale du protestantisme Tout le

protestantisme est-il là et tout son avenir
Si le protestantisme est dans la double affirmation de la corruption

totale et de la justice imputée par grâce et s'il n'est que là, ou
s'il est là tout entier, Barth devient vraiment notre prophète. Notre
prophète, le voici dans le « fils des montagnes », dans l'homme qui
marche « sur l'arête » des deux mondes, le monde d'en-bas source
de désespoir, le monde d'en-haut source d'espérance.

Or le protestantisme est cela, double affirmation et de la corruption

totale et de la justice imputée par grâce. Le protestantisme
réformé est cela, parce que Calvin enseigne cela, qu'il tient de saint
Paul. La totale corruption de l'homme, et de tout homme, saint
Paul la proclame ; cela est hors de contestation : « Point de juste,
pas même un seul ; tous égarés, tous corrompus, privés de la gloire
de Dieu » (Rom. ni, 12-22). L'apôtre prend au sérieux cette
corruption et les Réformateurs lui ont été fidèles lorsque, se dégageant
des finasseries de la doctrine catholique, ils ont étendu l'affirmation
de la corruption à la nature intime de l'homme. La justification
gratuitement imputée, d'autre part, celle qui doit tout au sacrifice
du Christ et rien à l'œuvre de l'homme, saint Paul l'enseigne sans

contestation possible : « Ils sont gratuitement justifiés par le moyen
de la rédemption qui est en Christ. A celui qui fait une œuvre le

salaire est chose due. A celui qui ne fait point d'œuvre, mais qui
croit en celui qui justifie l'impie, sa foi lui est imputée à justice »

(Rom. m, 24 et iv, 4-5).
En dehors de cette double affirmation, le protestantisme n'est pas

catholicisme ; car, s'il retient quelque chose du rationalisme catholique,

son attachement aux normes bibliques le tient en une méfiance

justifiée à l'égard de la notion catholique de l'Eglise. Mais le danger
est alors qu'il borne son horizon à ce rationalisme, qu'il l'érigé en

monisme. Et c'est une injustice, certes, de dire que les théologiens
libéraux du XIXe siècle aient été des monistes dans leur application à

l'objet religieux des méthodes historiques et psychologiques. Mais ce

n'est pas une injustice de dire qu'ils y tendaient. Ce faisant, ils
tendaient à fausser compagnie à l'apôtre, qui est le vrai père de la Ré-



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 339

forme et hors duquel — les faits le prouvent — le protestantisme se

meurt, et dans le retour auquel — les faits le prouvent — le
protestantisme renaît, et dont l'évangile en conséquence représente la «

constante » protestante.
Le mérite de Karl Barth, qui est très grand et qui ne lui sera point

ôté (kot' âvGpumov XéTw), le secret de l'élan qui lui amène l'adhésion
de tant d'âmes reconnaissantes, la part de joie attachée à son message

s'expliquent par la vigueur de sa réaction contre une théologie qui,
négligeant la double affirmation de la corruption totale et de la justice
gratuitement imputée, tendait à mettre l'homme à la place de Dieu.
C'est ce que veut dire le disciple lorsque, désireux de nous faire
comprendre où s'attache sa joie, il écrit : « C'est quand Barth nous dévoile
la merveilleuse objectivité de l'univers de Dieu, quand il nous
délivre de la recherche anxieuse de trésors religieux [humains] et que
sa théologie est celle de la pauvreté spirituelle ». J'avouerai très
volontiers que, ramené à saint Paul avant qu'eussent paru les commentaires

de Barth, je dois à ces derniers, et toujours à nouveau, une
libératrice et précieuse intensification du sentiment de ma pauvreté
personnelle et de l'espérance que la grâce divine y attache.

Et cependant, que cette joie soit partielle, que le mouvement
barthien puisse être caractérisé même — par comparaison avec celui
des groupes d'Oxford entre autres — par l'absence de joie, et que
le disciple le reconnaisse, voici l'autre face du problème et l'autre
exigence de la vérité. L'absence de joie, M. Visser T' Hooft l'explique
et pense la justifier en disant : « La mission de Barth est toute négative

; il doit rejeter des théodicées fausses. Sa tâche ressemble à celle

du Baptiste : il ne prétend pas apporter l'Evangile, mais seulement

y conduire ». Comme le Baptiste, il serait sur le seuil. Et, certes,
c'est une enviable grandeur que d'y être. Mais n'y a-t-il pas une
autre possibilité, à laquelle le Christ fait allusion lorsqu'il parle de

« ces petits » qui sont « entrés dans le Royaume » N'existe-t-il pas
une joie « du dedans » et n'est-ce pas précisément celle que proclame
saint Paul, lorsqu'il parle de « la paix qui surpasse toute intelligence »

Cette paix, chez lui, est une sœur de la grâce : « Que la grâce et la

paix vous soient données... » Une sœur Une fille sans doute. Une
fille de ce salut par la foi dont l'apôtre, je le veux bien, dit qu'il est

une espérance, mais dont il affirme aussi qu'il est une réalité. Sauvés

«en espérance», mais «sauvés» (Rom. vm, 24). Et sauvés «par la

foi », par une foi qui n'est assurément pas la vue, mais qui n'est pas



340 MAURICE NEESER

non plus la cécité. Une foi qui est la foi, précisément parce qu'elle
est, entre la vue qui prétend posséder Dieu dans ce monde et la

cécité qui nie toute présence de Dieu dans ce monde, la vraie façon
de Le saisir ou d'être saisi par Lui, par transparence, dans le clair-
obscur de ce monde même où II daigne agir. Une plus grande foi,
plus vraiment foi que la vue, qui n'est pas la foi ; plus vraiment foi

que la cécité, qui n'est pas la foi, même lorsqu'elle est accompagnée

d'espérance ; la seule foi qui soit la foi, celle qui, par transparence
là où les apparences sont favorables, et dans les ténèbres mêmes là

où les apparences sont contraires, saisit dans « ce monde » même

une présence de Dieu et la proclame. Il serait assez commode après

tout ¦—il y aurait dans cette mesure autant de commodité que
d'humilité — de se débarrasser du redoutable problème de la foi par
simple affirmation du dualisme radical. Mais elle est plus difficile que
cela, la foi ; et pour cela même, sans doute, plus vraiment joyeuse.

Mais si le paulinisme, et en conséquence le protestantisme, est

autre chose que pure et simple affirmation de corruption totale et
de justice imputée, quelle est cette autre chose Dans quel rapport,
cette autre chose, avec la corruption totale et la justice imputée
Voici ce qu'il serait possible de dire sur ce sujet :

Dans la révélation paulinienne la double affirmation : corruption
totale et justice imputée, ne connaît pas l'isolement splendide où

la présente Karl Barth. Elle est la cime ; elle est — l'image est meilleure

— l'arête. Entre les deux mondes, sans doute. Mais, alors que
le disciple de Barth se prétend campé sur l'arête, dans l'enivrant
vertige des abîmes, le disciple de saint Paul est en chemin, sur le

sentier qui monte vers l'arête. Il n'est que là ; il est là ; en route, en

mouvement vers un but qui lui est proposé et qui demeure le but.
Autrement dit, dans le paulinisme interprété conformément à saint

Paul, à tout saint Paul, les concepts de corruption totale et de justice

gratuite sont des concepts limites, des points d'arrivée. Le chrétien

y vise, sans jamais les atteindre sinon par la foi. D'après saint
Paul l'histoire sainte, celle de l'individu et celle de l'Eglise, la vie
chrétienne tout entière est dans ce double mouvement que saisit la foi.

Un mouvement, un passage d'un monde à l'autre, hors de l'Eden
vers l'Eden. Un mouvement qui est un mouvement réel, historique
et psychologique, une mort et une résurrection dont la Croix marque
le point de liaison. Comparez-vous l'Eden à un sommet, il y aura
descente et ascension. Comparez-vous l'Eden à une île, il y aura rup-



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 341

ture et rétablissement d'un pont. De toute façon, non pas cette
statique prodigieuse qui tiendrait le dialecticien en équilibre sur l'arête
où il est juché par on ne sait quel miracle, mais un dynamisme de la
traversée ou de la montée, un passage réel d'une rive à l'autre, de

l'abîme à la cime.

Le catholicisme tend à considérer le mouvement comme inutile,
puisque, en réalité, pour ce qui concerne la pure nature de l'homme,
il n'y aurait eu ni rupture ni chute à l'égard du monde de Dieu. Il
n'a que faire de la foi, il a la vue. Le barthisme tend à considérer
le mouvement comme impossible, la rupture ayant creusé un
infranchissable gouffre. Il se peut qu'il ait l'espérance, il n'a pas la foi.
La révélation biblique dans son ensemble affirme et la rupture et le

rétablissement ; elle les affirme reliés, dans la réalité de ce monde,

par un double mouvement et vers la reconnaissance de la corruption
et vers la reconnaissance de la justification. Ce double mouvement
provoqué par la Croix du Christ constitue dans l'Eglise et dans

l'individu la véritable histoire de Dieu, la réelle histoire de la Trinité.
Et c'est la foi qui perçoit cette histoire, par transparence si les

apparences sont favorables, dans la nuit si elles sont contraires.

Quelques indications, en terminant, sur l'un et l'autre aspect de

ce mouvement.
Ce à quoi l'homme est appelé par l'Evangile, c'est d'abord à un

mouvement vers la reconnaissance de sa totale corruption. Cette
reconnaissance n'est faite, cette corruption n'est donc réalisée qu'au
pied de la Croix. C'est le cas dans l'histoire de l'Eglise. L'Ancien
Testament est, quant à l'humanité, d'un optimisme relatif
indéniable ; et les trois premiers évangiles, les évangiles d'avant la Croix,
le sont aussi. La corruption n'y est que pressentie. C'est le soir du

Calvaire seulement, au cœur de cette foule qui a contemplé la Croix
et qui s'en va « se frappant la poitrine », qu'elle prend conscience

d'elle-même. Et dès lors les épîtres la proclament. Il en va de même

dans l'histoire — ou dans la psychologie — de l'individu. C'est au

pied de la Croix, et là seulement, que Saul de Tarse, le pharisien
rationaliste, arrive à se reconnaître « le premier des pécheurs ». Et il
s'agit, dans ce mouvement provoqué par la Croix, d'un mouvement

historique et psychologique réel. La reconnaissance de la totale

incapacité n'y est pas simple affirmation dogmatique, faite a priori.



342 MAURICE NEESER

Elle y est le fruit d'une expérience, en laquelle d'ailleurs entre finalement

une part de foi. Pourquoi prétendre séparer ce que Dieu a uni :

l'expérience et la foi, la foi étant ici, par opposition à la vue qui
prétend constater objectivement et à la cécité qui nie, une manière de

saisir par transparence, au delà ou en dépit des apparences, une
réalité qui vient La réalité qui vient, pour Saul de Tarse, c'est, en

présence de la Croix, cette conviction de totale corruption à laquelle
il croira vraiment et que vraiment il admettra par la foi, parce qu'en
vérité elle sera toujours à venir ; parce qu'en vérité le pharisien
rationaliste, l'optimiste qui dit : « Je reconnais que la loi est bonne,

je veux faire le bien», ne disparaîtra pas tout à fait. L'« homme
naturel » persistera en lui à côté de P« homme spirituel ». C'est en

présence de la Croix, par transparence, au travers de ces réelles

apparences dans lesquelles il ne peut pas ne pas se reconnaître
capable de bien, que l'apôtre en arrive au : «Misérable que je suis ».

Et il en sera de même, parallèlement, pour l'affirmation de la
corruption totale de la nature proprement dite. Parti-pris dogmatique,
antérieur à toute observation Non. Saint Paul l'observe, cette
nature, avec les yeux que les hommes, dès l'éveil de la réflexion rationnelle,

ont toujours portés sur elle. Il y reconnaît les traces de la
présence du Créateur : « Les perfections invisibles de Dieu se voient
comme à l'œil... quand on les considère dans ses ouvrages » (Rom. i,
19-20). Le voilà donc partisan de la théologie naturelle. Et rien ne

prouve qu'il ne le restera pas. Si un jour il en arrive à décrire de

façon si pathétique la souffrance et le gémissement d'une création
vouée à la vanité (Rom. vm), ce ne sera pas là affaire d'à priori
dogmatique, mais évolution d'une expérience qui s'approfondit, qui
s'approfondit sans se renier. Mais sans doute, elle aussi, devant

cette Croix du Christ dont l'apôtre arrive à pressentir l'importance
cosmique (ép. aux Colossiens, aux Ephésiens), finit-elle par s'accompagner

d'une part de foi.
L'affirmation de la corruption totale de l'homme et de la nature

paraît donc bien être dans l'Evangile paulinien un concept limite,
saisi par la foi, grâce à la Croix, et qui se fait jour au travers d'un
reste persistant de confiance en la nature, de la persistante
affirmation d'une certaine présence en elle du Dieu créateur.

Mais ce à quoi l'homme est appelé par l'Evangile, c'est ensuite
à un mouvement vers la reconnaissance de la justification gratuite.
Et cette reconnaissance n'est réalisée qu'au pied de la Croix et par



CATHOLICISME, BARTHISME, PROTESTANTISME 343

la foi. Au pied de la Croix, en partant de l'œuvre que le Fils y
accomplit, la justification est considérée comme gratuitement imputée,
certes ; accomplie pour Dieu seul et de son seul point de vue — pour
l'homme partielle seulement ; partielle, mais réelle ; et qui fait son

histoire, et qui, donc, est objet d'expérience aussi bien pour
l'individu que pour l'Eglise. Réelle, quoique voilée. Non pas dominée et

utilisée, non pas constatée et saisie par la vue, comme le voudrait le

catholicisme ; non pas bornée à une pure déclaration, comme le
voudrait le barthisme, ce qui serait cécité ; mais devinée, saisie par
transparence au travers des apparences contraires, comme c'est le propre de

la foi de deviner et de saisir ; saisie dans son mouvement vers le but.
Voyez ici encore saint Paul. Entre tant de témoignages émouvants

de sa foi au développement historique et psychologique de la
justification, ne suffirait-il pas de citer ce qu'il écrit de lui-même aux
Philippiens :

« Ce n'est pas que j'aie déjà remporté le prix ou que j'aie déjà
atteint la perfection, mais je cours... » (ni, 12).

Ou ce qu'il affirme ailleurs de l'Eglise :

« Il a donné les uns comme apôtres... les autres comme pasteurs et
docteurs... afin que, professant la vérité dans la charité, nous croissions

à tous égards en celui qui est le chef... » (Ephés. iv, 11-16).

Et autrement — c'est-à-dire en dehors de ce mouvement que
saisit la foi vers l'idéale limite, vers l'aérienne arête de la justification

¦— il n'est pas de chrétien, pas d'Eglise ; le sacrifice du Fils
demeure sans répercussion dans l'histoire, la promesse de l'Esprit
dénuée de tout effet. C'est la négation d'une réalité qui est affaire de

foi sans doute, mais qui n'en est pas moins réelle.

Le protestantisme devra beaucoup à Karl Barth. La géniale
intransigeance avec laquelle ce maître, à la fois inspiré et habile,
proclame la transcendance divine et s'élève contre la prétention catholique

— il faudrait dire, simplement, humaine ou « catholique » au

sens d'« universelle » — à saisir par la vue ce qui est objet de foi,
nous est un salutaire avertissement. Mais ira-t-elle jusqu'à nous faire
de la foi elle-même un grief Il le semblerait. Et c'est ici que le

protestantisme, s'il s'inspire de saint Paul, le père de la Réforme, retrouverait

ses forces de protestation. Le protestantisme : confession du
salut par la foi.

Maurice NEESER.


	Catholicisme, barthisme, protestantisme

