Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1936)

Heft: 101

Artikel: La sainte cene selon Calvin

Autor: Pache, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380300

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SAINTE CENE SELON CALVIN

Il est frappant de constater que Calvin a fait de la question des
sacrements un chapitre de son ecclésiologie, alors qu’il semblerait
plus naturel — plusieurs critiques lont remarqué — qu’elle se
trouvat dans la partie dogmatique de son ceuvre. Ce fait est révéla-
teur déja de toute 'orientation de la pensée calvinienne et du role
que Calvin attribue aux sacrements. Le livre IV de I"Institution, qui
contient ’ecclésiologie, a pour sous-titre : « Des moyens extérieurs ou
aides, dont Dieu se sert pour nous convier a Jesus-Christ son fils,
et nous retenir en luy ». Apres avoir défini ’Eglise, ses fonctions, ses
institutions, Calvin se borne a introduire le chapitre x1v par ces
simples mots : «Il y a une autre aide prochaine et semblable a la
prédication de ’Evangile pour soutenir et confirmer la foi, assavoir
“les sacrements ».

Voila qui est clair: les sacrements ne sont qu’un moyen, qu’une
aide 4 Pceuvre du salut, au méme titre que la prédication de la
Parole.

Et cela a cause de notre faiblesse : « Car notre foi est tant petite et
débile, que si elle n’est appuyée de tous c6tés et soutenue par tous
moyens, soudain elle est ébranlée en toutes parts, agitée et vacil-
lante » (Inst., IV, x1v, 3). La sainte Céne, c’est un remede subvenant
a notre faiblesse : « Elle ne nous servirait de rien, si nous n’étions
imparfaits. Car c’est une aide et soulagement de notre infirmité » (Cat.
Gen., Op., t. VI, p. 129).

Telle est pour Calvin la premiere caractéristique des sacrements.
Convaincu de la grandeur de la faiblesse humaine et porté par la cer-



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 309

titude de la réalité du salut, il voit dans le sacrement de la sainte
Céne un moyen de régénération, une aide victorieuse pour le croyant.
Par elle, « nous venons pauvres a un begnin aumonier, malades au
médecin, pécheurs a Pauteur de justice, et pauvres trépassés a celui
qui vivifie » (Inst., IV, xvi1, 42).

Si les sacrements sont une aide efficace a notre faiblesse, c’est
qu’ils nous sont donnés de Dieu. C’est Dieu seul qui les a institués,
c’est a lui seul que doit aller notre action de grices. « C’est Dieu qui
accomplit au dedans ce que le ministre figure et testifie par Pacte
extérieur » (Imst., 1V, x1v, 17). L’institution des sacrements n’est
donc point au pouvoir des hommes. Et c’est 14 une grande faute de
IEglise catholique d’avoir déformé et trahi ce que Dieu avait donné.
La chrétienté doit garder comme un trésor les deux sacrements du
Baptéme et de la Ceéne, parce que venant de Dieu. Par lui ils ont
été institués, et les hommes ne peuvent pas « d’eux-mémes ordoriner
ni dresser aucun sacrement » (Iznst., IV, xvii, 19). Dans la sainte
Cene, c’est Dieu seul qui agit; c’est lui qui vivifie et qui féconde.
C’est lui qui «nous veut nourrir et repaitre, comme un bon pere de
famille a le soin de nourrir et refectionner ceux de sa maison» (Cat.
Gen., Op., t. VI, p. 117). Il n’y a donc point 1a pour le croyant occa-
sion de se glorifier, puisque « Dieu fait le tout, et seulement nous
recevons » (Inst., IV, x1v, 26).

Cet acte créateur de Dieu, ce réle unique du Peére dans les sacre-
ments, Calvin Paffirme avec force. Et cela ne doit point nous étonner.
Toute la pensée du réformateur, toute sa dogmatique n’est-elle pas
dominée par cette idée maitresse de la majesté et de la puissance de
Dieu, par cette notion de la gloire du Pere qui remplit et résume
toutes choses en lui ? Les sacrements, qui ne sont qu’une des manifes-
tations de la puissance et de la bonté divines, apparaissent donc na-
turellement, tout entiers, comme une ceuvre de Dieu. Ils sont un
témoignage de son amour,

Augustin avait défini les sacrements : «signes visibles de choses
sacrées » ou « formes visibles de la grice invisible ». Calvin fait sienne
cette définition et lui donne une valeur nouvelle. Cherchant dans
Phistoire de Pancienne Alliance les marques de I’ceuvre de Dieu, il
appelle sacrements, au sens le plus large du mot, les signes par lesquels
Dieu affirme la vérité de ses promesses. Ainsi Parbre de vie a été



310 EDOUARD PACHE

sacrement pour Adam, de méme que Parc-en-ciel pour Noé (Inst.,
IV, xiv, 18). « Et si au soleil, aux étoiles, a la terre, aux pierres il
elit engravé et donné telles marques et enseignes, tout cela nous
serait sacrements » ([nst., IV, x1v, 18). Au fond, toutes les choses qui
nous entourent sont ceuvre de Dieu ; mais certaines sont marquées
de son sceau et deviennent sacrements, tel I’argent monnayé qui
recoit « nouvelle taxe de valeur ».

Calvin, cherchant ensuite & définir les sacrements de la nouvelle
Alliance, y voit des témoignages particuliers de la grice de Dieu,
les sceaux de la faveur qu’il nous porte. Mais ils ne sont rien de plus
que des témoignages. «Ils nous servent de la part de Dieu d’une
méme chose que les messagers de bonnes nouvelles de par les hommes,
c’est assavoir non pas pour nous conférer le bien, mais seulement
nous annoncer et demontrer les choses qui nous sont données par la
libéralité de Dieu ou bien nous sont arres pour les ratifier » (Inst.,
1V, x1v, 17).

La sainte Céne sera donc avant tout un témoignage, un signe
visible, représentant la substance des promesses divines. En nous
donnant la sainte Céne, Dieu a bien voulu «ajouter, avec sa parole,
un signe visible par lequel il représentat la substance de ses pro-
messes » (Traité de la Cene, Op., t. V, p. 435).

I. Le Christ w’est pas présent corporellement dans la sainte Céne.

Le probléme de P'union du croyant avec le Christ est le centre dela
question si délicate de la sainte Céne. C’est 1a le point qui a soulevé
les plus violentes controverses et qui a séparé les Eglises naissantes
de la Réforme.

Cette union du croyant avec le Christ est-elle possible ? Et, si oui,
de quelle fagon ?

Luther, avec PEglise romaine, avait répondu par affirmative. I1
reconnaissait une réelle union avec le Seigneur, en affirmant la pré-
sence corporelle du Christ dans le sacrement. Cette présence corpo-
relle, rendue possible par la descente du corps glorifié dans les élé-
ments, était pour le réformateur saxon, comme pour ’Eglise romaine,
la condition «sine qua non» de P'union du croyant avec le Christ.
Luther affirmait qu’il y a consubstantiation, et la doctrine catho-
lique transsubstantiation : mais les deux conceptions reposaient sur
la méme base ; il n’y avait point entre elles de différence principielle.



LA SAINTE CENE SELON CALVIN k33

Zwingli et, avec lui, les « Suisses » avaient répondu par la négative.
Partant du principe de ’élévation au ciel du corps glorifié et reje-
tant la doctrine de I'ubiquité, il avait affirmé que le Christ ne pouvait
étre présent dans les éléments du pain et du vin et il avait conclu
que la Céne est un mémorial et qu’elle n’a pas pour effet de réaliser
Punion substantielle et véritable du croyant avec le Christ.

Comment concilier les deux points de vue opposés ? Comment sau-
vegarder a la fois le réalisme catholique et luthérien, et le spiritua-
lisme zwinglien ? Ce fut 'euvre de Calvin. D’une part, il nia que
le Christ fat présent matéricllement dans la sainte Ceéne ; d’autre part,
il affirma I’union réelle et substantielle du croyant avec le Christ.

Par quelle synthese audacieuse Calvin a-t-il pu unir ces deux €lé-
ments contradictoires et prétendre rendre ainsi au sacrement de la
sainte Cene sa véritable valeur ? C’est 13, a ’aide des textes, ce que
nous voudrions exposer briégvement (),

Avec Zwingli, Calvin se réclame de 'interprétation symbolique des
paroles du Seigneur. « Ceci est mon corps» ne peut avoir un autre
sens que: «Ceci est le testament en mon corps» Tous les textes
bibliques en témoignent ; apotre Paul, en disant: «Le pain que
nous rompons est la communication du corps de Christ », use aussi
du verbe substantif ; or, la communication est autre chose que le
corps méme. De méme, dit Calvin en s’adressant a ses adversaires,
«quand saint Paul dit que la pierre était le Christ (I Cor. x, 4),
pourquoi le verbe substantif a-t-il moins de vertu selon eux en ce
passage qu’aux mots de la Céne ? » (Inst., IV, xvi1, 32.)

Dans les paroles de linstitution de la Céne, il y a une fagon de
parler figurée, métonymique, qui est propre a toute I’Ecriture. « C’est
ici une maniére de parler sacramentale, c’est-a-dire qui est ordinaire
en matitre des sacrements, quand le Seigneur attribue au signe le
nom de la chose signifiée » (Comment. N. T., t. 111, p. 438).

Et Calvin développe avec grande force sa thése, montrant dans
toute PEcriture ’emploi de la métonymie et de la méthode symbo-
lique. Il affirme que le nom de la chose figurée n’est pas seulement
attribué au signe parce qu’il en est la figure, mais encore parce qu’il
en est le gage et le témoignage. Dans le texte de Matthieu, par
exemple, la colombe est appelée Esprit, parce qu’elle est signe cer-

(r) On se reportera utilement au livre de M. Wilhelm Niesev, Calvins Lebre vom
Abendmabl (1930), analysé dans cette Revue, en 1932, par M. Arthur Graf.



212 EDQUARD PACHE

tain de la présence invisible du Saint-Esprit. De méme, le pain de
la sainte Cene est appelé corps de Christ parce qu’il nous assure que
ce corps — qu’il représente — nous est réellement offert. Si Christ
a pu identifier le pain et le vin du sacrement avec son propre corps,
c’est que par son sacrifice il a contracté avec nous une alliance éter-
nelle ; il a donné sa propre chair et son propre sang pour nous, afin
que nous en soyons maintenant nourris. Les éléments de la sainte
Cene, sans se confondre avec la réalité spirituelle qu’ils représentent,
en sont le gage et le témoignage : c’est pourquoi ils prennent le nom
de la réalité qu’ils recouvrent. Nous n’avons cité ici que des textes
de VInstitution et des Commentaires ; mais le Traité de la Céne et sur-
tout les trois Défenses contre Foachim Westphal nous fourniraient
d’autres textes en abondance : tous expriment avec la méme clarté
la méme certitude. Calvin prenait ainsi position contre le dogme de
la transsubstantiation et du sacrifice de la messe, et contre la doc-
trine de la consubstantiation de Luther.

C’est en effet, 4 ses yeux, une grande erreur de ’Eglise catholique
d’affirmer que le pain et le vin sont convertis en corps et sang de
Jésus-Christ. C’est une confusion grave entre le signe et la chose signi-
fide. « La nature des sacrements est renversée, si le signe terrien ne
répond a la chose céleste, pour bien signifier ce qui doit étre 12 connu »
(Inst., IV, xvi1, 14). Si le pain n’est plus du pain, le sacrement perd
sa valeur. La vérité de la Céne est « mise sous le pied» et devient
une cérémonie inutile. Or, remarque Calvin, cette invention de la
présence corporelle, «il n’y a pas longtemps qu’elle est née entre les
lourdes corruptions d’ignorance et de superstitions qui sont sur-
venues » (Dernier avertissement contre Westphal, dans les Opuscules,
p- 1921). Car elle est contraire a la foi de la premiere Eglise, et les
« Peres » ne ’ont point enseignée. Ils emploient bien le mot de « con-
version », en parlant du pain et du vin, mais ils n’entendent pas par
la un changement de substance. Leur pensée est qu’il y a un change-
ment de destination dans la valeur des éléments. Le pain et le vin
de la sainte Céne ne peuvent plus étre regardés comme des aliments
ordinaires, a cause de la vérité qu’ils représentent. Quand donc les
Anciens disent qu’en consacrant le pain il se fait une conversion
secrete, ce n’est point « pour signifier que le pain et le vin s’évanouis-
sent, mais qu’on les doit avoir en autre estime que des viandes com-
munes, qui sont seulement pour paitre le ventre » (Inst., IV, xvi, 14).



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 313

L’existence de la doctrine de la transsubstantiation trahit la
faiblesse de Eglise et son manque de foi. Parce que I'on ne croyait
plus au miracle de la foi saisissant le Christ et la réalité spirituelle,
on a voulu le faire descendre dans les éléments de la sainte Céne,
de fagon magique et matérielle. On a cherché a toucher le Christ, ne
pouvant monter au Ciel pour atteindre. On a tué la religion en
Esprit et en vérité. On s’est arrété a ’élément corruptible : on en
a fait une idole. En voulant reléguer le mystére spirituel dans Pacte
matériel et magique de la transsubstantiation, les Papistes rabaissent
la puissance divine. « Ils se fourrent en ’abime de la puissance infinie
de Dieu, pour étouffer et éteindre toute vérité» (Inst., IV, xvi1, 25).

Le devoir de ’Eglise chrétienne est donc de rompre avec cette
superstition grossiere qui est plus proche du paganisme que de PEvan-
gile. Elle doit revenir a I’élément spirituel de la sainte Céne et aban-
donner cette «fagon de présence lourde, laquelle ne nous est point
montrée en 'Ecriture » (Inst., IV, xvi1, 33).

Calvin remarque que la doctrine qui a fait de la sainte Ceéne un
sacrifice est en relation étroite avec le dogme de la transsubstantia-
tion. Elle en est en quelque sorte la conséquence logique, la premieére .
déformation entrainant inévitablement la seconde. De Paffirmation
de la présence corporelle du Christ dans la sainte Céne a la certitude
de la répétition du sacrifice du Calvaire, le chemin était facile:
PEglise catholique I’a suivi. En affirmant que le corps du Christ était
sacrifié dans les éléments, elle n’a fait que poser les conclusions des
prémisses qu’elle avait acceptées.

Au chapitre 18 du livre IV de I'Institution, Calvin indique longue-
ment les conséquences de cette déformation : la Messe catholique est
entiérement en opposition avec les enseignements de PEcriture et
Pinstitution du repas eucharistique. Oubliant que la sainte Céne vient
de Dieu, I'Eglise romaine en fait une ceuvre des hommes. Elle ren-
verse les valeurs. Elle s’approprie une puissance qui appartient a
Dicu seul. Aussi Calvin, avec force, entreprend-il «de combattre
contre cette maudite opinion de laquelle PAntechrist de Rome avec
tous ses suppéts a enivré le monde » (Inst., IV, xvin, 1).

Calvin, d’autre part, s’éléve avec force contre les disciples de
Luther. « Ces derniers maitres de la lettre », dit-il, « ne sont pas moins
ridicules que les Papistes » (Comment. N. T, t. I, p. 652). La doctrine
de la consubstantiation, aussi bien que celle de la transsubstantiation,



114 EDOUARD PACHE

est insoutenable ; comme elle, elle n’est pas conforme a I’Ecriture ;
comme elle, elle aboutit 4 des absurdités. « ’ils disaient rondement
que quand le pain nous est présenté en la Céne, il y a vraie exhibition
du corps, d’autant que la vérité est inséparable d’avec son signe,
je ne contredirais pas beaucoup ; mais d’autant qu’en enfermant le
corps dans le pain, ils imaginent qu’il est partout, ce qui est con
traire 4 sa nature, puis en ajoutant qu’il est sous le pain, ils Penser-
rent 1d comme en cachette, il est besoin de découvrir telles astuces »
(Inst., IV, xvi1, 16). Calvin s’en prend ici a la «présence locale»
des luthériens. « Ils ne connaissent point la fagon de descendre dont
nous avons parlé, qui est pour nous élever au ciel. » Il va dénoncer
vigoureusement leur théorie de Pmbiguité du corps du Christ (Inst.,
IV, xvi, 16). De plus, «si Pon veut lier au pain et au vin le corps
et le sang du Seigneur, il sera nécessaire que I'un soit séparé de ’autre.
Car puisqu’ils affirment le corps étre au pain, le sang étre au calice...
ils ne peuvent échapper par tergiversation quelconque que le sang
en ce faisant ne soit séparé du corps. Ce qu’ils ont accoutumé de
prétendre que le sang est au corps, et le corps pareillement dedans
le sang, est par trop frivole, vu que les signes auxquels ils sont enclos
ont été distingués du Seigneur » (Inst., IV, xvi, 18).

Luther et ses disciples devaient légitimer la possibilité et la réalité
de la « présence locale » du Christ sous les éléments, « et c’est ce qui
les a contraints d’introduire cette opinion monstrueuse de corps
infini» (Inst., IV, xvi1, 30). Certains d’entre eux ne craignent pas
d’affirmer « que le corps de Jesus-Christ n’a jamais eu d’autre véri-
table mesure que toute I'étendue du ciel et de la terre», qu’il peut
étre en plusieurs lieux a la fois, et étre présent sous les éléments du
pain et du vin. La vie terrestre du Christ, selon eux, n’a été qu’une
sorte de dispensation, un moyen pour accomplir notre salut. D’au-
tres «un peu plus subtilement », déclarent que c’est le corps glorifié
du Christ qui est présent dans le sacrement (Inst., IV, xvi1, 17).

Mais, réplique Calvin, c’est la une méconnaissance totale de la
nature du Christ. Si on doit admettre un corps infini, remplissant
tout, il n’y a plus aucune distinction entre la nature divine et la
nature humaine. « Il faut donc que le corps soit corps, et que lesprit
soit esprit, un chacun en telle loi et condition qu’il a été créé de Dieu.
Et ceci est la condition du corps, qu’il consiste en un certain lieu, en
sa propre et certaine mesure et en sa forme. En cette condition, Jesus-
Christ a pris corps, auquel, témoin saint Augustin, il a bien donné



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 315

incorruption et gloire, mais il ne lui a point 6té sa nature et sa vérité »
(Inst., IV, xvi1, 24). Affirmer que le corps du Christ est présent par-
tout, c’est faire de lui un fantéme, a la maniére de Marcion. C’est nier
son humanité et, par la méme, son ceuvre rédemptrice.

Toute PEcriture témoigne que le Christ est monté au ciel ; I’his-
toire de la résurrection en est une preuve manifeste.

II. L’union du croyant avec Christ est réelle et substantielle.

Nous avons essayé de montrer dans le chapitre précédent com-
bien Calvin, avec Zwingli, pousse a I'extréme le spiritualisme, n’ac-
ceptant ni la transsubstantiation catholique, ni la consubstantation
luthérienne, rejetant en un mot la présence matérielle du Christ dans
la sainte Céne. Le pain et le vin ne sont qu’un symbole : il ne faut
donc point chercher le Christ dans les éléments.

Mais, avec autant de force, Calvin pousse a ’extréme le réalisme.
Il rejette la doctrine luthérienne de I'ubiquité du corps du Christ,
mais il affirme avec Luther une communion véritable du fideéle avec
le Christ. Il combat la présence matérielle, et admet la participation.
Il affirme que le Christ est réellement présent dans la sainte Ceéne:
il défend avec force I'union réelle du croyant avec la propre subs-
tance du Seigneur. Essayons de préciser sa pensée sur ce point.

Nous avons vu comment Calvin affirme que le corps du Christ est
au ciel, a la droite du Peére. Il fait de ce point un argument capital
contre la doctrine de 'ubiquité. Mais il affirme d’autre part, et avec
non moins de clarté, que le Christ régne dans la gloire et la majesté
du Pére et que sa puissance ne connait point de limite. Dans le
chapitre xvir de son Institution, il a sur ce sujet un passage admirable,
qu’il vaut la peine de citer : « Ce régne», dit-il, «n’est point limité
en aucuns espaces de lieux, et n’est point déterminé en aucunes me-
sures, que Jesus-Christ ne montre sa vertu partout ou il lui plait, au
ciel et en la terre, qu’il ne se déclare présent par puissance et vertu,
qu’il n’assiste toujours aux siens, leur inspirant sa vie vive en eux,
les soutienne, les confirme, leur donne vigueur et leur serve non pas
moins que s’il était présent corporellement : en somme, qu’il ne les
nourrisse de son propre corps, duquel il fait découler la participa-
tion en eux par la vertu de son Esprit. Telle donc est la fagon de
recevoir le corps et le sang de Jesus-Christ au sacrement » (Inst., IV,
xvir, 18).



316 EDOUARD PACHE

Ainsi donc, si le Christ est au ciel «selon la présence de sa chair », il
est au milieu de nous «selon la présence de sa majesté» (Inst., IV,
xvii, 26). Il y a 13 un miracle de la vertu divine du Christ, qui peut
ainsi descendre jusqu’a nous et étre présent réellement, sans ’étre
corporellement.

Dans VExposition des Articles du Consensus Tigurinus, Calvin a sur
ce point un passage caractéristique : « Selon le corps », dit-il, « Christ
est loin de nous, de telle distance qu’il y a du ciel 4 la terre : mais,
selon son Esprit, il habite en nous pour nous élever a soi jusqu’au
ciel : voire tellement qu’il nous fait sentir une vigueur présente de sa
chair pour nous vivifier, tout ainsi que nos corps sont réjouis et
fomentés de la substance du soleil par le moyen de ses rayons » (Expos.
des Articles, dans Calvin, homme d’E glise, p. 184 s).

Si le Christ est présent réellement au milieu de nous, par sa vertu
divine, il devient véritablement fondement et substance de la sainte
Cene. Et c’est 1a tout ce qui fait la valeur du repas eucharistique. Si
IEglise chrétienne a conservé, comme un trésor, au travers des sie-
cles, la Céne du Seigneur, si celle-ci reste, malgré toutes les déforma-
tions dont elle a été I’objet, le centre du culte, c’est qu’elle apporte
aux croyants une nourriture efficace et qu’elle est pour eux une
raison de vie nouvelle.

La sainte Cene, c’est le Christ s’offrant 2 nous, se donnant lui-
méme, et « toute l'utilité que nous devons chercher en la Céne est
anéantie, sinon que Jesus-Christ nous y soit donné comme substance
et fondement de tout » (Traité de la Céne, Op., t. V, p. 438).

C’est le Christ tout entier qui est substance de la sainte Céne, son
corps a la fois crucifié et glorifié ; le corps crucifié, pour nous par-
donner les péchés, le corps glorifié pour nous donner la vie ; le corps
crucifié, comme objet de souvenir, le corps glorifié, comme objet
d’appropriation. C’est donc le Christ, historique et céleste, qui s’offre
a nous dans la sainte Ceéne, avec corps et 4me et toutes ses vertus.

Mais la croix prend pour Calvin une importance primordiale. C’est
par la croix que le Christ est nourriture du croyant ; c’est par la croix
qu’est rendu possible le miracle. Dans ses Commentaires Calvin dé-
clare que la manducation de la sainte Céne «serait une chose bien
maigre et quasi de nulle valeur, §’il n’y avait ce regard du sacrifice
qui a été une fois offert. Ainsi donc, quiconque désire que la chair de
Christ lui soit en nourriture, qu’il la considére offerte en la croix,



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 317

afin que ce fiit le prix de notre réconciliation avec Dieun (Comment.
N.T., t. I, p. 654). Le sacrifice du Calvaire, voila ce qui donne a la
sainte Cene sa réelle signification et sa valeur profonde. C’est a cela
qu’il faut revenir, parce que c’est la source de toute I’ceuvre du salut.
C’est a cela qu’il faut regarder, pour comprendre le Christ lui-méme et
le recevoir réellement. Sans le souvenir du drame de Golgotha, on
ne saurait jamais célébrer la sainte Céne et en saisir la nourriture
vivifiante : « Le sacrement nous envoie a la croix de Jesus-Christ...
Car nous ne recevons point Jesus-Christ avec fruit, sinon en tant
qu’il a été crucifié, ayant une appréhension vive de la vertu de sa
mort » (Inst., IV, xvi1, 4). C’est en présence de la croix que s’accom-
plit la parole de la promesse. C’est par la croix que le Christ s’offre
a nous et devient notre nourriture. Calvin fait sienne la définition
d’Augustin, déclarant « qu’au pain nous est offert ce qui a été pendu
au bois, et en la coupe ce qui a été répandu en la méme croix » (Der-
nier avertissement contre Westphal, dans les Opuscules, p. 1901).

Sile Christ est substance de la sainte Céne, s’il offre réellement son
corps et son sang, il y a véritablement participation du croyant au
corps et sang du Seigneur, et ’on ne peut admettre, avec certains
théologiens, que manger le corps du Christ et boire son sang ne signi-
fie autre chose que croire en lui. Le chapitre sixieéme de saint Jean
témoigne de cette réelle participation : « Si quelqu’un mange de ce
pain, il vivra éternellement, et le pain que je donnerai, c’est ma chair,
laquelle je donnerai pour la vie du monde » et : « 81 vous ne mangez
la chair du Fils de ’homme, et ne buvez son sang, vous n’aurez point
la vie en vous-mémes» (Jean vi, 51, 53). Cette participation, dit Cal-
vin, «il I’a signifiée par les mots de boire et manger, afin que nul ne
pensat que cela git en simple connaissance. Car, comme manger le
pain, non pas le regarder, administre au corps la nourriture, ainsi
faut-il que I’4me soit vraiment faite participante de Christ, pour en
étre soutenue en vie éternelle» (Imst., IV, xvii, 5). L’apétre Paul
n’affirme-t-il pas la méme vérité, lorsqu’il déclare : « La coupe que
nous bénissons et le pain que nous rompons sont la communion
du sang et du corps du Christ» (I Cor. x, 16). L’ap6tre Paul reconnait
avec plus de force encore cette liaison intime avec le Christ, lorsqu’il
dit, dans ’épitre aux Ephésiens, que nous sommes les membres de
son corps (Ephés. v, 30).

Il s’agit donc d’une union réelle, objective du Christ avec le
croyant. « I1 habite en nous et est conjoint avec nous en telle union



318 EDOUARD PACHE

que le chef avec ses membres, afin de nous faire participants de tou-
tes ses gréces, en vertu de cette conjonction » (Cat. Gen., Op., t. VI,
p. 125).

Cette union objective apparait comme une nécessité pour le croyant.
Elle est la certitude indispensable que le Christ, mort en Galilée sous
Ponce Pilate, est encore vivant au milieu de nous, et que chaque
jour il se donne au croyant en s’unissant avec lui réellement, sous le
symbole du pain et du vin. Sans cette communion totale par laquelle
le Christ est un avec nous, il n’y aurait plus liaison intime entre lui
et le croyant, a cause de la faiblesse de notre foi. Par cette union
objective, venant de Dieu, le Christ continue et achtve P’euvre de
rédemption ; il la rend efficace.

Voila pourquoi, dans la sainte Ceéne, il doit y avoir, et il y a en
vérité, communication réelle au corps et au sang du Seigneur: «Car,
puisque toute la fiance de notre salut git en ’obéissance qu’il a rendue
a Dieu son Pére, en tant qu’elle nous est imputée comme si elle
était notre, il faut que nous le possédions. Vu que ses biens ne sont
pas nétres, sinon que premiérement il se donne a nous» (Cat. Gen.,
0p., t. VI, p. 123). Dans PInstitution Calvin exprime la méme pen-
sée: « Je ne vois point», dit-il, « comment un homme se pourrait
confier d’avoir sa rédemption et justice en la croix de Jesus-Christ,
d’avoir vie en sa mort, sinon qu’il ait premiérement vraie commu-
nication avec lui» (Inst., IV, xvi1, 11).

Ce point nous semble capital : Calvin fait, avec Luther, de I'union
objective du Christ avec le croyant lacte essentiel, la véritable
raison d’étre de la sainte Céne. On comprend qu’il ne put se conten-
ter du spiritualisme de la doctrine de Zwingli et des « Suisses », qui
laissaient au second plan cet élément, pour insister surtout sur le
role commémoratif du repas du Seigneur.

Zwingli et (Ecolampade ont rendu, selon Calvin, un service inap-
préciable a I’Eglise chrétienne en combattant la doctrine de la pré-
sence corporelle du Christ, « qu’on avait enseignée et tenue plus de
six cents ans» En renversant la conception matérialiste des Pa-
pistes, ils sont revenus aux sources mémes de I’Evangile, et ont
rappelé au monde que le message du Christ est Esprit et vie. Mais,
dit Calvin, «ils ont offensé aussi en ce qu’ils se sont tellement achar-
nés a crier contre ’opinion superstitieuse et fantastique des Papistes,
touchant la présence locale du corps de Jesus-Christ dedans le sacre-



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 319

ment et 'adoration perverse qui s’en ensuivait, qu’ils se sont plus
efforcés de ruiner le mal que d’édifier le bien. Car, combien qu’ils
n’aient pas nié la vérité, toutefois ils ne Pont pas enseignée si clai-
rement qu’ils devalent. J’entends que en mettant trop grand’ peine
a maintenir que le pain et le vin sont nommés corps et sang de
Christ a cause qu’ils en sont signes, ils n’ont pas regardé d’ajouter
qu’ils sont tellement signes que la vérité est conjointe avec, et ainsi
protester qu’ils ne prétendaient nullement d’obscurcir la vraie com-
munion que nous donne le Seigneur en son corps et son sang par ce
sacrement » (Traité de la Céne, Op., t. V., p. 459).

L’ceuvre de Zwingli et des Suisses est donc, selon Calvin, par trop
négative ; en combattant fort justement les superstitions et les
erreurs de ’Eglise romaine, ils n’ont point eu Poccasion de mettre en
lumiére la réelle valeur de la sainte Céne. Ils ont poussé la conception
symbolique a I’exceés en affirmant que manger la chair du Christ et
boire son sang n’est autre chose que croire en lui. Pour eux, la man-
ducation s’identifie a la foi elle-méme. Tandis que, affirme Calvin,
«je dis que plutot elle provient d’icelle. I1 y a peu de différent aux
paroles, mais il est grand en la chose » (Inst., IV, xvi1, 5). La man-
ducation et la foi ne sont en effet pas une méme chose, mais la pre-
miere est Peffet, le résultat de la seconde. Il y a entre elles un rapport
de causalité, Passimilation du corps du Christ étant un effet qui a
pour cause la foi.

Or, affirmer que I'assimilation du Christ par le croyant n’est autre
que Pacte de foi, c’est nier une union réelle objective, c’est mécon-
naitre la véritable portée de la sainte Céne. Car il ne suffit pas d’en
faire un simple repas commémoratif ou une confession extérieure,
un signe de reconnaissance pour les fideles. Il ne suffit pas de remettre
en mémoire la mort du Christ, mais il faut affirmer la réalité de notre
union avec lui par les éléments du pain et du vin.

Calvin eut pour les théologiens suisses, héritiers de Zwingli, une
largeur de vues et une compréhension remarquables. Par ses écrits,
par son abondante correspondance, il chercha a leur montrer com-
bien sa pensée était proche de la leur, et combien nombreux étaient
les points qui les unissaient. Cependant les divergences subsistaient,
et les Suisses avalent peine a accepter le réalisme puissant du réfor-
mateur de Genéve. L’interprétation symbolique des paroles de I'ins-
titution de la sainte Céne ne leur paraissait pas conciliable avec I’af-
firmation d’une union réelle et objective du croyant avec le Christ.



320 EDOUARD PACHE

Calvin mit a les persuader toute la puissance de sa logique et de sa
foi. I1 écrit, en juin 1548, & Bullinger une lettre significative sur ce
point :

« Quand les signes du corps et du sang du Christ nous sont offerts
dans la Céne, nous disons qu’ils ne nous sont pas offerts en vain,
sans que la réalité méme nous soit assurée. Il s’en suit que nous
mangeons le corps du Christ et que nous buvons son sang. Si nous
parlons ainsi, ce n’est pas que nous fassions du signe la réalité, ni
que nous mélions I'un et Pautre en un, ni que nous enfermions le
corps du Christ dans le pain, ni que derechef nous le supposions in-
fini, ni que nous imaginions une transfusion corporelle du Christ en
nous, et autres fables de ce genre. Vous affirmez que le Christ est au
ciel, selon sa nature humaine : nous le professons aussi. Le nom de
ciel signifie pour vous la distance de lieu: nous aussi, nous reconnais-
sons volontiers que le Christ est éloigné de nous par Pintervalle des
lieux. Vous niez que le corps du Christ soit infini, affirmant qu’il est
limité par sa surface : nous sommes d’accord, bien plus, nous Paffir-
mons franchement devant tous. Vous dites qu’il ne faut pas mé-
langer le signe a la chose ; nous avons soin d’avertir qu’il faut bien
distinguer 'un de Pautre. Vous condamnez vivement 'impanation ;
nous y souscrivons.

Quel est donc le résumé de notre enseignement ? C’est que, lors-
que nous voyons ici, sur terre, le pain et le vin, nous devons tourner
nos esprits vers le ciel, afin de gotiter le Christ (ut Christo fruantur).
Alors seulement le Christ nous est présent, si nous le cherchons au-
dessus des éléments de la terre. Mais il ne nous est pas permis non
plus d’accuser le Christ de nous tromper, ce qui serait, si nous ne pen-
sions pas que la réalité nous est donnée en méme temps que le signe.
Vous concédez vous-mémes que le signe n’est jamais vide: il ne
reste donc qu’a définir ce qu’il contient. Si nous répondons en bref
que nous sommes rendus participants du corps et du sang du Christ,
afin qu’il habite en nous et nous en lui, et qu’ainsi nous jouissions
de tous ses biens, qu’y a-t-il 14, je vous prie, ou d’absurde ou d’obs-
cur ?» (Op., t. XII, col. 728).

Malgré ce que certains des théologiens suisses pouvaient trouver
«d’absurde ou d’obscur» dans la conception calvinienne, on par-
vint & s’entendre et, en 1549, fut signé le célébre Consensus Tigurinus,
par les pasteurs zuricois et le réformateur de Genéve. Ce grand effort
de rapprochement était Pceuvre de Farel et de Calvin.



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 321

II1. Le mystere de la réelle et substantielle union
du croyant avec le Christ.

Il est particulierement difficile de rendre fidelement, sur ce point,
la pensée de Calvin. Les textes sont nombreux et fort divers, et ne
peuvent exprimer qu’imparfaitement Pexpérience profonde du ré-
formateur.

Il faut se laisser porter par le souffle puissant de sa foi pour
découvrir, derriere les textes, la force de sa pensée et la richesse de
son expérience.

Pour que 'union objective du croyant avec le Christ fiit possible,
Luther voulait faire descendre le corps matériel du Christ sous les
éléments. Calvin voit dans la sainte Céne un miracle plus grand et
plus spirituel. Pour lui, ’absence locale du corps du Christ n’empéche
pas Paction mystique et incompréhensible de la chair. L’opération de
la sainte Céne dépend de la « communication secréte et mystique de
la chair et du sang, par laquelle il advient que cette chair et sang
inspirent en nous la vie qui y est » (Dernier avertissement contre W est-
phal, dans les Opuscules, p. 1905).

Cette communication du corps et du sang du Christ, Calvin la con-
¢oit comme une descente : ce qui descend, il ’appelle tantét vertu
(virtus), tantdt vie, tantot Esprit du Christ. Cette vertu n’a point
de limite, et c’est par elle que le Christ vient a nous dans le repas
eucharistique : « Pource qu’il semble », dit-il, « que la distance des
lieux empéche la vertu de la chair de Christ de parvenir jusqu’a
nous, je baille la solution de cette difficulté en disant que combien
que Christ ne change point de lieu, il descend toutefois a nous par
sa vertu» (Seconde défense contre Westphal, dans les Opuscules,
p. 1758).

Cette vertu n’est point a proprement parler le corps du Christ,
mais la puissance qui en émane. Nous pouvons I’appeler « chose tirée
de la substance, moyennant que cela soit entendu sainement et dex-
trement, a savoir que le corps du Christ demeure au ciel, et toutefois
que nous, qui sommes voyageurs en terre, tirons vie de sa substance »
(Trés bon moyen d’entrer en accord, dans les Opuscules, p. 2021).

Ainsi donc le Christ fait découler en nous la vertu vivifiante prove-
nant de sa chair, et nous en rend participants. Le philosophe Leibniz
déclare a ce sujet que le point d’union des deux confessions zwing-

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8. t. XXIv (N°® 101, 1936). 21



322 EDOUARD PACHE

licnne et lathérienne se trouve 13, « que la substance du corps con-
siste dans la puissance primitive, active et passive, et que c’est dans
Papplication immédiate de cette puissance que consiste la présence
de la substance, méme sans dimensions »®. Cette union du croyant
et du Christ n’implique donc pas de mélange de substance. Cette
pensée est absolument contraire a la doctrine de Calvin. « Je confesse
franchement », dit-il, « que je rejette la mixtion qu’ils veulent faire
de la chair de Jesus-Christ avec nos dmes, comme si elle découlait
par un alambic, pource qu’il nous doit suffire que Jesus-Christ ins-
pire vie 4 nos 4mes de la substance de sa chair, méme que sa chair
distille sa vie en nous, combien qu’elle n’y entre pas» (Imst., IV,
xvii, 32). L’erreur de Luther et de Zwingli a été de considérer le
corps du Christ comme matériel ; le premier en déduisait la présence
charnelle sous les éléments, au nom de la doctrine de Pubiquité ; le
second niait toute présence réelle, affirmant que le corps du Christ
était au ciel. Or, comme le montre Calvin, le corps du Christ ne peut
pas avoir de substance matérielle. N’étant point matiére, il ne se
meut pas mécaniquement, mais se communique dynamiquement, vir-
tuellement, comme la puissance qui engendre la vie chez 'enfant
nouveau-né. Ainsi sommes-nous participants de la propre substance
du Christ, sans qu’il y ait mélange proprement dit.

L’assimilation du corps du Christ ne pourra étre que spirituelle.
«Ni la manducation, donc, ni le breuvage duquel le Seigneur fait la
mention, ne s’adressent au gosier ni au ventre, mais a ’dme affamée
proprement » (Dernier avertissement contre Westphal, dans les Opus-
cules, p. 1890). 7

Le Christ ne se mange point, sinon spirituellement. La chair du
Christ est appelée pain, en tant qu’il ne s’agit point de la nourriture
corruptible et caduque, mais de celle qui est céleste. La sainte Ceéne
apparait comme « une nourriture assiduelle, par laquelle Jesus-Christ
repait spirituellement ses fideles » (Inst., IV, xvii, 19). « Tout ainsi
que le pain et le vin soutiennent nos corps en cette vie transitoire,
aussl nos ames sont nourries du Christ» (Imst., IV, xvi1, 1). Ainsi
donc, manger le corps et boire le sang du Seigneur, c’est recevoir,
par la puissance de sa vertu, la vie en nos 4mes et en savourer
Pefficace.

Mais cette vertu du Christ, comment peut-elle agir, et descendre

(v) Pensées de Leibniz, 2¢ éd. Paris, 1803, p. 106, cité par EBrARD, Das Dogma
vom heiligen Abendmabl, t. 11, p. 413.



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 323

en nous ! Comment Passimilation elle-méme et Punion objective du
croyant avec le Christ sont-elles possibles ? C’est 1a le miracle
du Saint-Esprit.

C’est par lui que Dieu agit dans le sacrement de la sainte Cene.
Clest par lul que Punion du croyant avec son Sauveur est réelle et
efficace. C’est par lui et par sa vertu incompréhensible qu’est réalisée
la conjonction. « Que s’il semble incroyable que la chair de Jesus-
Christ étant éloignée de nous par si longue distance parvienne jus-
qu’a nous pour nous étre viande, pensons de combien la vertu secréte
du Saint-Esprit surmonte en sa hautesse tous nos sens et quelle folie
ce serait de vouloir comprendre en notre mesure Pinfinité d’icelle »
(Inst., IV, xvi1, 10). Le Saint-Esprit est le lien véritable de notre
conjonction avec le Christ ; par lui, nous sommes unis ensemble. Il
est «comme canal ou conduit, par lequel tout ce que Christ est et
possede, descend jusques a nous. Car si nous apercevons a I'ceil que
le soleil luisant sur la terre envoie par ses rais aucunement sa subs-
tance pour engendrer, nourrir et végéter les fruits d’icelle, pourquoi
la lueur et irradiation de Esprit de Jesus-Christ serait-elle moindre
pour nous apporter la communication de sa chair et de son sang»
(Inst., IV, xvi1, 12).

Le Saint-Esprit apparait donc comme le seul intermédiaire entre le
Christ et nous. Par lui, Dieu besogne intérieurement en nous et opere
Punion sacrée du divin et de Phumain, la conjonction des « choses
séparées par distances de lieux ». Par lui, il prépare le cceur du croyant
a cette communion spirituelle. I1 est le « Maitre intérieur des dmes »,
sans lequel le sacrement ne peut pas se communiquer a nous, de
méme que le soleil a4 des yeux aveugles, et la voix a des sourds.

Sans le Saint-Esprit, le sacrement ne sert donc de rien et ne peut
avoir aucune efficace : « Je mets cette différence entre Esprit et les
sacrements, que je reconnais la vertu résider en Esprit, ne laissant
rien davantage aux sacrements, sinon qu’ils soient instruments dont
le Seigneur use envers nous, et tels instruments qui seraient inutiles
et vains sans lopération de I’Esprit, néanmoins qu’ils sont pleins
d’efficace quand DI’Esprit besogne par dedans» (Inst., IV, x1v, g).

Aussi, selon Calvin, les défenseurs de la doctrine de la transsubstan-
tiation et de la consubstantiation s’abusent grandement et rabaissent
la puissance divine en affirmant que nous ne pouvons nous unir au
Christ s’1l n’est présent matériellement dans le sacrement, «car, en



324 EDOUARD PACHE

ce faisant, ils excluent 'opération secréte de PEsprit, laquelle nous
unit a Jesus-Christ » (fust., IV, xvi1, 31).

C’est donc par le Saint-Esprit que s’opere le véritable miracle de
la sainte Céne. Et c’est 1a un grand mysteére.

Les adversaires de Calvin, défenseurs de la doctrine de la trans-
substantiation et de la consubstantiation, ne se faisaient point faute
d’accuser Calvin, affirmant qu’il rabaissait la puissance divine et que,
guidé par les philosophes antiques, il ne reconnaissait que les lois de
la nature humaine; en niant que le Christ fiit présent matériel-
lement dans les éléments de la sainte Céne, il niait, prétendaient-ils,
toute possibilité de miracle.

Calvin met a réfuter ces accusations toute la force de sa pensée
et la profondeur de sa foi: « Qu’y a-t-il moins consentant a la pru-
dence terrienne que de dire que la chair de Christ fasse découler et
répande du ciel sa vertu vivifiante jusqu’a nous ! Qu’y a-t-il plus
éloigné de notre sens commun que d’appeler le pain corruptible et
caduque, un gage tout certain de la vie spirituelle ? Qu’y a-t-il plus
étrange de toute philosophie, que de dire que le Fils de Dieu, lequel
selon sa nature humaine est au ciel, habite néanmoins en nous, tel-
lement que tout ce qu’il a regu du Pere nous soit commun ? » (Contre
Heshusius, dans les Opuscules, p. 1967 ; voir aussi Inst., IV, xvi1, 24).

Affirmer Punion du croyant avec Christ par le Saint-Esprit n’est
donc point restreindre le miracle de la sainte Céne a la capacité de
la raison humaine. Il y a la, au contraire, une union incompréhen-
sible & notre sens charnel.

Il y a 13 un grand mystere que la raison humaine ne peut pénétrer.
« Siy, dit Calvin, « quelqu’un m’interroge plus outre comment cela
se fait, je n’aurai point de honte de confesser que c’est un secret trop
haut pour le comprendre en mon esprit, ou pour 'expliquer de pa-
roles. Et, pour en dire briévement ce qui en est, j’en sens plus par
expérience que je n’en puis entendre » ([nst., IV, xvi1, 32). Nous tou-
chons ici ce domaine impénétrable de ’expérience qui ne se laisse
plus mesurer par des mots. Devant le miracle de la sainte Céne qui
n’est que le prolongement du sacrifice de la croix, Calvin n’essaye
plus de comprendre ; il réalise la faiblesse et impuissance de ’homme
a vouloir exprimer ce qui est inexprimable et a vouloir saisir l'in-
saisiscable Esprit. Il conjure ses lecteurs de monter plus haut qu’il
ne les peut conduire lui-méme. « Car moi-méme », dit-il; « toutes fois



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 325

et quantes qu’il est question de cette matiere, apres avoir tiché de
tout dire, je vois bien qu’il s’en faut beaucoup que je n’atteigne a
Pexcellence... Parquoi il ne me reste autre chose en la fin, que de tom-
ber en admiration de ce mystére» (Inst., IV, xvii, 7). « Tomber en
admiration de ce mystére », c’est bien 13 Pattitude d’humilité et de
foi de Calvin, attitude qui nous fait entrevoir la force et la profon-
deur de son expérience.

« Calvin », dit Bossuet, « met une présence tout a fait miraculeuse et
divine. Il n’est pas comme les Suisses qui se fAichent quand on leur dit
qu’il y a du miracle dans la Céne : lui, au contraire, se fiche quand on
dit qu’il n’y en a point. Il ne cesse de répéter que le mysteére de ’Eu-
charistie passe les sens, que c’est un ouvrage incompréhensible de la
puissance divine et un secret impénétrable a Pesprit humain : que les
paroles lui manquent pour exprimer ses pensées, et que ses pensées,
quoique beaucoup au-dessus de ses expressions, n’égalent pas la hau-
teur de ce mystere ineffable. De sorte, dit-il, qu’il expérimente plutot
ce que Cest que cette union qu’il ne Pentend : ce qui montre qu’il en
ressent ou qu’il croit en ressentir les effets, mais que la cause le
passe » (Histoire des variations, 1X, 47, éd. Garnier, t. I, p. 414).

On ne peut rendre a un adversaire plus noble hommage®.

En ramenant a 'unité les deux éléments du repas eucharistique —
a savoir I'élément réaliste et I’élément spiritualiste, affirmés par les
disciples de Luther et par ceux de Zwingli — nous pensons que Calvin
a mis en lumiere la véritable valeur de la sainte Céne : le Christ pré-
sent a la fois spirituellement et réellement, le Christ esprit et le Christ
chair de notre chair. Certes, il faut le dire, Calvin n’opeére pas par
voie dialectique la synthese des deux termes qu’il prétend unir. Il ne
réussit pas a démontrer Punion rationnelle du spiritualisme et du
réalisme, parce que cette synthese ne peut s’opérer que sur le terrain
pratique, comme celle de la dépendance et de la liberté. Mais nous
pensons que le grand mérite de Calvin est d’avoir maintenu ces deux

(r) Un exposé complet du sujet comporterait encore I'étude des conditions et
des fruits de I'union du croyant avec le Christ dans la sainte Céne. Nous avons essayé
simplement, dans ces quelques pages, de marquer la position du réformateur de
Genéve dans le probléme si délicat de 'union du croyant avec son Sauveur par le
repas eucharistique.



326 EDOUARD PACHE

termes. Comme I’a dit Jules Bovon, « au matérialisme mystique de
Luther il oppose le spiritualisme de I’Evangile, dont les richesses de
grice ne sont pas d’ordre physique. Au moralisme un peu superficiel
de Zwingli il substitue d’autre part une conception plus obscure,
parce qu’elle répond mieux aux besoins profonds de ’dme. Oui, c’est
le Christ immolé pour nos péchés qui s’offre en sa personne vivante au
fidele, non pour s’unir & lui par un procédé d’absorption qui frise le
panthéisme, mais pour lui communiquer, selon I'idée directrice du
calvinisme, la vie éternelle par la sainteté» (Dogmatique chrétienne,
t. 11, p. 382).

Calvin n’essaye donc pas de pénétrer le mystére ; il ne cherche pas
a saisir 'insaisissable ; mis en présence de ce qui est sagesse aux yeux
de Dieu et folie aux yeux des hommes, il adore et 1l croit. « Il y a»,
dit M*Doumergue, « dans cette obstination a poser le probléme, dans
cet effort a le résoudre, dans cette incapacité consciente de le
résoudre, plus de théologie, plus de théologie vraie, par ou je veux
dire plus de science et plus de piété, plus de foi édifiante, que dans
toutes les solutions qu’on propose » (Fean Calvin, t. V, p. 363).

Par cette synthése audacieuse du spiritualisme et du réalisme, Cal-
vin reste, nous le pensons, fid¢le a ’Ecriture. Le « pain de vie » dont
parle PEvangile (Jean vi, 26-58) n’est-il pas, en effet, le symbole et
le gage de P'union intime du Christ avec les siens ? Nourriture spiri-
tuelle et nourriture substantielle, par laquelle le croyant s’unit a son
Sauveur, et porte des fruits de vie ; union profonde et mystérieuse
de ’Esprit et de la chair, par laquelle I'homme et Dieu se rencontrent.
En maintenant tout ensemble, en dépit des contradictions d’or-
dre logique, les deux éléments du mystere de la sainte Céne, Cal-
vin n’a donc pas trahi la conception biblique dans ses traits essen-
tiels.

Plusieurs critiques se sont demandé si toute la doctrine de Calvin
sur la sainte Céne n’était point due a certaines préoccupations oppor-
tunistes, et si le désir trés grand du réformateur de concilier les deux
partis évangéliques n’avait pas joué un réle important dans I’élabo-
ration de sa conception du sacrement. Nous avons la conviction, pour
notre part, que Calvin, avant tout, a voulu rendre témoignage a la
vérité et qu’il a cherché a Pexprimer avec toute sa force, toute sa
pensée et tout son cceur de croyant. En partant de I'expérience de
sa foi, il a trouvé le chemin d’une conciliation possible ; mais cela
n’a été qu’un résultat, et non pas un point de départ.



LA SAINTE CENE SELON CALVIN 327

Mais le résultat fut grand, les conséquences fécondes. Au point de
vue ecclésiastique, tout d’abord : si, en un sens, ’essai de Calvin n’eut
qu’un succes relatif et n’aboutit pas & une conciliation immédiate et
complete des deux partis évangéliques, il eut cependant une influence
décisive sur les Eglises de la Réforme. Si les luthériens restérent
intransigeants, le Consensus Tigurinus (1549) marqua — nous ’avons
vu — l'union des zwingliens et des calvinistes. Grice 4 cet accord,
qui était Pceuvre de Calvin, il y eut dés lors une Eglise réformée.
« En effet, ce fut le premier lien entre les protestants évangéliques et
leurs fréres des autres pays, et ainsi ils eurent conscience de 'unité
de la grande Eglise réformée. Le danger menacant d’une division
entre zwingliens et calvinistes fut écarté. L’Eglise réformée, dans les
divers pays de ’Europe, reconnut ce qui 'unissait, et cette union
n’a jamais été rompue depuis... Ce grand caractére, ce caractére
international, I’Eglise réformée le doit a Calvin »(.

Au point de vue dogmatique, ensuite, nous pensons que la doctrine
du réformateur de Genéve a joué un réle important et qu’eHé est
appelée, aujourd’hui encore, 4 exercer une influence féconde sur la
pensée protestante contemporaine. Nous croyons en effet que Calvin
a formulé — peut-étre imparfaitement encore, mais déja avec force
— la conception de la sainte Céne la plus conforme soit a esprit de
IEvangile, soit aux aspirations les plus profondes de ’Ame humaine.

Edouard PACHE.

(3) Wrrz-OBERLIN, Calvin der Unionsmann, p. 10. Cité par DOUMERGUE, t. V,
p- 368.



	La sainte cène selon Calvin

