Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 101

Artikel: A propos du dogme trinitaire. Part I, Remarques sur son histoire
Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE
I. REMARQUES SUR SON HISTOIRE

L’exposé historique qu’on va lire et qui servira de théme a quelques
observations ne prétend pas a P’érudition. Il n’apporte rien de nou-
veau, mais se borne a retracer avec le plus de clarté possible les gran-
des lignes de ’évolution doctrinale dont ’aboutissement a été le dogme
trinitaire. Les efforts faits par plusieurs théologiens modernes pour
restaurer ce dogme sur le terrain du protestantisme donneront peut-
étre quelque actualité aux réflexions que nous voudrions présenter
a ce sujet.

Tout grand initiateur religieux a le sentiment de ce que sa mission
a d’exceptionnel et d’unique, et ce sentiment détermine son attitude
a Pégard des autres hommes et de Dieu dont il se sait Pinstrument ou
le messager. Pour traduire la parfaite communion, le parfait accord
ou il se sentait avec Dieu (communion qui ne parait avoir subi que
de rares éclipses, par exemple sur la croix), Jésus de Nazareth a pu
se servir d’images que lui fournissait la tradition juive, telles que
fils de Diew (Deut. x1v, 1) ou fils d’homme (Daniel vii, 13-14) @ ; il
a pu se considérer lui-méme comme le Messie promis a son peuple ;
nous ne toucherons pas au probléme historique que souléve cette
question. On discute en effet sur le sens que ces expressions ont revétu
dans la bouche de Jésus, s’il en a usé, car il n’est pas stir qu’il en ait
usé. L’expression fils de Dieu, par exemple, ne désigne dans les textes
de ’Ancien Testament qu’une relation religieuse et morale plus intime,

(1) Expression qui deviendra Fils de 'homme dans la Septante, dans Hénoch et

le I¥e Esdras et dans les Synoptiques (CHARLEs GUIGNEBERT, JFésus. Bibliothéque
de synthése historique, vol. 29. Paris 1933, p. 327 ss.).

REV. DE THEOL. ET PHIL, — N. 8. t. XX1v (N© 101, 1936). I9



290 HENRI-L. MIEVILLE

une mission spéciale, jamais quelque chose comme une filiation
proprement dite, une nature métaphysique d’un ordre suprahumain.
Cette notion d’une race divine était par contre familiére aux Grecs
parmi lesquels le jeune christianisme se répandit tres t6t, On attri-
buait un caractére divin a tous ceux qui s’élevaient par le génie ou
la puissance au-dessus du reste des hommes ou qui avaient des rap-
ports spéciaux avec la divinité. Un fils de Dieu est dieu, comme on
est grec quand on est né de parents grecs, ou juif quand on est issu
de parents juifs. Selon certains critiques, bien des indices font douter
que les passages des synoptiques, d’ailleurs peu nombreux, ot Jésus
se désigne comme Fils de Dieu (en un sens unique) puissent lui étre
attribués. Il faut ajouter, pour faire comprendre cette position, que
les expressions mon Pére, Pére et le Pére se confondent dans la langue
que Jésus a parlée, ’araméen. On ne peut conséquemment arguer de
la premieére pour affirmer que Jésus s’est attribué par rapport a Dieu
une filialité d’un caractére exclusif®. Quant a la christologie johan-
nique, elle est d’un profond mystique, mais elle repose sur une sub-
structure métaphysique dont la maitresse pi¢ce (le Logos) est emprun-
tée a la spéculation philosophique alexandrine. On ne saurait, sans
pécher contre les régles de la méthode historique, P’attribuer a Jésus.

Sur certains points la contradiction est d’ailleurs flagrante entre
le Christ synoptique et le johannique. «Celui qui m’a vu a vu le
Pére», «Tous doivent honorer le Fils de la méme maniére qu’ils
honorent le Pere» (Jean x1v, 9; v, 23). Ainsi s’exprime le Verbe
incarné du IVe Evangile. Mais les Synoptiques ont conservé tous trois
un curieux passage ol Jésus repousse comme une sorte de sacrilege
I’égalité avec Dieu et les hommages auxquels elle lui donnerait droit :
« Pourquoi m’appelles-tu bon ? Personne n’est bon ; il n’y a que Dieu
seul qui le soit » (Marc x, 17, 18).

Si Pon veut s’en tenir aux probabilités historiques, on est amené
a penser que Jésus s’est cru 'organe providentiel de I’établissement,
dans un tout proche avenir, du royaume des cieux sur la terre, et
qu’il s’est vu trénant en ce royaume avec, autour de lui, les ap6tres
qu’il avait choisis. L’histoire a infligé un cruel démenti a cette espé-
rance, mais le probleme de la conscience religieuse du Christ demeure,
son message de pardon déborde le cadre de cette eschatologie popu-
laire, héritée du judaisme. Il a touché des dmes innombrables, il
trouble encore les consciences, il purifie, il redresse, il libére : « Il n’y

(1) Cf. CH. GUIGNEBERT, 0uvr. Cité, P. 309 SS.



A4 PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 291

a plus de condamnation, pour ceux qui sont en Jésus-Christ » (saint
Paul). Sans doute il n’est pas seul a posséder ce pouvoir, mais il le
posseéde éminemment. Quel est le secret de cette 4me au rayonnement
souverain ! Les métaphores a D'orientale telles que fils de Dieu ou
fils dhomme dont il a peut-étre revétu sa pensée nous en donne-
raient-elles la clef ? Ce fut l’erreur des théologiens de prendre ces
expressions imagées pour des définitions et d’échafauder sur ces défi-
nitions des doctrines qu’ils imposeérent a la créance des fideles. Seule
une longue accoutumance nous empéche de sentir d’emblée Pénor-
mité de la méprise.

On sait que le dernier de ces systémes dogmatiques est la doctrine
trinitaire qui affirme que trois personnes composent la divinité et que
Pune d’elles, le Fils, s’est incarnée en Jésus sans cesser d’étre un seul
instant totalement et de tout point semblable aux autres, distincte
d’elles seulement par les relations qu’elle soutient avec le Pére et
avec le Saint-Esprit. Quelle a été ’évolution des idées christologiques
qui aboutit au dogme trinitaire ? Nous devons en tracer une rapide
et sommaire esquisse.

« Et vous, qui dites-vous que je suis ? » A cette question du Maitre,
que nous rapporte la tradition synoptique, les chrétiens de la pri-
mitive Eglise répondirent de différentes fagons. Les uns penserent
que Jésus était le Messie promis : par Joseph, son pere, il descendait
de David — c’est ce qu’affirment les généalogies, d’ailleurs non con-
cordantes, données par les évangiles de Matthieu, chap. 1, et de Luc,
chap. 1m®@. Le jour de son baptéme, une voix s’était fait entendre

(1) L’une et Pautre généalogies énumérent en effet les ascendants de Joseph, non
ceux de Marie, de David & Jésus; elles ne concordent entre elles que pour deux
noms. Dés avant le IIIe siécle, le dogme de la naissance virginale ayant prévalu
dans I'Eglise, certains théologiens voulurent écarter le scandale et proposérent d’ad-
mettre que Luc avait donné la généalogie de Marie, non celle de Joseph. Mais les
exégétes qui ne se crolent pas obligés d’accorder A tout prix les textes avecle dogme,
au risque d’en fausser le sens, sont unanimes 2 rejeter cette interprétation forcée :
les Juifs, font-ils remarquer, n’acceptaient pas qu’'un enfant pit tenir de sa mére
les droits attachés 2 sa naissance. Et d’ailleurs il est manifeste, 4 lire le texte luca-
nien, que c’est de Joseph, non de Marie, que 'auteur entend donner la généalogie :
«]ésus lui—méme, en ce commencement, avait environ trente ans, étant fils, & ce
qu’on croyait, de Joseph, (fils) d’HEéli, etc. ». L’argument que certains théologiens
crolent pouvoir tirer de labsence de l'article, dans le texte grec, devant Foseph
parait purement gratuit a ceux que ne guide pas l'intérét harmonistique. Selon les
premiers, il faudrait lire : «...étant fils, & ce qu’on croyait, de Joseph [mais en réalité
petit-fils] ’HélL, etc...» Ce serait donner a un article (& celul qui précéde le nom



202 HENRI-L. MIEVILLE

venant du ciel : « Tu es mon fils, ¢’est aujourd’hui que je t’ai engendré »
(Luc 111, variante conforme au texte du Psaume 11). Ce titre de
fils de Dieu et de premier-né, les livres sacrés Dattribuaient au
peuple élu et a son représentant : le jour ou il montait sur le tréne
et entrait en fonction, le roi d’Israél, le prototype du Messie, était
promu a la dignité de fils de Dieu (Psaume 11.).

Mais il y eut d’autres chrétiens, étrangers a la tradition juive, dont
ils entendaient mal le langage. Ces chrétiens ne pouvaient comprendre
que le ressuscité qu’on leur avait préché piit étre en méme temps
fils de Dieu et fils d>un pere humain. I’idée d’'un homme engendré par
un dieu n’était pas étrangere a ces esprits fagonnés par les conceptions
qui avaient cours dans le monde gréco-romain. Ils penserent que,
né d’une mere restée vierge, Jésus avait été engendré par le Saint-
Esprit (Luc 1, 35)®.

d’Héli) un sens qu’on ne lui connait nulle part ailleurs. Le malheur veut par surplus
que, selon I'ancienne tradition de I'Eglise, le pére de Marie se soit appelé Joachim
et non Héli. (Voir sur ce point Jures Bovon, Théologie du Nouvean Testament,
I, p. 199s.). Enfin il resterait toujours la généalogie donnée par Matthieu et qui
aboutit, elle aussi, 2 Joseph, non & Marie. Si Joseph n’avait été que le pére adoptif
de Jésus, la généalogie de Joseph ne pourrait servir 4 établir qu’il était de la race
de David et les mots du verset 1 : « Généalogie de Jésus-Christ, fils de David, fils
d’Abraham » n’auraient aucun sens.

Une seule hypothése reste done possible — la seule quirespecte le sens des textes —
tl dott avoir existé plusieurs traditions concernant les origines de Fésus. La plus ancienne
est sans doute celle qui, le connaissant pour le fils de Joseph, voulait établir sa filia-
tion davidique en montrant que Joseph était un descendant de David. C’est la tra-
dition a laquelle le IVe Evangile semble se référer aussi. Jean place la descente du
Logos au baptéme (1, 32); les disciples de Jésus, ses fréres et aussi «les Juifs », ses
adversaires, le considérent comme le fils de Joseph (1, 4.6 VI, 42 ; VII, 3-5) sans que
nulle part auteur du IVe Evangile rectifie cette opinion : volontairement ou non
il semble ignorer la naissance virginale. Elle ne se trouve mentionnée que dans les
Synoptiques ; aucune allusion dans le reste du Nouveau Testament (cf. Cu. GuiGNE-
BERT, ouvr. cité, p. 128 s. et Pu.-H. MENouD, Le fils de Foseph, Revue de Théologie
et de Philosophie, 1930, p. 286, 287).

(1) Dans la mythologie grecque Persée nait de la vierge Danaé qu’une pluie d’or
a fécondée, et surtout, comme le fait remarquer Guignebert (ouor. cité, p. 135), les
Gréco-Romains aiment & attribuer & une parthénogénése ou a l'intervention d’un
dieu la naissance d’hommes exceptionnels, tels que Pythagore, Platon, Auguste.
Ailleurs encore 'imagination religieuse a recours au méme procédé : le dieu égyptien
Horus, le héros chaldéen Gilgamés, le Bouddha de la légende hindoue naissent chacun
d’une vierge miraculeusement fécondée. En Chine c’est le cas des fondateurs de
dynasties et des grands sages. (] -M. Lauy, Du clan primitif au couple moderne.
Pans, Radot, 1927, p. 37.) Ce qui confirme ’hypothése selon laquelle les récits de la
naissance mlraculeuse sont nés dans des milieux hellemsuques, C’est la justification
qu’en donne Matthieu. Cette justification s’appuie sur une traduction grecque erro-
née d'un passage du prophéte Esaie (v11, 14) qui n’avait pas par lui-méme de signi-
fication messianique, car il s’agit d’une prédiction devant se réaliser a court terme



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 293

Une autre question s’était d’ailleurs posée a la ferveur des nou-
veaux convertis, de ceux-1a surtout qui éprouvaient le besoin d’exalter
le Maitre a proportion peut-étre de ce qu’ils Pavaient tout d’abord
méconnu. Le Fils de Dieu pouvait-il n’étre pas éternel ? Son exis-
tence pouvait-elle dater de sa naissance humaine ! Ces chrétiens-
1d — parmi eux saint Paul et plus tard 'auteur du quatriéme Evan-
gile — pensérent que Jésus avait préexisté a sa vie terrestre ; il était
Pincarnation, non pas de Dieu directement, ni du Saint-Esprit
(comme le supposaient ceux qui croyaient a la conception virginale :
Luc 1, 35), mais d’un étre divin distinct de Pun et de ’autre. A épo-
que ol nous sommes, la spéculation juive comme aussi celle des
Grecs avait imaginé de relier Dieu au monde par des étres intermé-
diaires auxquels on attribuait parfois un réle important dans la
création(). Les fonctions de certains de ces &tres, que la pensée
populaire personnifiait volontiers, furent attribuées a Jésus. Pour
saint Paul, il sera le « dernier Adam ». Avant de venir sur la terre, il
a existé «en forme de dieu», premier en date et en dignité de tous

et destinée & rassurer Achaz, roi de Juda, menacé par ses ennemis. « La jeune femme»,
dit ce texte (et non la vierge, comme traduit la version des Septante reproduite par
Matthieu ; il aurait fallu traduire neanis et non parthenos), « concevra et enfantera un
fils, et tu le nommeras Emmanuel... Mais avant que ce méme enfant sache connaitre
le bien et le mal, le pays dont les deux rois t'épouvantent sera dévasté.» Les Juifs,
remarque & ce sujet Ch. Guignebert (ouwvr. cité, p. 137), dés qu’ils ont commencé a
polémiquer contre les chrétiens, n’ont pas manqué de dire que le terme dont leurs
adversaires prétendaient tirer avantage ne représentait qu'un contre-sens.

L’idée de la naissance virginale de Jésus avait une tout autre origine que la tra-
dition plus ancienne de la filiation davidique par Joseph — tradition plus ancienne,
car elle est lie a la fol en la messianité de Jésus, qui fut incontestablement la plus
ancienne christologie. Nées dans des milieux différents (juif et hellénistique), ces
deux traditions ne pouvaient s’accorder. Elles ont été cependant accueillies 'une
et autre par les évangiles synoptiques, car ces recueils de paroles du Christ et de
récits relatifs & son ministére n’étaient pas des livres d’histoire, c’étaient des livres
d’édification. Les évangélistes laissérent subsister les disparates, sauf a effacerici et
la les contradictions par trop apparentes. Pour ce qui est des textes relatifs a la
naissance du Christ, la preuve de ces rajustements nous est entre autres fournie par
la trés ancienne version syriaque des évangiles synoptiques, qui fut trouvée au
Sinai. La généalogie de Jésus, dans Matthieu, devait primitivement se terminer par
les mots : Joseph engendra Jésus. Ces mots, la version syriaque les contient en effet.
Ils furent sans doute supprimés par I'évangéliste qui rapportait dans le méme cha-
pitre le récit de la naissance miraculeuse. (Cf. A. JUvricuER, Die Geschichte des Neuen
Testaments dans Die Schriften des Neuen Testaments, 2¢ éd., 1905, t. I, p. 24.)

(1) Dans La Sagesse de Jésus fils de Sirach ('un des livres dits « apocryphes »,
c’est-a-dire non-canoniques de I’Ancien Testament) il est dit (1, 4) que la Sagesse a
été créée la premiére de tous les étres. Dans le Livre de la Sagesse dit de Salomon,
elle est désignée comme «'ouvriére de toutes choses » (vir, 22).



204 HENRI-L. MIEVILLE

les étres créés (Col. 1, 15) @, comme un chomme célesten (I Cor. xv, 47),
c’est-3-dire comme un étre purement spirituel (mTveupatikog), pareil
en cela a Dieu (Phil. 11, 5, 6). Que 'on songe a la vision du Christ sur
le chemin de Damas, point de départ de la christologie paulinienne.

Remarquons a ce sujet, comme le dit Ch. Guignebert®, « qu’il n’y
a pas, dans les lettres de ’apétre, méme une allusion a la conception
virginale. Certainement Paul ne serait pas allé s’embarrasser de sa
doctrine de ’Adam céleste qui vient renouveler 'humanité, s’il avait
cru que le Seigneur était né de Marie par IEsprit». Ne dit-il pas
au contraire (Rom. 1, 4), que Jésus, «né de la semence de David
selon la chair, a été établi (0p100évtog) Fils de Dieu quant a la puis-
sance, selon Pesprit de sainteté, par sa résurrection d’entre les morts »?
I’Adam céleste est un étre purement spirituel, c’est-a-dire divin, qui
se dépouille de sa nature et de ses prérogatives célestes pour revétir
une chair humaine et prendre la condition d’esclave. Il se fait obéissant
jusqu’ala mort, et Dieu, en le ressuscitant pour lui donner la royauté
sur toutes choses, non seulement le rétablit en sa dignité premiére, mais
Péleve plus haut (Phil. 11, 5-11). Dans I Cor. vin, 6, le Seigneur glorifié
est nettement distingué du Dieu qui seul compte pour les chrétiens et
qui est le Pére (6NN’ fiply elg Bedg 6 matnp). Loin d’affirmer I’égalité
du Fils et du Pére, Paul déclare qu’a la fin des temps « le Christ remet-
tra la royauté a Dieu » — il n’est donc pas Dieu lui-méme. « Le Fils
se soumettra a celui qui lui a tout soumis, afin que Dieu soit tout en
tous» (I Cor. xv, 28), car «Dieu est le chef du Christ comme le Christ
est le chef de Eglise» (I Cor. x1, 3). On n’est pas plus nettement
antitrinitaire, car il ne s’agit point ici du Jésus historique, mais du
Christ glorifié. Si la plénitude de la divinité «habite en Christ», ce
n’est pas qu’il la tienne de lui-méme, c’est Dieu qui a voulu qu’il en
fat ainsi (Col. 1, 19). L’« égalité avec Dieu » dont il est question dans
Phil. 11 n’est donc pas la déité au sens trinitaire.

Quant a P'auteur du quatriéme Evangile, il identifie le Christ avec
le Logos, Pensée ou Verbe de Dieu. Le Logos est congu comme une

(r) On a voulu voir dans le terme wpwrdTokog (premier-né ou premier engendré,
ainé) une désignation qui ne concernerait que le rang, la dignité et non la génération
4 un moment du temps, avant les autres créatures. Mais comme le fait remarquer
J. Bovon «il demeure incontestable que le mot « premier-né » appelle Iidée d’une
série subséquente se reliant & un terme initial qui lui demeure analogue, ainsi lors-
que Jésus est appelé « premier-né d’entre les morts » (Col. 1, 18), « premler-ne parmx
beaucoup de fréres » (Rom. viir, 2g)... En tout état de cause un premler-ne ne saurait
étre éternel ». Théologie du Nouveau Testament, p. 286, — (2) Ouvr. cité, p. 130, 131.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 295

sorte d’hypostase (c’est-a-dire de personne) divine ou de dieu en
second, qui joue le réle de démiurge, comme dans le systéme philo-
sophique du penseur juif Philon. On en trouve déja Pidée chez les
stoiciens, et on peut la faire remonter plus haut, jusqu’a Aristote et
Platon®. Dans la conception johannique le Verbe est éternel, comme
Dieu lui-méme avec lequel il vit. Il est dieu, en ce sens qu’il est de
nature divine, mais il n’est pas I’égal de Dieu, car c’est pour obéir a
la volonté du Pére que le Logos est descendu du ciel et s’est incarné :
c’est le Pere qui I’a envoyé (Jean xvii, 23); le Pere est plus grand
que lui (Jean x, 29, 37 et x1v, 28, 31)®), C’est par son office que le

(1) Le logos des stoiciens est un principe actif, immanent au monde, qui a été
d’abord concu dans un sens matérialiste, comme le few primordial, puis comme un
principe intelligent, comme une force créatrice et ordonnatrice : A6yog omepuérikog,
raison séminale. « Sans cette cosmologie stoicienne», écrit E. de Faye, «y aurait-il ja-
mais eu une doctrine christologique, base et nerf des symboles de Nicée et de Constan-
tinople ? » Le logos stoicien se trouve d’autre part en germe dans la conception
qu’Aristote se fait de I'dme (forme immanente au corps) et dérive finalement de
I'idée de I'ame du monde telle que Platon I'esquisse dans le mythe du Timée (cf.
E. peE Fave, Omgene t. III, p. 86 sq.). — (2) Lorsque le Christ johannique déclare
a plusieurs reprises (x, 29 ; x1v, 28) que le Pére est plus grand que lui, on ne
peut donc affirmer que ce texte ne vaut que pour le Logos incarné. L’auteur du
IVe Evangile est nettement subordinationiste ; 'unité du Pére et du Fils ne doit
pas s’entendre au sens trinitaire; elle ne pourrait alors préfigurer I'unité des croyants
entre eux et avec le Pére et le Fils (xvi, 21, 22). Enfin une parole comme celle
que le IVe Evangile met dans la bouche du Ressuscité : « Je monte vers mon Dieu
et votre Dieu » (Jean xx, 17) est incompréhensible si le Verbe divin est Dieu au
méme titre que le Pére, comme le voudront plus tard les formules trinitaires.

Il n’en reste pas moins que le Christ johannique s’éloigne autant de la personna-
lité concréte et humaine du Jésus des Synoptiques que le fait le Christ paulinien. Ce
n’est pas la vie d’un homme que raconte le IVe Evangile, c’est celle d'un dieu voil¢
et qui a consclence de I'étre. Tous les traits par trop humains que rapporte la tradi-
tion apostolique ont été supprimés: «Il n’est pas fait mention de I'enfance du Christ»
écrit M. A. Hovrrarp dans ' dpoathéose de Fésus (Paris, Leroux, p. 160 sq.), « ce qui aurait
supposé de la part du Verbe un développement physique et intellectuel incom-
patible avec sa divinité ». Jésus n’est plus le fils de David, il est quelque chose
de plus grand ; les objections des Juifs qui lui dénient cette filiation sont dédai-
gnées (Jean vii, 42). « D’autre part le Verbe incarné ne pouvant étre tenté, la scéne
du désert a été omise. On a aussi retranché la transfiguration, parce que cette glori-
fication éphémeére du Jésus des Synoptiques est I'état normal et constant du Verbe
divin qui ne cesse de se révéler aux hommes comme «la lumiére du monde». Le
Verbe divin, qui ne peut avoir le moindre doute sur la volonté de son Pére, n’a point
passé non plus par les angoisses de Gethsémané. Aussi va-t-il au devant du trépas
spontanément et sans éprouver la moindre crainte. Une parole de lui fait tomber
toute la cohorte venue pour I'appréhender, et ce ne sont pas les soldats qui 'arré-
tent, C’est lui qui se remet entre leurs mains. » On a fait remarquer que sur la croix
le Christ johannique ne pousse pas de cri de désespoir. Comment le Verbe incarné
se croirait-il abandonné de Dieu ? Enfin, s'il demande 4 boire, c’est « pour parfaire



296 HENRI-L. MIEVILLE

monde a été créé et que Phumanité sera ramenée des téneébres 24 la
lumidre, pour autant du moins qu’elle se prétera a Pceuvre de la
grice.

Telles sont, bri¢vement résumées, les diverses christologies que
contient le Nouveau Testament. Elles ne concordent pas entre elles ;
chacune parle un langage différent. Chacune a sa manitre rend hom-
mage 4 la grandeur du Maitre. Combien cette diversité est plus élo-
quente que ne le serait une unité de doctrine imposée par le Saint-
Esprit devenu théologien !

Mais il vint un temps (des le second siécle) ot Pon éprouva le besoin
d’arréter la doctrine, de la préciser et de "uniformiser. Cette tendance
se dessina tout d’abord a Rome, et c’est 1a qu’elle ne cessera de se
manifester avec le plus d’énergie. L’élaboration d’une regula fidei, la
formulation et Punification du dogme se firent théoriquement sur la
base de I’autorité censée partout égale des livres canoniques. Mais en
fait ce principe, qui découlait de la notion d’une révélation doctrinale,
ne pouvait &tre intégralement respecté. Les quatre christologies que
contient le Nouveau Testament ne pouvaient, sans des remaniements
et des mutilations, se fondre en une seule. De chacune on ne garda
que les parties les plus propres a exalter la personne du Christ, selon le
besoin qu’en éprouvaient les fideles : Jésus descendra de David, mais
il ne sera pas le fils de Joseph, il naitra miraculensement. I’Adam
céleste de la théologie paulinienne, premier-né de tous les étres créés,
cédera le pas au Logos éternel, et 'on aboutit ainsi a une premiere
organisation de la triade chrétienne qui porte une empreinte surtout
johannique. Le Fils y est subordonné au Pére et le Saint-Esprit en
fait partie, mais on hésite a lui attribuer une personnalité distincte.
« Je déclare», disait Hippolyte au commencement du IIIesiécle, «qu’il

Paccomplissement de I'Ecriture » : aprés avoir bu, il rendra l'esprit, sachant que
« tout est accompli ». (Cf. M. GoGguEkL, Vie de f}‘ésus, P- §525.) Sans doute le IVe Evan-
gile n’a pas supprimé 'humanité de ]esus mais 1l juxtapose d’une fagon nécessaire-
ment tout extérieure et artificielle les traits humains (qui ne sont pas tous empruntés
a la tradition synoptique) et les traits destinés 4 marquer la présence en Jésus du
Verbe omniscient et omnipotent (qu’on relise 4 cet égard le récit de la résurrection de
Lazare: Jean x, 40 sq.). Dans 'ensemble, I'évangile selon saint Jean réduit consi-
dérablement la teneur en humanité du portrait qu’il trace de Jésus, et 'on s’étonne
de lui voir attribuer « une trés ferme notion de ’humanité réelle du Verbe incarné »
(MENoOUD, art. cité, p. 273, note 3). Le IVe Evanglle constitue une étape nettement
marquée du processus qui a conduit la piété & déshumaniser progresswement le
Christ pour en faire un dieu. Elle finira par I'identifier avec Dieu et le dogme trini-
taire pourra naitre.



A4 PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 297

y a deux personnes, attendu que le Fils, lui aussi, est une personne ;
puis vient en troisiéme lieu le Saint-Esprit » (1),

Pourquoi le Saint-Esprit s’ajoute-t-il aux deux autres membres de
la triade ? Il faut, pour le comprendre, remonter 4 la tradition juive.
C’était une croyance trés ancienne chez les Juifs que celle qui attri-
buait a ’Esprit de Dieu tout phénomeéne supérieur a la mesure ordi-
naire de Pactivité humaine, par exemple une force musculaire éton-
nante comme celle de Samson ou des visions extatiques et surtout le
parler en langues, phénomene souvent contagieux dont 1l est question
dans les Actes des apétres et dans certaines épitres de saint Paul®),
Le grand apodtre avait réagi contre cette conception en spirituali-
sant la notion de I’Esprit divin : les fruits de ’Esprit sont avant tout
la charité et la sainteté, c’est-a-dire les perfections que le Christ pro-
duit en ceux qui s’unissent a lui par la foi (« Ce n’est plus moi qui vis,
mais Christ qui vit en moi», Gal. 111, 20 ; «Le Christ, c’est PEsprity,
IT Cor. 11, 17). Entre le Christ et le Saint-Esprit il semble que la
théologie paulinienne tantdt établisse une distinction de personnes,
tantSt n’en établisse pas (3).

Mais la tendance naturelle de esprit humain est d’attribuer une
réalité distincte a ce que la langue désigne par des termes distincts.
Le Saint-Esprit, nommé a coté du Pére et du Fils dans les textes
sacrés et dans la liturgie, notamment dans la trés ancienne formule
baptismale, était devenu un objet d’invocation et de culte 4). Com-
ment n’en aurait-on pas fait une personne distincte de celle du Peére
et de celle du Fils ? Dés le commencement du IIIe siécle Origéne et
Tertullien se prononcérent nettement dans ce sens, et ils furent sans
doute influencés — le premier beaucoup moins que le second —
par le grand mouvement de «réveil» (comme nous dirions aujour-
d’hui) que fut le montanisme. Le phrygien Montanus croyait a ’action

(Y) Adv. Noetum 14. D’aprés Hortzmann et Loisy le IVe Evangile présente
IEsprit (le paraclet) comme une hypostase (ou personne) divine émanée du Logos
a partir de la résurrection de Jésus (Jean xv, 26 et xvI, 7, 14 et surtout vii, 39).
Voir Loisy, Le quairiéme Evangile, p. 106. « Le dernier Adam, dit également saint
Paul, a été fait Esprit vivifiant » (I Cor. xv, 46). — (2) Voir H. GuNKEL,
Die Wirkungen des beiligen Geistes. Geettingue, 1899. — (3) Cf. Jomannes WEIss
dans Die Schriften des Neuwen Testaments. 2¢ éd., 1905, t. II, p. 178. — (4) «La
triade », écrit A. Dupin, «était née sous linfluence de la formule ternaire;
c’est & cette formule également qu’elle a dl sa conservation. De bonne heure, en
effet, elle subit des transformations profondes qui ’auraient infailliblement détruite,
si elle avait été laissée a elle-méme. » Le dogme de la Trinité dans les trois premiers
siécles. Paris, E. Nourry, p. 17.



298 HENRI-L. MIEVILLE

de IEsprit descendu enfin d’une fagon définitive dans le ceeur des
fideles et manifesté par des charismes divers; il attendait dans un
trés prochain avenir la venue du millénaire. Sa prédication enflammée
eut un retentissement immense dans toute I’ancienne Eglise et, bien
qu’elle finit par étre condamnée comme hérétique, elle attira lat-
tention des théologiens sur le Consolateur annoncé par le qua-
tritme Evangile, le Paraclet promis par les prophetes et par le
Christ (0,

Mais la triade chrétienne des théologiens du III® siecle n’est point
encore la Trinité des conciles. Dans cette triade les personnes divines
demeurent strictement subordonnées les unes aux autres. Irénée
va jusqu’a dire: «Il n’existe qu’un seul Dieu, Pére au-dessus de
tous »@. Pour Hippolyte, le Logos est une créature que Dieu a faite
divine, comme il pourrait, s’il le voulait, «faire de vous ou de moi
un dieu »3, « Le Pére », déclare Origéne dans le De principiis, « conte-
nant tout, embrasse tous les étres, tirant de son propre fond ’étre
qu’il leur communique, car il est celui qui est. Inférieur au Pere, le Fils
comprend seulement les étres rationnels, car il est le second apres le
Pére. Moindre encore, le Saint-Esprit n’étend son action que sur les
saints... » @, Est-il créé ou ne DPest-il pas ? «Ce point n’a pas été
fixé » (). Origéne se décidera pour le premier terme de ’alternative :
seul le Pere est incréé ; le Fils (le Logos) existe éternellement de par
la volonté du Pére (Origéne écarte I’idée trop humaine de génération) ;
quant au Saint-Esprit, «il est le premier des étres qui doivent leur
existence au Pere par Pentremise du Fils» ©). Selon la remarque de
E. de Faye, Origéne est bien moins préoccupé de définir métaphysi-
quement le Saint-Esprit que de mettre en évidence sa véritable fonc-
tion, qui consiste a transmettre aux croyants « la substance des cha-
rismes de Dieu». Au fond le Saint-Esprit n’a pas dans le systeme
d’Origeéne une place qui lui soit propre, car le réle qui lui incombe au
sein de ’Eglise pourrait étre assumé tout aussi bien par le Logos,
«lequel de génération en génération a successivement demeuré dans
les Ames saintes et a formé des amis de Dieu et des prophetes » (D,

(1) Voir E. Buonaturi, Le montanisme et le dogme trinitaire, Revue de Théologie
et de Philosophie, 1929, p. 323 s. — (2) Adv. Her. cité par ROUGIER, La scolastique
et le thomisme, Paris, 1925, p. 402. — (3) Cité par Harnack, Dogmengeschichte,
6e éd., 1922, p. 130. — (4) De Principiis, 1, u1, 5. — (5) De Prmczpus praf. 4. —
+(6) Cité par E. o Favg, Origéne, t. 111, p. 272. Voir aussi p. 274 et t21. — (7) Con-
ra Celsum, cité par E. pE FAYE, ouvr. cité, p. 128, cf. aussi p. 273.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 299

Mais la croyance populaire faisait du Saint-Esprit une personne
divine distincte du Pére et du Fils. C’est sans doute pour en tenir
compte qu’Origéne a dfi lui faire une place dans sa théologie.

Plus importante encore pour ’évolution ultérieure du dogme est
la position adoptée 4 la méme époque en Occident par Tertullien.
Le fougueux docteur et apologete se fit de la triade chrétienne une
conception basée sur le réle historique attribué aux trois personnes
divines dans I’ceuvre de la création et du salut. Il forgea le terme #ri-
nitas et proposa la fameuse formule : una substantia, tres personc.
L’unité divine ne se réfléchit en hypostases (en personnes distinctes)
que dans I’économie du temps, et ainsi la trinité n’est pas la néga-
tion de l'unité, elle en est, selon Pexpression de M. Buonaiuti, «la
transposition fonctionnelle » — et transitoire. A la fin des temps,
Dieu sera de nouveau tout en tous ; la trinité se résorbera dans 'unité.
Les personnes qui la constituent sont « distinctes », mais non « sépa-
rées », comme le rayon émané du soleil a une existence distincte de -
cet astre, mais qui ne s’en laisse pas séparer ; elles forment une hié-
rarchie, car le Pére est au-dessus du Fils et du Saint-Esprit. Le pre-
mier est la substance une et unique (pater tota substantia) ; Tertullien
la congoit comme une grande masse de matiére éthérée®. Cette
substance n’est point divisée, mais distribuée dans les autres person-
nes de la Trinité qui lui doivent leur existence (ut portio aliqua totius...,
derivatio totius et portio) 3, le Logos (sermo) dérivant du Pére
(secundus a deo constitutus) et ’Esprit procédant du Peére et du Fils,
tel le fruit qui provient de P’arbre et de la racine de Parbre®. Ingé-
nieux a varier les images, Tertullien dira que le Fils est le vicaire du
Pere, et le Saint-Esprit celui du Fils, car «il n’y a pas de gouverne-
ment, si monarchique soit-il, dont le chef ne confie une partie a
d’autres personnes dont il fait ses représentants»(). La création et
la rédemption, voila 'eeuvre du Fils; elle aboutira a la réalisation
finale et glorieuse de I’Esprit. La trinité de Tertullien n’est pas éter-
nelle comme celle d’Origéne. C’est ce qui lui permit de donner un
plus énergique relief a Punité qui la sous-tend et d’affirmer en méme
temps que c’est une hérésie de soutenir que Dieu est numériquement
un, comme le faisait le modalisme. La formule wunius substantie
tres persone constitue dans la trinité « économique» de Tertullien

(x) Are. cité, p. 331, 332. Tertullien parle du sacramentum oikonomie, que
unitatem in trinttatem disponit (Adv. Praxean, 2, 19). — (2) ddv. Praxean, 7. —
(3) Ibid., 26, 14. — (4) Ibid., 8. — (5) 1bid., 2.



300 HENRI-L. MIEVILLE

Pamorce d’une évolution ultérieure du dogme qui aboutira a la
proclamation de P’égalité des trois personnes®).

Mais cette évolution sera préparée d’autre part et plus efficace-
ment sans doute par la poussée des croyances populaires. De Jésus —
dont les plus convaincus et les plus vivants subissaient I’ascendant
spirituel et qu’ils adoraient — on ne pouvait se borner a faire un
dieu ; il devait étre non pas méme Pincarnation d’un dieu en second,
d’un étre céleste supérieur a tous les autres, sauf a Dieu, mais Dieu
au sens absolu et umique. Et C’est ainsi que, dépassant les formules
johanniques et celles qu’avaient proposées des théologiens comme
Origene, ces chrétiens proclamerent tout a la fois qu’il n’y a qu’un
Dieu et que Jésus-Christ est Dieu.

L’expression théologique de cette tendance porte le nom de moda-
lisme. Certains historiens du dogme en font remonter Porigine a
Ignace d’Antioche qui employa la formule : Fésus-Christ, notre Dieu @,
La christologie d’Irénée approchait le modalisme de pres ; elle repous-
sait toute idée d’une émanation du Logos : Fils éternel de Dieu, il
est son éternelle manifestation ; 1l n’y a entre lui et Dieu aucune sépa-
ration, et ce n’est pas un étre divin, c’est Dieu méme qui s’est incarné
en ’homme Jésus pour sauver I’humanité(. Le modalisme fut
enseigné a Rome pendant quelque temps, sous le pontificat du pape
Victor qui semble s’en étre fait le défenseur (fin du IIe siecle). Pour
les modalistes Jésus n’était plus seulement le Logos descendu dans
une chair humaine, il était le Dieu supréme fait homme. Ainsi les
deux premitres personnes de la triade chrétienne étaient ramenées a
Punité. Un théologien romain, Sabellius, donna au modalisme sa forme
la plus hardie et la plus cohérente. Il enseigna que le Pere, le Fils et
le Saint-Esprit étaient les différents aspects sous lesquels la méme
personne divine s’était manifestée, jouant ainsi plusieurs roles suc-
cessifs. En créant le monde, Dieu a agi en qualité de Pere; il est
devenu Fils pour sauver le genre humain, et il sanctifie les hommes en
tant qu’Esprit.

Mais la triade sabellienne, si elle permettait d’élever Jésus a la

(1) Cf. le passage suivant de '4dv. Praxean (2, 24) : « Dieu est un ; de lui procé-
dent ces degrés, ces formes, ces manifestations (species ) qui sont désignés individuel-
lement sous les noms de Pére, Fils et Saint-Esprit.» — (2) Cf. E. Krovymann
dans l'introduction a son édition de I’ Adversus Praxean, p. x1. Ignace est allé jusqu’a
dire que Jésus s’est ressuscité lui-méme (zbid., p. xu); il parle de la passion de
Dieu (md6og Beod). — (3) HarNack, Dogmengeschichie, 6¢ éd., p. 131.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 301

pleine divinité, soulevait une difficulté majeure et choquait le sens
commun des fideles. Les trois personnes de la Trinité, nommées si-
multanément par la liturgie, n’avaient en effet qu'une existence suc-
cessive dans la théologie modaliste. Comment comprendre alors les
prieres que Jésus adressait a celui qu’il appelait son Peére ? Aussi le
sabellianisme fut-il condamné et chassé de Rome. Et 'on vit surgir,
soit en Orient, soit en Occident, de nouvelles formules qui s’appli-
quaient a découvrir, par de subtiles définitions et distinctions, 'im-
possible solution du probleme que posaient a la pensée les habitudes
de la piété populaire maintenues vivantes par les pratiques du culte.

Un seul théologien de ’ancienne Eglise tenta de dégager la chris-
tologie des spéculations philosophiques nées de la métaphysique pla-
tonicienne et de ses avatars. Ce fut Paul de Samosate. Il renonga a
construire une christologie basée sur la distinction réelle, en Dieu, de
Pessence (ou nature) et de la personne. L’unité du Pere et du Fils,
il ne la congut ni comme une unité d’essence ni comme une unité
numérique (de substance). Elle doit s’entendre en un sens purement
spirituel ; c’est une unité de Pordre moral telle que peut la réaliser
Pamour. Sans doute il est encore question du Logos et du Saint-Esprit.
Mais si le Logos agit en ’homme Jésus, et déja dans la personne de
Moise et des prophetes, ce n’est pas qu’il soit une personne distincte
du Pére. Il est une influence émanée de lui: Fils éternel du Pere,
on peut user de ce terme, s’il est entendu que Dieu n’en demeure
pas moins une personne unique. En ’homme Jésus cette énergie
divine qu’est le Logos s’est déployée d’une fagon éminente et unique ;
la plénitude de la grace lui a été accordée, soutenant et couronnant ses
efforts vers le bien, Semblable au Pére par la charité et la constance de
son vouloir, il puisa dans la communion avec Dieu la force de vaincre
le péché et devint ainsi le rédempteur de ses fréres. L’amour parfait
ne périt pas, Pour prix de sa fidélité et de son sacrifice, le Christ a regu
un nom qui est au-dessus de tous les noms, des honneurs et un pou-
voir divins : il est devenu diew par adoption. Cest le point ou la chris-
tologie de Paul de Samosate opére tant bien que mal sa jonction
avec la christologie métaphysique prétrinitaire : ainsi pourra-t-il
affirmer que Jésus, quoiqu’il ne fiit pas dieu par essence, a toujours
été dieu par prédestination, selon le plan de Dieu®.

Cette doctrine trouva de nombreux partisans en Orient. Son in-

(1) Cf. HARNACK, ouvr. cité, p. 153 a 160.



302 HENRI-L. MIEVILLE

fluence fut pour quelque chose dans la naissance de’arianisme et dans
celle du nestorianisme qui s’attacha a souligner la pleine humanité du
Christ. Elle finit par étre condamnée en 268 ; les théologiens des 4ges
subséquents la tinrent pour la plus dangereuse des hérésies, tant
il leur semblait essentiel de baser leur christologie sur une définition
de la nature métaphysique du Christ qui distinguit cette nature de
celle des autres hommes.

Survint au début du IVe siécle la grave controverse suscitée par
les idées d’Arius, prétre de I'une des églises d’Alexandrie. Arius et ses
partisans concevaient le Fils — ainsi que Pavait fait saint Paul —
comme la premiére des créatures en date, en dignité et en pouvoir :
« Avant d’étre engendré ou créé ou décrété ou établi, il n’existait pas,
puisqu’il a été fait »(). « §’il n’y a qu’un étre a posséder I’étre (Dieu
le Pere), il s’ensuit que tout ce qui existe avec lui tient Pétre de lui »®@.
Arius sauvegardait la monarchie divine en affirmant que le Pére seul
est Dieu, et cela conformément a la terminologie des trois premiers
siecles qui réservait 'presque exclusivement le nom de Dieu a la pre-
miere personne de la triade chrétienne. Cet usage était si tenace,
remarque L. Rougier, que, méme au IVe siecle, les docteurs qui défen-
dent la divinité du Fils et du Saint-Esprit désignent encore le Pére
par Pexpression : Dieu supréme. Tv OMdv Beodg, dit saint Basile;
émi mavtwy Bedg, dit son frére Grégoire de Nysse; 0edg tout court,
saint Athanase; Deus ex quo omnia, saint Hilaire, Dieu dont tout pro-
vient®,

A ces affirmations I’évéque de Cordoue Hosius opposa 'idée — sa-
bellienne au fond, bien qu’il s’en défendit — de P’identité du Pere et
du Fils et, pour échapper au modalisme, il se servit d’'un terme qui
n’était pas nouveau, il est vrai, mais qui fut investi a cette occasion
d’une fonction nouvelle, le terme 0po0vU010g, consubstantiel au Pére,
c’est-a-dire de méme nature ou essence que lui. (Les Latins n’eurent
d’abord que le mot substance pour désigner Pessence.) Ce terme
devait, dans D’esprit de ses partisans, opérer le miracle d’exprimer
la pleine divinité du Fils, sans que fit supprimée pour autant son
existence distincte. Energiquement secondé par Athanase, Hosius, qui
avait ’appui de Pempereur, sut imposer sa formule a la majorité réni-

(*) Lettre d’Arius 4 Eusébe de Nicomédie. Citée dans I'article de Louis Cou-
LANGE Le symbole de Nicée. Revue d’histoire et de littérature religieuse, 1goz, t. VI,
P- 350 5. — (2) Lettre d’Eusébe de Césarée a Alexandre, évéque d’Alexandrie, citée
par CoULANGE, art. cité. — (3) L. RoUGIER, ouv. cité, p. 411.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 303

tente des évéques, pour la plupart orientaux, réunis a Nicée (en 325) :
«Nous résistimes jusqu’au dernier momenty, écrit 'un d’eux, Eus¢be de
Césarée, mais devant les menaces formelles de Constantin tous capi-
tulérent. « Beaucoup d’assemblées politiques et religieuses », dit a ce
sujet L. Coulange, « ont manqué de sincérité ; aucune n’en a été dé-
pourvue au méme degré que le concile de Nicée» ®. Le symbole
qui lui fut imposé rompait avec la tradition théologique de I'Orient
et rejetait au fond I'idée johannique d’un Christ-Logos intermédiaire
entre Dieu et le monde créé. Il lui substituait la formule occidentale
et romaine de la Trinité, c’est-a-dire «la Triade sabellienne dans la-
quelle avait été jetée comme un dissolvant I'idée de la distinction des
personnes que contenait la Trinité tertullienne » @), Désormais il sera
admis que le Pére engendre éternellement le Fils de sa propre subs-
tance, mais ne le crée pas a partir du néant, et qu’il est cause, tandis
que le Fils est causé, bien que la divinité ne lui ait point été commu-
niquée et qu’il la posseéde comme le Pere la possede : d0o pév matépa
Kol vidv, novada dt BedtnTog ddaipetov : le Pere et le Fils sont
deux, mais la divinité est une et indivisible (3),

La formule qui résumait cette doctrine, ’homoousie des personnes
trinitaires, avait déja été discutée précédemment et — chose piquante,
lorsqu’on songe a l'autorité que ’Eglise attache aux décisions conci-
liaires — rejetée par un concile réuni a Antioche quelque soixante ans
auparavant. La condamnation puis la reprise du 6poovoiog révele d’une
fagon particulierement frappante Pespece de logique subconsciente
qui parait avoir présidé a Iévolution du dogme. On aurait tort de
n’y voir qu’une simple palinodie. Ce serait oublier I'influence que les

(x) Art. cité, p. 365. Quant a 'empereur qui se déclarait le protecteur et 'ami
de I'Eglise dont il n’était d’ailleurs pas membre — il ne demanda le baptéme
qu’a larticle de la mort — son role consista a4 se tenir pour ainsi dire 4 la porte
de 'Eglise, prét 4 la défendre contre ses ennemis et, quand la discorde éclatait 2
Pintérieur, & pénétrer dans le sanctuaire pour y rétablir I'ordre. Constantin pre-
nait alors parti en écoutant I'avis de sa femme ou de tel de ses conseillers ecclé-
siastiques du moment, et il procédait avec toute la brutalité désirable a I'opéra-
tion de police indiquée par les circonstances. (COULANGE, art. cité, p. 356.) —
(2) A. DurIN, ouvr. cité, p. 77. Le pApe Denys enseignait que le Fils et le Saint-
Esprit se d1st1nguent du Pere, mais qu’en méme temps ils existent de toute éternité
dans le Pére. On voit ici la transition du modalisme et du patripassianisme (doc-
trine selon laquelle le Pére et le Fils sont numériquement un seul) au trinitarisme.
La doctrine romaine de la Trinité, telle que saint Augustin la développera
a la fin du IVe siécle, est, comme le dit Harnack, «un modalisme voilé ».Ouwr. cité,
p- 236 et 167. — (3) Voir 'exposé de la doctrine d’Athanase dans HAarRNACK, ouvr.
cité, p. 216 sq.



304 HENRI-L. MIEVILLE

postulats de la piété paraissent avoir exercé sur la formulation de
la doctrine, et cela en dépit de toutes les résistances. Jésus étant invo-
qué et adoré dans les églises 4 c6té du Pere, 1l était nécessaire que
tét ou tard la théologie s’arrangedt a lui assurer la plénitude des
attributs divins, sans que fiit niée pour autant sa qualité d’étre une
personne distincte de Dieu le Pére. Pourquoi le concile d’Antioche
prit-il la décision de rejeter ’homoousie ? Il s’opposait ainsi a Paul
de Samosate qui se servait de ce terme pour signifier que le Logos
n’est pas personnellement distinct du Pere®. A Nicée par contre,
les partisans de I’homoousie la réintroduisirent pour affirmer la
pleine divinité de la seconde personne de la Trinité.

L’Orient, plus imprégné de théologie spéculative, plus conscient de
la signification premitre du Logos, fut lent a se rallier a la doctrine
nicéenne. Aprés des fluctuations diverses et des persécutions tantdt
de I'un et tant6t de I’autre parti, la pression du pouvoir politique,
qui était déja intervenu efficacement a Nicée, eut finalement raison
des résistances. Théodose, conseillé et secondé par ’évéque Ambroise
de Milan, acheva Pcuvre de Constantin. L’orthodoxie nicéenne
triompha(®, Il n’est pas sans intérét de constater que 'unification de
la doctrine dans I’ancienne Eglise est due a P'ingérence de ’empereur
et devint une affaire politique. L’épée de ’empereur jetée sur un
plateau de la balance — pour décider de la vérité qui devra étre crue,
et cette ingérence acceptée par Eglise | De pareilles abdications sont
grosses de conséquences, on le verra plus tard ; on le voit une fois
de plus aujourd’hui. Il n’est pas sans importance que les idéologies
intolérantes puissent se réclamer d’un exemple donné 3 mainte reprise
par ’Eglise chrétienne elle-méme.

Mais les nouvelles formules trinitaires grecques et latines conte-
naient des termes dont il restait a préciser le sens et a dissiper 1’équi-
voque®@. Des difficultés surgirent, notamment quand on voulut
définir le réle du Saint-Esprit dans la Trinité. Elles ne firent d’ail-
leurs que remettre en évidence des divergences anciennes, et ce
fut contre cet écueil que se brisa 'unité de ’Eglise qu’on cherchait
a fonder non sur une commune inspiration religieuse et morale, mais
sur un accord doctrinal, sur I'identité des formules et des définitions.

(1) HarNACK, ouvr. cité, p. 160. — (2) Notons que l'intervention du pouvoir
politique fut encore plus énergique et plus brutale au concile de Chalcédoine,
qui paracheva en 451 P'ceuvre de celui de Nicée. — (3) Sur ces équivoques, voir
L. RouGIER, La scolastique et le thomisme, p. 416.



A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 305

Le Cappadocien Grégoire de Nysse (fin du IVe si¢cle) fit une ten-
tative pour accorder 'orthodoxie nicéenne avec la tradition philoso-
phique dont les grands docteurs de 'Orient s’étaient inspirés jusque
la et qu’elle heurtait violemment. Il proposa d’ingénieuses et subtiles
définitions de termes qui eurent un grand succes. Les trois personnes
de la Trinité n’ont qu’une seule nature, mais leur mode d’existence
(tpbmog UmdpZews) differe, leurs «relations», diront les Latins. Engen-
drer et &tre engendré, causer et étre causé, ce sont des maniéres d’étre
différentes. Le Pére engendre ; le Fils est engendré. Quant au Saint-
Esprit, comment définir un troisiéme mode d’existence, distinct des
deux précédents ? Grégoire de Nysse recommanda la plus grande
prudence. On découvrit enfin une solution : sile Pére engendre et sile
Fils est engendré, le Saint-Esprit procéde (on lui attribue I’ékmopevog).
Ce fut cette formule qui mit aux prises ’Occident et 1’Orient, non
point immédiatement, mais quelques siecles plus tard. En effet, il ne
suffisait pas de dire que le Saint-Esprit procede ; une pareille affir-
mation n’avait de sens que si ’on ajoutait de gui il procéde. Du Pere
seulement ou du Fils ou a la fois de 'un et de Pautre ? A cette ques-
tion on donna des réponses divergentes. Telle fut lorigine de la
rupture entre Rome et PEglise d’Orient, qui se consommera au
IXe siecle.

Pour les docteurs orientaux nourris de philosophie grecque, la
question ne pouvait se trancher que dans un seul sens. Déclarer le
Saint-Esprit issu tout a la fois du Pere et du Fils, c’était dépouiller
le Pere de sa fonction de cause premiere. Il fallait, si’on voulait pou-
voir résoudre le probléme de la création, maintenir une hiérarchie au
sein de la Trinité ; aussi le dogme del’Eglise d’Orient continuera-t-il
a définir le Pére comme «la source et le principe de la divinité»
(Confessio orthodoxa). Mais les Occidentaux partaient de prémisses
tout autres. Le probléme cosmologique les laissait indifférents. Les
trois personnes de la Trinité étant P’objet d’une vénération pareille,
toutes trois adorées et invoquéss, ils les firent égales sous tous les
rapports (™. Et conséquemment, a leurs yeux, le Pere et le Fils ont
méme part a la procession (dite aussi spiration) du Saint-Esprit.
Seules les relations d’origine que soutiennent les personnes divines

A

(1) Le raisonnement qui les avait conduits a cette formule apparait trés claire-
ment chez Athanase a propos du Saint-Esprit. Doit-on le considérer comme une
personne consubstantielle aux autres personnes de la Trinité ? Sans aucun doute,
puisqu’il est adoré. (Cf. HARNACK, ouwr. cité, p. 233.)

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. S. t. XxIv (N° 101, 1936). 20



306 HENRI-L. MIEVILLE

sont différentes, puisqu’il y a lieu de distinguer la paternité et la
filiation et enfin la spiration (active, quand il s’agit du Pére et du Fils,
passive, quand il s’agit du Saint-Esprit). Le symbole Quicumgque
(début du VIe siécle) donnera la formule définitive de la Trinité
romaine : « Le Pére est Dieu, le Fils est Dieu et le Saint-Esprit est
Dieu. Et pourtant ils ne sont pas trois dieux, mais un seul Dieu.
Et dans cette trinité aucun n’est antérieur, ni postérieur a ’autre ;
aucun n’est supérieur ni inférieur a l'autre». L. Rougier résume
comme suit la différence de point de vue des Latins et des Grecs en
cette matiére : « Pour le Grec, Dieu est le concept abstrait d’une
nature spécifique commune»{®). Clest pourquoi Jean Damascéne,
le dernier grand docteur de P’4ge patristique, emploie de préférence
la formule : une divinité en trois hypostases (év Tpioiv UTOCTATETV
pia BedTNG). Sa conception se rapproche de celle d:=s Latins, 2n ce
qu’il consideére que les trois pzrsonnes divines ne different que par
leurs r-lations d’origine, tandis que « tout ce qui est absolu est com-
mun en Dieu»®. Mais, comme 1’a fait remarquer Harnack, sur le
point décisif opposition subsiste : Jean Damascéne ne dira pas que
le Saint-Esprit procéde du Pére comme il procede du Fils, il procede
du Pere par le moyen du Fils, et ainsi le Pere reste le principe (apxn)
de la divinité : le subordinatianisme est maintenu dans une forme a
peine voilée(),

Comme les Occidentaux appuyaient leur doctrine de la procession
du Saint-Esprit a partir du Peére et du Fils (filiogue) sur le texte d’un
symbole attribué au concile de Constantinople, les Orientaux les
accusérent d’y avoir subrepticement introduit une adjonction favo-

(1) Les Grecs distinguaient ’essence, la nature spécifique d'une chose, et cette
chose en tant qu’étre réel, en tant que substance individuelle. Cette distinction,
héritée d’Aristote, les Latins la concevaient mal (ils n’eurent d’abord qu’un seul mot,
le mot substantia pour ces deux idées et traduisirent homoousios par consubstantialis).
A la suite de saint Augustin et du néoplatonicien Boéce, ils niérent que la distinction
de I'essence et de Pexistence fit valable quand il s’agit de définir la divinité. Il en
résultait que I'unité d’essence (la povoouoia) des personnes divines entrainait I'unité
numérique et absolue simplicité de Dieu. Comme le remarque L. Rougier, pour le
Latin Dieu n’est pas en premier lieu une nature spécifique commune & trois person-
nes, mais «le concept concret d’une substance singuliére subsistante » (ouwr. cité,
P- 439). La difficulté était alors de comprendre comment cette substance unique et
absolument simple peut comporter la multiplication en trois personnes. Clest ce
probléme d’alchimie logique que I'on crut résoudre en assimilant les personnes de
la Trinité a des relations. — (2) Cité RoUGIER, ouvr. cité, p. 443. — (3) Harnack,
ouvr, citéy p. 23 5. — En 1931, dans une commission composée de théologiens ortho-
doxes et anglicans, ceux-ci se sont ralliés a la formule de saint Jean Damascéne.




A PROPOS DU DOGME TRINITAIRE 307

rable 4 leurs idées et 'on en vint au schisme. Aprés avoir tant de fois,
au cours des siecles précédents, excommunié les hérétiques au fur et
a mesure que de nouvelles précisions étaient apportées au dogme,
orthodoxes orientaux et orthodoxes occidentaux s’excommuniérent
entre eux. Y a-t-il plus éloquente démonstration des conséquences
qu’entraine inévitablement une fausse conception de la Révélation ?
Elle ne crée pas 'unité spirituelle entre les disciples d’'un méme maitre;
elle ne formule pas la véritable condition de cette unité; elle ne
Pexprime pas. |

Henri-L. MIEVILLE.



	À propos du dogme trinitaire. Part I, Remarques sur son histoire

