Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 100

Artikel: Le mysticisme de "l'union des cceurs” : (loge magonnique genevoise),
1808-1836 et le mouvement de réveil

Autor: Schnetzler, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MYSTICISME DE «L’UNION DES C@EURS »
(LOGE MACONNIQUE GENEVOISE), 1808-1836 ET LE MOUVEMENT
DU REVEIL

Voici ce qu’Ami Bost, ce représentant trés authentique du Réveil au pre-
mier quart du XIXe siécle, écrivait au fort de la mélée religieuse et ecclé-
siastique dans sa Genéve religieuse en Mars 1819, un traité historique et polémi-
que a la fois :

« Je ne désignerai pas ici par son nom une société, qui, se proposant d’amener
les hommes 4 la vérité, juge 4 propos de ne retirer que successivement le voile dont
cette vérité est couverte pour ’homme naturel. Je ne suis d’ailleurs ici qu’historien,
et je ne me crois pas plus permis de la défendre que de I'attaquer. Mais ce que je
puis dire, c’est que cette société aussi a été comme la précédente [la Société des
Fréres moraves) un des dépits ou Dieu sauvait son véritable Evangile. »

Quelle était donc la société que Bost visait ? — Une loge magonnique fon-
dée a Genéve en 1768 et qui s’appelait « 'Union des cceurs». On ne sait que peu
de choses sur son activité a la fin du XVIIIe siécle. Dans la période révolu-
tionnaire, elle parait s’étre transformée en cercle. Ce furent des années sans
gloire. La loge reprit vie a partir de 1808 et entra dans une phase des plus
intéressantes de son développement.

Pour bien comprendre la nature de cette transformation, il est utile de jeter
un rapide coup d’ceil sur le changement survenu, a la fin du siécle précédent,
au sein de la franc-magonnerie européenne et frangaise.

L’affreuse misére qui pesait sur la France royale et le peu de commisération
chez ceux qui auraient pu y porter reméde, comme aussi le scepticisme reli-
gieux et moral qui caractérisait le siécle, provoquérent un sérieux mouvement
de réforme dans les loges aristocratiques attachées au rite de la «stricte obser-
vance» et animées d’un esprit chrétien.

En 1772, le convent (assemblée) de Kohlo, en Basse-Lusace, on siégeaient
des loges francaises, jeta les bases d’une importante réorganisation. C’est la
que par la division en nations, provinces, grands prieurés, préfectures, etc.,



284 CHARLES SCHNETZLER

la Bourgogne devint la Ve province de la « Stricte observance »(). C’est 1a
aussi qu’un protestant de grand mérite, Ferdinand, duc de Brunswick, fut
proclamé Chef unique de toutes les loges du Systéme.

Sur Pinitiative du Chef unique, les convents nationaux se réunirent. Le
convent de Lyon (27 décembre 1778) produisit le code magonnique des loges
réunies et rectifiées de France ainsi que le code général des réglements de
Pordre des « Chevaliers bienfaisants de la Cité sainte », le grade le plus élevé
et le plus spiritualiste du Régime écossais et rectifié.

Par le Régime écossais et rectifié on voulait ramener I’Ordre a son but ini-
tial : la bienfaisance dans son sens le plus large et le « perfectionnement de
Phomme» par le christianisme dans sa pureté primitive(2). Le nouveau régime
ne supplantait aucunement le « Régime écossais ancien et accepté », auquel se
rattachent encore aujourd’hui de nombreuses loges.

A Lyon, la loge « Bienfaisance » travailla avec zéle au développement du
Régime écossais et rectifié. Dans les derniéres années du XVIIIe siécle, un
Genevois authentique, Jean-Gédéon Lombard, en faisait partie. Il devint plus
tard 2 Genéve, un animateur de ’'Union des cceurs.

Il ne faut pas non plus passer sous silence le fort courant mystique qu’on
rencontre en France a cette époque et qui se rattache dans ses origines a
Martinés de Pasqually (T 1779), théosophe d’origine portugaise qui devint le
chef de la secte des martinésistes. A Bordeaux, il eut comme disciple le mar-
quis Louis-Claude de Saint-Martin (1743-1803)®3), qui évita dans son spiri-
tualisme mystique les exagérations de son maitre. Saint-Martin, dit le « Phi-
losophe inconnu », jouit d’une grande réputation dans la société francaise et
dans les milieux magonniques. Son mysticisme trés élevé faisait contre-
poids a la philosophie sensualiste, matérialiste et anti-religieuse de ’époque. La
«Bienfaisance» de Lyon eut 'honneur de le posséder pendant un court temps.

Il faut mentionner aussi Jean-Baptiste Willermoz, qui se réclamait aussi
de Martinés de Pasqually et qui fut le chef d’une école d’illuminisme a Lyon 4.

Au commencement du XIXe siécle, Besangon prit dans le domaine magon-
nique une place de premier rang, comme Directoire de Bourgogne, Ve pro-
vince de ’Ordre.

A Genéve, a cette époque-la, sous le régime de Napoléon Ier, des membres
distingués de « 'Union des cceurs » prirent la résolution de réveiller leur loge
de son sommeil en lui infusant un esprit nouveau par une action mystique et
religieuse. Les expériences de leurs voisins de France les y encourageaient.
Ils trouvérent un conseiller précieux dans J. Antoine Pont, de Besangon,

(1) Un peu plus tard la Suisse fut jointe a cette province désignée: Bourgogne-
Helvétie. — (2) CuarLEs MonTcHAL, Grand prieuré indépendant d’ Helvétie. Régime
écossais et rectifié, 4¢ édition. Ouvrage hors commerce. 1926, p. 36. — (3) Voir la
biographie de Saint-Martin par M. MaTtTEr. Paris, Didier, 1864. Il écrivit et
publia : Des erreurs et de la Vérité... par un philosophe inconnu. Edimbourg [Lyon],
1775. Tableaw naturel des rapports qui existent enire Dieu, homme et Punivers.
Edimbourg [Lyon], 1782. — (4) Sur I'illuminisme 4 Lyon, on consultera avec pro-
fit le livre si attachant de M. Josepn BucHE, L’Ecole mystique de Lyon (1776-1847).
Paris, Alcan, 1935, p. 17 s.



LE MYSTICISME DE « UNION DES CEURS » 285

ami intime de Willermoz, qui devint un trait d’union entre le « Directoire
écossais » de Bourgogne et 'Union des cceurs. Le rapprochement fut si heu-
reux que le 23 aout 1811, sous les auspices du « frére » de Raimond, de Besan-
¢on, maitre général des postes, I'installation solennelle de I'Union des cceurs
dans le Régime rectifié put avoir lieu. Du c6té de Genéve, le pasteur Moulinié,
Isaac Bourdillon, ancien membre du gouvernement révolutionnaire, le méde-
cin Ch. Gaspard Peschier sont les officiers principaux de ’'Union des cceurs.

L’Union des cceurs entrait avec un grand enthousiasme dans la nouvelle
ére de son activité, La grande majorité de ses membres étaient des bourgeois
de Geneéve, quelques-uns fort notables, presque tous attachés 4 I’Eglise natio-
nale et qui souffraient de la pauvreté spirituelle de son enseignement religieux.
Ils trouvérent dans la loge un milieu d’un spiritualisme élevé et vivant. Plu-
sieurs pasteurs entretenaient ce foyer de vie spirituelle comme Ami Bost, un
membre fidéle de I'Union des cceurs, le constatait en 1819.

L’application du Régime écossais et rectifié permettait a I'Union des
cceurs de pratiquer un rituel spiritualiste lié au grade supérieur de ce régime,
savoir celui des « Chevaliers bienfaisants de la Cité sainte ». Ce rituel affirmait
la divinité de Christ et méme la « Trinité ». Les tenues (séances de la loge)
s’ouvraient et se terminaient toujours par la priére.

*
* *

A qui donc sommes-nous redevables de tant de renseignements qui éclairent
le sujet qui nous occupe ! A M. Frangois Ruchon, Dr és lettres, professeur
au Collége de Genéve, auteur d’un livre récent : Histoire de la franc-magon-
nerie 4 Genéve de 1736-1906. Genéve, Atar, 1935, 318 p. Si les autres loges
ont fourni & M. Ruchon maint renseignement inédit, les archives de « "Union
des cceurs » lui ont été ouvertes d’une maniére particuliérement large et com-
pléte. Grace a cela auteur a pu faire de véritables découvertes qui peuvent
intéresser tous ceux que captive Ihistoire religieuse de Genéve. Et M. Ruchon
nous annonce que de nouveaux documents sortiront encore de ces archives-la.

Gréce a ces trouvailles, nous apprenons par exemple que César Malan
(1797-1864) ce preux chevalier du Réveil, d’un individualisme souvent exa-
géré, avait fait partie de la loge « Parfaite Union », a Grenoble, avant d’étre
affilié le 21 avril 1809 & «I’'Union des cceurs» Il y fut pendant quelques
années «maitre des cérémonies ». Il quitta la loge en 1814, en invoquant
comme raison de sa démission son obligation de servir «tout entier» les
fidéles de sa patrie. Au sujet de son appartenance a la loge, il dit entre autres :
«On m’en a déja témoigné quelque mécontentement a mon égard et, quoique
je sois en général supérieur au blime et a P’estime, le ministre Malan doit,
comme prédicateur, éviter tout ce qui peut le moins du monde affaiblir le
mérite d’un vase déja vil ». Cependant il serait heureux si le titre de « membre
honoraire » lui était conservé (1,

De 1808 a 1836 ’Ame de la loge au point de vue du spiritualisme chrétien

(1) Lettre du 7 septembre 1814 au Vénérable de I'Union des cceurs, Ch. Gaspard
Peschier, Dr en médecine.



286 CHARLES SCHNETZLER

fut incontestablement Charles-Etienne-Frangois Moulinié (1757-1836). Con-
sacré au saint Ministére 4 Genéve en 1781, Moulinié fit un séjour a Paris, ou
il fut en rapport étroit avec Court de Gébelin, spécialisé dans I’étude des an-
ciennes mythologies. Puis il fut pasteur provisoire a Saint-Gervais, au Petit-
Saconnex et devint pasteur effectif en 1795(1). Il se familiarisa avec le « ma-

- gnétisme animal », qu’il appliqua & son pére infirme et & d’autres personnes.
La Faculté lui défendit méme de Pemployer sans un médecin. Membre de la
Vénérable Compagnie des pasteurs, il fut ’auteur d’écrits nombreux. Citons
Le lait de la Parole, catéchisme par demandes et par réponses (178g), Les
lettres 4 une mére chrétienne (180Q) et son Enseignement graduel des vérités
religieuses par Fésus-Christ et les apdtres (1828).

Au sein de la Vénérable Compagnie, il fit souvent preuve d’une grande
fermeté dans ses convictions chrétiennes; jeune encore, il était sorti du
déisme par une crise profonde et professait une orthodoxie, dont I’élément
mystique n’était pas absent. Il prit une part active, avec un certain nombre
de membres de la loge, a la fondation de la Société biblique en 1814 et ce fut
lui qui présida dés 1816 a la révision de la Bible. Moulinié travailla avec per-
sévérance a donner a la loge le caractére d’un cénacle mystique. Il fut le
défenseur attitré du régime écossais et rectifié. L’affiliation de PUnion des
ceeurs a ce régime en I8I1 marqua une étape fort importante de son his-
toire et en méme temps une victoire de la tendance de Moulinié.

Dans un manuscrit de Moulinié, en 1813, intitulé : Des soctétés dégénérées
et des causes de leur dégénérescence, nous trouvons un échantillon précieux de
sa conception philosophique et mystique des rapports de Dieu avec sa créa-
ture et de la nécessité de la rédemption : '

« Dieu », dit-il « agit d’une maniére le plus souvent inapercue de ’homme exté-
rieur, il entre dans I'4me par le centre ; il y a 13 un sanctuaire inaccessible a la créa-
ture comme le représente le sanctuaire du Temple de Salomon ol nul homme ne
pouvait entrer que le souverain sacrificateur, qui était le type de Jésus-Christ,
notre vie. L’homme peut trouver dans la connaissance de lui-méme la clef de tous
les mystéres, parce qu’il est comme le chiffre universel de la Création [idée chére a
Claude de Saint-Martin], représentative de Pessence du Libérateur. Le monde des
esprits lul sera connu par son propre esprit, le monde divin par les facultés divines
qui le constituent I'image de Dieu, le monde naturel par son corps tiré de la terre,
par les rapports qu’il soutient avec la création matérielle et par le rang élevé qu’il y
occupe. Mais il connaitra aussi ce qu’il n'aurait jamais dli connaitre par sa propre
expérience, le monde infernal, le monde des tentations, des souillures morales, la
marque du serpent et de la béte. — De cela seul Jésus le délivrera. — Il faut étre
chrétien dans toute I'étendue du sens de ce mot, chrétien attaché a Christ, chrétien
pour avancer le régne de Christ en soi et hors de soi. »

Ceest pour Moulinié le but et Pesprit de I’Ordre.

Citons encore ici de la plame de Moulinié quelques pensées que lui inspire
le vendredi, jour de réunion de la loge. C’est 4 la date du 18 mars 1827.

(1) Voir sur Moulinié deux articles parus dans Le Chrétien évangélique, 1866,
P- 535 s. et 648 s.



LE MYSTICISME DE « UNION DES CEURS » 287

« Ce jour rappelle I'histoire du Grand Architecte mort pour ses ouvriers, Pour-
rions-nous étre froids en ce jour qui nous rappelle le sacrifice immense imposé par
Pamour ineffable de notre Dieu ? Pourrions-nous passer dans I'oubli ou dans la dissi-
pation I'heure qui doit nous mettre en rapport avec notre Maitre ? Pour moi, dés
ce matin de (cet) auguste jour, ’dme accablée sous le poids de la reconnaissance, je
commence mon culte domestique par ces mots : Seigneur, c’est aujourd’hui le jour
qui nous rappelle aussi nos devoirs et ce zéle avec lequel nous devons avant tout la
fidélité a t’obéir, A t’imiter et 4 rapporter tout 2 toi. »(1)

Voici les titres de quelques travaux lus et discutés a PUnion des cceurs :

1808. La Priére. Discours d’Isaac Bourdillon.

1820. Fragments de Platon.

1824. Présence de la Divinité.

1826. La Justice.

1831. La Bible. Divin Livre, source de tous les emblémes magonniques,
par J.-Gédéon Lombard.

Nous avons déja nommé Jean-Gédéon Lombard. Ce frére, qui se destinait
dans sa jeunesse au saint Ministére, fut initié 4 Lyon a la franc-magonnerie ;
il rentre a Genéve en 1795. Il soccupe activement de la vie publique. En
1796 il fait partie du Conseil administratif. Aprés la Restauration, il siége
au Conseil représentatif et dirige une importante maison de banque. Sous
Pimpulsion de Moulinié, il s’affilie en 1822 a PUnion des cceurs. A son entrée
dans la loge il revét déja le IVe grade, celui de maitre Ecossais dans le régime
rectifié. Quant 2 son mysticisme, il est bien plus prés de Claude de Saint-
Martin que de Willermoz. A cette époque on lit trés souvent en loge des
extraits des livres du « Philosophe inconnu» Lombard est un chrétien
authentique.

Citons ce passage des Elévations sur les mystéres, sorties de sa plume. Il
s’agit de la vertu de ’abnégation :

« Il ne peut y avoir une gloire personnelle et propre pour I’homme isolé de Dieu.
La gloire de ’homme est de faire éclater en lui celle du Souverain de toutes choses,
de réfléchir celles des perfections de cet étre auguste qui peuvent appartenir a la
créature et, réciproquement, la gloire de Dieu brille dans la pensée de I’ Homme sanc-
tifié. ...Eh bien ! le renoncement prépare cette résidence. L’Ame vide d’elle-méme,
pure de toute souillure, affranchie de toute autre affection, est cette chambre haute
toute meublée ou le fils de Dieu vient faire sa Paque. »

Le probléme du mal et les droits de la conscience ont intensément préoc-

cupé Lombard. Dans un travail sur la « Liberté morale », il s’exprime ainsi :

« Etre fidéle 3 Dieu, c’est étre fidéle au bonheur... $’aimer soi-méme, c’est aimer

le néant et pire encore : c’est aimer le mal. Le mal est ou Dieu n’est pas. Il n’y a de

sagesse et de paix que dans I’accord de nos désirs et de nos actions avec cette divine

confidente et conseillére [la conscience], que Dieu nous a donnée pour nous guider
dans les ténébres de cette vie.» (4 mai 1817.)

Ne croirait-on pas lire du Vinet?.

(1) Texte cité dans un procés-verbal de 1841 de I'Union des cceurs.



288, CHARLES SCHNETZLER

Lombard a aussi laissé des sentences morales en vers qui ne manquent
pas de saveur :
Pour le soir : Déposez vos soucis avec vos vétements
Et remettez & Dieu le soin des jours suivants.

Pour le matin : Priez avec amour en ouvrant la paupiére,
Celui qui vous départ la vie et 1a lumiére.

Des pasteurs furent, aux cétés de Moulinié, des membres actifs de la loge :
Antoine-Paul-Pierre Demellayer (1765-1839), Pierre Liitscher (1757-1820),
pasteur de IEglise allemande, ainsi qu’Ami Bost, pasteur de PEglise libre
du Bourg de Four, réintégré en 1840 dans I’Eglise nationale. On connait
son bref, mais beau témoignage rendu a la loge, a laquelle il resta fidéle.

I1 faut encore citer ici le pasteur et professeur Jean-Jacques-Caton Che-
neviére qui fut affilié 2 'Union des cceurs en 1808. On pourrait s’étonner de
voir ce grand champion de I'Eglise officielle, de la Vénérable Compagnie,
Pauteur du fameux réglement du 3 mai 1817, qui mit le feu aux poudres,
en exigeant de tous les ecclésiastiques de ne jamais précher sur la nature
divine de Jésus-Christ, sur la grace, sur le péché originel, etc., se rattacher
a I'Union des cceurs et a son mysticisme.

Mais au fond qu’est-ce qui pouvait empécher un homme de tempéra-
ment autoritaire comme Dlétait Cheneviére, sincérement persuadé que la
neutralité dogmatique servait les intéréts de Eglise genevoise urbi et orbi,
de ressentir le besoin de retremper les forces de son 4me dans un milieu
mystique comme celui de I'Union des cceurs ?, Ces dédoublements ne sont
pas si exceptionnels !

* * *
# Deux conclusions, me semble-t-il, s’imposent, aprés avoir esquissé trés
imparfaitement cette page d’histoire

1. L’Union des cceurs parait avoir été un vral refuge spirituel pour
beaucoup d’ames inquiétes, désorientées dans ces temps-la, si troublés.

2. Entre le Réveil proprement dit et ’'Union des cceurs il n’y a pas de
rapports organiques. Fort peu de partisans déclarés du Réveil appartien-
nent a la loge. Mais cependant un certain contact entre les deux institu-
tions est indéniable. Dans les luttes religieuses de cette époque, a Genéve,
PUnion des cceurs, sous linfluence des Moulinié¢, Demellayer, Ami Bost,
Lombard, Bourdillon et d’autres, fut un élément utile de modération,
d’apaisement. Elle préserva méme, a son insu, le Réveil genevois de cer-
tains excés de violence par la foule aveugle et passionnée, excés qui se¢
sont par contre produits dans le canton de Vaud, vis-a-vis du Réveil,
parce que le gouvernement vaudois d’alors n’a pas eu comme celui de
Genéve la ferme volonté de faire respecter la liberté individuelle. Et cela
s’explique par I’évolution politique, bien différente, dans les deux cantons.
En ce qui concerne Geneéve, ce dernier Etat, bien antérieurement a son voi-
sin de Vaud, a bénéficié des luttes Apres, mais nécessaires, qui ont abouti
a la conquéte des libertés individuelles et des droits civils et religieux.

Charles SCHNETZLER.



	Le mysticisme de "l'union des cœurs" : (loge maçonnique genevoise), 1808-1836 et le mouvement de réveil

