
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 100

Artikel: Mécanisme ou vitalisme en biologie?

Autor: Gagnebin, Élie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MÉCANISME OU VITALISME EN BIOLOGIE

La question se pose toujours. Elle vient d'être à nouveau reprise par
M. Pierre-Jean dans un petit livre intitulé : Dieu ou la Physique. — La Vie
et les Dogmes *'). Qui se douterait, à voir ce titre, qu'il s'agit de biologie
générale C'est pourquoi, peut-être, ce petit livre incisif et pertinent a passé
inaperçu. Dieu ou la Physique comme principes d'explication des phénomènes
biologiques, tel est son sujet. Et surtout, une critique sensée, pleine de

verve, accessible à n'importe qui, mais précise et juste, des théories
« mécanistes » professées par la plupart des savants d'hier et même
d'aujourd'hui.

Le bon sens a des comptes à demander aux augures, déclare l'auteur —
biologiste lui-même, et assez averti*2). Or c'est par des réactions
physicochimiques, complexes mais automatiques, que les « professeurs » (l'auteur à

coup sûr ne l'est pas) prétendent « expliquer » les phénomènes de la vie.
L'hydre est un petit animal très simple, sans système nerveux, formé d'un

tube à double paroi : un tissu interne fait de grosses cellules digestives, un
tissu externe fait de petites cellules protectrices. On retourne l'hydre comme
un doigt de gant : deux jours après, elle recommence à manger. « En deux
jours les cellules de protection ont appris à sécréter des sucs digestifs »

(p. 30). — « Une plante aérienne qu'on fait pousser dans l'eau invente, pour
respirer, un tissu aérifère, ou pousse jusqu'au-dessus de l'eau des racines
respiratoires (Jost). On coupe un rameau d'arbre et on le plante dans la terre
mouillée : il invente de faire des racines pour ne pas mourir » (p. 31). — « On
a cultivé une moisissure dans un milieu de culture agité de secousses
continuelles par le moyen d'un mécanisme (Ray). La moisissure change. D'habitude

elle consiste en filaments cloisonnés, ramifiés, enchevêtrés. Dans le

milieu agité ces filaments s'agglomèrent en pelotes compactes. Leurs cloisons

(') Editions Correa, Paris, 1935, 1 vol. in-160, de 182 p., 16 fig., 12 fr. français;.
— (2) Il a publié en 1925, chez Alcan, une Théorie de la Vie, 1 vol. de 297 p.



MÉCANISME OU VITALISME EN BIOLOGIE 277

se multiplient, leurs membranes s'épaississent... Cette moisissure forme
normalement des organes de résistance, les sclérotes. Dans l'expérience les sclé-

rotes apparaissent beaucoup plus tôt, et ils sont beaucoup plus durs, d'une

structure absolument nouvelle : un vrai tissu de cellules serrées, polyédriques,
à parois très épaisses, qu'on croyait réservé aux végétaux supérieurs. Si on
refait la même expérience en introduisant dans le ballon de culture un morceau

de bois buté aux parois, tout change encore. La moisissure s'accroche

au morceau de bois fixe et devient semblable à une algue filamenteuse ; elle

forme des panaches de filaments souples qui flottent librement dans le liquide,
fortement accrochés au morceau de bois par de solides cordons. Plus de

pelotes, plus de membranes épaissies, sauf dans les cordons. Au lieu de la
résistance, la souplesse » (p. 30-35).

Et l'on voudrait ramener ces phénomènes à des réactions physico-chimiques

« Etrange physique et étrange chimie qui tiennent à ce que le rameau
vive, à ce que la plante respire... » L'auteur rappelle ainsi brièvement, mais

avec exactitude, les expériences et les faits les plus typiques, les adaptations,
les instincts, l'hérédité, le développement embryonnaire, et montre à

l'évidence, en toute rigueur, l'insuffisance des explications mécanistes. Pourtant

la conception mécaniste de la biologie est devenue un dogme de

Sorbonne, tout comme autrefois l'animisme théologique. « Qui a inventé les

griffes du chat Dieu, la physique, ou le chat » Les papes ne voulaient pas

que la terre tourne. Aujourd'hui « il n'est plus permis de dire qu'un animal
cherche ou craint la lumière, qu'il a peur ou qu'il se rassure. Il faut dire qu'il
obéit à un phototropisme positif ou négatif, à des stimuli extéro-ceptifs...
Le moyen âge n'est pas mort » et la Sorbonne se moque de nous.

Quelle est alors la théorie de l'auteur La sensibilité, le discernement, la
volonté sont des propriétés communes à toute matière vivante. Chez les

êtres supérieurs, chez l'homme, ces facultés sont spécialisées et localisées dans
certains tissus ; mais cette localisation, cette spécialisation des cellules impliquent

précisément l'existence de ces propriétés, à l'état élémentaire, dans la
plus simple unité vivante. De même, parce que du charbon et du zinc plongés
dans l'eau salée se dégage un courant électrique, on a conclu de proche en

proche, avec raison, que l'électricité est inhérente à la plus élémentaire
particule de matière. La seule forme de pensée que nous voulions admettre est
celle de la vie de relation, localisée dans le cerveau. Or « les cellules organiques
ont leur psychologie, la psychologie organique, qui est le ressort fondamental

de toute vie et dont la psychologie des cerveaux n'est qu'une ramification
particulière » (p. 50). Quelques mois avant notre naissance, toutes nos cellules

sont confondues dans l'œuf. « Suivant sa place, telle cellule de l'embryon
devient cellule cérébrale, apprend la vie de relation, et sa sœur devient cellule

osseuse et fabrique un genou. Faut-il s'étonner que la sensibilité leur soit
commune Toutes les cellules, animales ou végétales, sont construites sur
le même plan, obéissent aux mêmes lois de nutrition, de respiration, d'assimilation,

de désassimilation... Pourquoi la sensibilité de la rétine ou de la peau
ne serait-elle pas, elle aussi, la spécialisation d'une faculté banale (p. 26-



278 ELIE GAGNEBIN

27)... Qui a inventé les griffes du chat Ce n'est pas ce que nous appelons le

chat, sa psychologie cérébrale, sa psychologie de relation, dont le rôle est
de le nourrir. C'est autre chose du chat, ses cellules organiques, dont le rôle
est de construire ses organes. Toutes les cellules savent ce qu'elles font
(p. 49)... Des cellules organiques peuvent-elles inventer Comment peut-on
être Persan Elles peuvent inventer puisqu'elles inventent, dans toutes nos

expériences (p. 50)... Les cellules qui ont construit le genou savent ce qu'elles
font » (p. 59). Ainsi la conscience est impliquée dans la moindre manifestation

de la vie : conscience du besoin, du but, du moyen et volonté de vivre.
L'erreur vient de ce qu'on a considéré la conscience comme une essence

« spirituelle », sans rapport avec la matière. Or la conscience est une forme de

l'énergie, comme la force mécanique ou l'électricité, dont nous ne savons pas
davantage ce qu'elles sont, mais dont nous constatons les effets. « S'il y a

un pont de la physique à la conscience, il y a un pont de la conscience à la
physique. Or les savants ne peuvent pas contester l'objectivité des perceptions

(action de la matière sur la conscience) : ils ne connaissent rien du
monde que par elles (p. 162)... L'objectivité de la conscience est donc le
premier postulat de la science (p. 163)... La science qui ne connaît que la physicochimie

est incomplète, et la science qui impute à la physico-chimie les effets
de la conscience est absurde » (p. 165).

Nous n'avons résumé que très partiellement ce petit livre alerte et substantiel.

Il faudrait montrer comment l'auteur explique, toujours par réactions
de la « volonté de vivre » aux « besoins » nouveaux et par la mémoire ancestrale,

l'évolution des formes vivantes au cours des temps géologiques, leur
adaptation non pas meilleure, mais à des conditions de vie de plus en plus
difficiles, le développement des instincts, l'apparition de l'homme, sa psychologie

affective, son intelligence : cela nous entraînerait trop loin. L'important

est le principe de sa critique et celui, tout lamarckien, de son explication.
L'exposé de ces grandes questions peut paraître simpliste ; il est assurément

synthétique, et c'est une qualité bien rare dans la pensée scientifique
d'aujourd'hui. Sans doute beaucoup de biologistes hausseront les épaules :

Pierre-Jean ne leur apprend rien. Les faits qu'il rapporte sont archi-connus
et le problème de la vie se pose depuis toujours. Mais je tiens que seuls des

pédants invétérés resteraient insensibles à ce livre. Il est tonique et
bienfaisant, par sa façon vive et claire de nous remettre en face de ces questions
primordiales, de rendre évidente l'unité des phénomènes biologiques. Et, sur
le point essentiel, l'auteur a manifestement raison : notre sensibilité, notre
volonté, notre conscience ne sont que des formes spécialisées de propriétés
communes à toutes les unités élémentaires de matière vivante.



MÉCANISME OU VITALISME EN BIOLOGIE 279

Est-ce à dire que sa théorie explicative soit satisfaisante Certainement

non, et l'on voit sans peine en quoi elle pèche.
Parler de la « conscience », du « savoir » des cellules osseuses qui constituent

un genou ou de l'œuf qui se segmente, c'est fausser le sens des termes. C'est

comme si l'on disait qu'une graine de haricot porte des feuilles, parce qu'elle
en produira. Puisque la conscience existe dans nos cellules cérébrales, nous
dit-on, elle existe nécessairement dans l'œuf, dont notre cerveau provient.
« Echafauder beaucoup de mécanismes inconscients ne fera jamais de la
conscience » (p. loi). Or voilà justement ce qui est contestable, et le nœud
même de la question : les réalités ne sont peut-être pas aussi distinctes que
nos concepts, et Pierre-Jean est beaucoup plus scolastique qu'il ne croit.
Notre cerveau dérive d'un œuf, sans doute, mais il n'est plus un œuf. Appliquer

à la vie de l'œuf les termes adéquats à la vie du cerveau, ce n'est pas
mieux résoudre le problème du développement embryonnaire que l'inverse :

appliquer à l'activité du cerveau les termes qui conviennent à celle d'une
cellule. L'affaire est précisément de savoir comment d'un œuf, à coup sûr

dépourvu de ce qu'on appelle « conscience », dérive un être conscient. Et cela,

aucun détournement de mot, aucun raisonnement, aucune argutie ne nous

l'apprendront.
Le seul moyen de le savoir un jour, c'est de multiplier les observations,

les expériences, les recherches, d'en inventer toujours de plus ingénieuses,
de plus précises, qui nous montrent plus nettement en quoi consiste la
différenciation cellulaire, la spécialisation des tissus, la construction d'un
organisme. C'est à quoi travaillent les biologistes, et même les « professeurs »,

et même ceux de Sorbonne. Ils sont dans la seule voie qui puisse augmenter
et assurer nos connaissances à ce sujet.

La critique de Pierre-Jean serait donc vaine i Non point. Mais il importe
•d'éclaircir une équivoque inhérente non seulement à ce petit livre, mais à la

plupart des discussions sur de tels objets.
Le but de la recherche scientifique est sans doute « l'explication » des

phénomènes, c'est-à-dire leur expression rationnelle. Mais il est, d'abord, leur
découverte. L'erreur de la scolastique fut de croire que les raisonnements

suffisaient, fondés sur l'expérience commune, pour connaître la réalité. La
révolution scientifique de la Renaissance, amorcée du reste dès le moyen âge,

a précisément consisté à s'apercevoir qu'on ne connaissait pas les choses, et

qu'un raisonnement juste aboutissait à des erreurs s'il partait de données

insuffisantes. Que l'explication des phénomènes naturels ne pouvait être

adéquate qu'après des observations multiples et précises. Que ces explications

enfin n'étaient valables qu'après des séries de vérifications, à savoir

prévision de phénomènes encore inconnus, exigés comme conséquences du

raisonnement, et constatation positive de ces phénomènes. C'est ainsi que
se sont développées les sciences expérimentales. Et dès lors, contrairement
aux recherches de la scolastique qui tendaient hâtivement à l'explication,
c'est vers la découverte qu'elles se sont orientées. Mais la découverte ne se

fait pas au hasard : seule une hypothèse de travail permet d'imaginer quelle



28o ELIE GAGNEBIN

expérience est nécessaire pour établir telle ou telle relation. Le rôle de l'hypothèse,

en science, est de provoquer des découvertes nouvelles, et pas autre
chose.

Or ces hypothèses prennent tout naturellement, dans notre esprit logique,
la forme de théories explicatives ; et c'est là que gît l'équivoque. Le fait d'une
bonne explication est d'être satisfaisante ; le propre d'une bonne hypothèse
est justement de ne l'être pas, d'exiger impérieusement des expériences
nouvelles. Poincaré ne déclarait-il pas qu'une théorie dont on ne peut
démontrer qu'elle est fausse n'a aucune valeur Cela semble une boutade :

c'est une vérité très importante, si on la comprend bien.

Il est clair en effet que, idéalement, l'hypothèse définitive doit se confondre

avec l'explication juste. Mais cet idéal n'est encore atteint dans aucune
science. En attendant, prendre l'une pour l'autre, demander à l'une les

qualités de l'autre, c'est la source des plus fréquents malentendus. Ce petit
livre en est un exemple frappant.

« La Sorbonne ne connaît que la physique et la chimie », affirme-t-il (p. 14) ;
« or la physique et la chimie n'expliquent ni une tuile, ni une dent (p. 16)...
Admettre que les hasards de la chimie font la queue d'un paon, avec par
surcroît l'instinct de faire la roue, autant vaudrait admettre qu'un tremblement
de terre a fait le Parthenon» (p. 17). Sans doute; mais qu'est-ce à dire
La physique et la chimie sont des méthodes de recherche, non des sciences

achevées. Elles n'en sont qu'à leurs débuts et procèdent par tâtonnements.
Or il n'est pas vrai que les méthodes biologiques, même à la Sorbonne, soient
les mêmes que les méthodes physico-chimiques. Donc l'assertion de notre
auteur recèle une équivoque. Elle signifie, à la vérité, ceci : pour pouvoir
vérifier une hypothèse, et donc qu'elle soit féconde, en biologie comme dans

toutes les sciences de la nature, il faut ramener la complexité des choses à des

termes observables et mesurables. C'est ainsi que Galilée a découvert la loi
de la chute des corps, Newton celle de la gravitation, Mendel les lois de
l'hérédité. C'est ainsi que procède actuellement, à juste titre, la Sorbonne.
Seules ces hypothèses simplificatrices et les expériences qu'elles entraînent

peuvent nous apprendre quelque chose de nouveau. Mais elles sont fort loin
d'avoir épuisé le sujet. Jusqu'ici même, elles n'en ont pas saisi l'essentiel :

la biologie expérimentale a précisé certaines conditions de la vie, à vrai dire
fort importantes, mais n'a pu analyser en quoi la vie consiste. Ses hypothèses
de travail sont donc encore très loin d'être des « explications satisfaisantes »,
et les prendre pour telles est une profonde erreur. Elles ne doivent pas nous
faire oublier la différence fondamentale entre un être vivant et la matière
inanimée.

Le « mécanisme », comme théorie explicative de la vie, dans l'état de nos
connaissances (physiques et chimiques autant que biologiques) est
parfaitement absurde s'il prétend nier le caractère spécial des phénomènes
biologiques ; en cela Pierre-Jean a pleinement raison. Mais c'est l'hypothèse de

travail actuellement encore la plus féconde, de par son insuffisance même, et
le méconnaître revient à se leurrer gravement sur les nécessités de la recherche.



MÉCANISME OU VITALISME EN BIOLOGIE f 281

Or, pour la science, c'est la recherche qui importe. Et, sans doute, les

propriétés élémentaires de la matière vivante réalisent, en se développant, notre
sensibilité et notre conscience, mais qui sait, d'autre part, si l'on n'en trouvera
pas un jour l'origine dans la structure des atomes

Les hommes de science, et particulièrement les professeurs, il faut le

reconnaître, ont tendance à exposer leurs hypothèses provisoires comme des

vérités établies. Certes ils ont tort : c'est manquer de philosophie et il est
sain d'en montrer avec force le ridicule. Mais peut-être les chercheurs ne
découvriraient-ils rien d'important sans cette illusion motrice qu'ils vont pouvoir

« expliquer » les phénomènes de la vie Il est facile de railler les conceptions

simplistes de Lamarck, de Darwin, de Lœb ; n'empêche qu'elles leur
ont permis de découvrir l'adaptation progressive, la sélection naturelle, la
fécondation chimique : vérités partielles sans doute, et dont on a exagéré la
portée, mais tout de même indéniables et fort importantes. Or aucun
philosophe, aucun critique ne s'en était avisé avant eux.

L'erreur est aussi grande, du reste, de donner un essai d'explication pour
une hypothèse de travail, comme semble le faire notre auteur. Admettre

que la « conscience » est une forme de l'énergie comme l'électricité, n'y change
rien, tant qu'on ne peut la mesurer, la soumettre à l'expérience. Comme hypothèse,

son idée est sans valeur. Comme explication, sera-t-elle plus efficace F

« La théorie de la vie est faite », écrit Pierre-Jean, « quand on l'a réduite à sa

cause : la conscience » (p. 167). Hélas, qui ne voit que, pour autant que cette
théorie semble satisfaisante, elle n'est guère qu'une tautologie Dire : la

cause de la vie est la conscience, si l'on appelle « conscience » ce qui fait
pousser une moisissure*'), revient à déclarer que la vie est la vie, ce dont
on se doutait, même en Sorbonne. Et, dès qu'elle veut s'appliquer à des cas

particuliers, comme cette théorie de Pierre-Jean apparaît pauvre et fausse

« Les ailes des manchots sont atrophiées parce que ces oiseaux n'ont plus
besoin, dans les régions polaires où rien ne les inquiète, de s'envoler pour fuir
(p. 54)... Si l'actinie avait eu besoin de plus d'intelligence, elle l'aurait, et s'il
lui avait fallu pour cela un système nerveux plus compliqué, elle l'aurait.
Mais elle n'en avait pas besoin parce que, fixée à son rocher, ses actes sont
simples et uniformes (p. 121)... Si l'algue n'est qu'un thalle, c'est parce que,
baignée dans l'eau et portée par elle, elle n'a besoin ni de vaisseaux ni de

fibres » (p. 173). Voilà donc où mène la théorie de la « conscience organique »

Vraiment, on pouvait espérer depuis trente ans que la biologie était pour
toujours débarrassée de ces « explications » fallacieuses

En fait, une théorie explicative ne vaut jamais que ce que vaut la science

(') Pourquoi ne pas reprendre plutôt l'ancien terme à'âme, que la philosophie
scolastique avait bien défini, qu'elle avait grand soin de distinguer de la « conscience », et
qui caractérisait les « êtres animés » M. Pierre-Jean, dont les conclusions sont beaucoup

plus proches qu'il ne l'imagine de celles de la scolastique, la confond volontiers
avec le spiritualisme cartésien, ce qui est assez plaisant. Il croit que les scolastiques
déniaient une âme aux animaux et aux plantes. Inutile d'ajouter qu'il méprise fort
la philosophie.



282 ELIE GAGNEBIN

positive elle-même ; si elle semble plus satisfaisante, c'est par illusion. Car
elle ne peut être qu'une extrapolation, par le raisonnement, de nos connaissances

précises ; et l'histoire de la pensée humaine, depuis Aristote, nous

apprend assez combien toutes ces extrapolations sont erronées. C'est ici
qu'apparaît également, dans toute son acuité, la question du finalisme : nous

ne pouvons penser la vie qu'en termes de finalité, c'est-à-dire de « valeur »,

et la finalité nous égare, à coup sûr, dans la recherche biologique. Une «

explication » qui voudrait s'en passer est radicalement insuffisante, une hypothèse

qui la postule est d'avance condamnée... *')

Faut-il donc renoncer aux tentatives d'« explication » Ce serait encore

plus absurde, car elles sont irrésistiblement le but de la recherche. Elles

jouent, en science, le rôle du critique et du critère, rôle indispensable au progrès

de la connaissance. C'est pourquoi le petit livre de Pierre-Jean est si
utile et si tonique : avec d'autant plus de force qu'il s'abuse lui-même — tout
comme les « professeurs » qu'il raille, mais en sens inverse — il fait sentir la
différence entre ce que nous savons et ce que nous voudrions savoir. Il
accentue la tension entre ces deux pôles de notre esprit : le besoin de certitude
et l'irrépressible obligation du doute. Or cette tension est salutaire, car elle

seule, en science comme en philosophie, nous pousse à la recherche et nous

approche, pas à pas, de l'adéquation de notre pensée au réel, c'est-à-dire de

la vérité.
Elie GAGNEBIN.

(') Elie Gagnebin, La finalité dans les sciences biologiques. Revue de théol. et
de philos., no 78, janvier-mars 1931, p. 17-54. Emile Guyénot, Déterminisme et

finalité en biologie. Ibid., no 98, janvier-mars 1936, p. 44-63.


	Mécanisme ou vitalisme en biologie?

