Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1936)

Heft: 100

Artikel: Le culte

Autor: Monastier-Schroeder, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CULTE

Robert WirL, Le Culte. — Tome II1. Les éléments sociaux du culte. Paris,
Alcan, 1935 ; viur et 536 p. avec index des noms propres, des noms d’au-
teur et des matiéres traitées. — I. Les principes: sociologie générale et
sociologie religieuse. II. Les milieux profanes, les milieux religieux de
la vie cultique. III. La structure du culte: forces constitutives, forces
médiatrices ; leur coordination.

Ce nouveau tome, promis dés 1929, a pu paraitre en 1935. En parler en
1936 seulement serait une trahison, s’il s’agissait d’un roman; mais ce
retard est honorable pour 'auteur d’une telle Encyclopédie : on ne présente
pas une cathédrale en en donnant un kodak de quelques centimétres carrés.
Notez qu’il aurait fallu relire les 1104 pages déja parues, pour voir comment
les 536 nouvelles s’y harmonisent. Si donc on veut réaliser Punité de struc-
ture d’un édifice aussi majestueux et fait de chapelles si diverses, je renvoie
le lecteur a cette Revue méme (1933, p. 141-145).

R. Will est un homme heureux ; il méne a bien la grande ceuvre de sa vie
professorale ; mais il n’est pas satisfait : aprés cette Somme, il voudrait faire
une Liturgie, construite selon les lois étudiées au cours des trois volumes.
Qu’il vive et nous la donne ! En attendant, et méme si ’on ne posséde pas le
t. I (épuisé) ou le t. II, qu’on se procure le t. III. Il se suffit 4 lui-méme et
peut servir de guide en matiére de culte.

Disons d’emblée qu’il y a une question de style, qui n’est pas sans impor-
tance. Comme dans les tomes précédents, on rencontre des obscurités ver-
bales dont R. Will prend la défense avec un beau courage. Il les appelle
des «hardiesses éventuelles» et s’autorise du vocabulaire d’auteurs alle-
mands : « Nous nous aventurons sur une terre neuve... Si nous avons la bonne
fortune de découvrir un filon encore inconnu, on nous permettra bien de lui
donner un nom ». Voila qui est franc. Lecteur, attends-toi non seulement a



268 LOU1S MONASTIER-SCHR(EDER

A

des latinismes, mais a une quarantaine de néologismes, revenant a tout
propos, et que tu ne trouveras pas dans ton Larousse. Il est équitable de
t’en prévenir. Et il y aura aussi des mots pris dans un sens tout autre que
celui de Larousse. Tout cela ralentit la lecture, sans profit pour le fond des
sujets traités. Il faudrait un lexique de la langue Will. Son absence pose une
fois de plus le probléme : Quel est le cercle des lecteurs visés ? Vu le nombre
heureusement immense des gens qui, allant au culte, font ce culte, chaque
fidéle devrait ouvrir le livre de la théorie de ce culte, et y retrouver sa pra-
tique. En réalité, plus d’un lecteur pieux — les seuls qui comptent en cette
matiére — sera bien heureux de savoir faire son culte sans des théories que
leur vocabulaire rend obscures. Mais je n’ai garde d’oublier le titre général
des vingt-neuf volumes de la collection de Strasbourg : Etudes d’bistoire et
de philosophie religieuses. Les trois tomes de R. Will appartiennent & Pordre
des Etudes et demandent une culture générale au-dessus de la moyenne. Il
est juste, d’ailleurs, de convier les lettrés 4 ’examen du culte chrétien, dont
trop souvent ils s’absentent : en ce sens, R. Will est un apologiste.
Rappelons d’emblée que ses livres ne se font Pavocat d’aucune liturgie
particuliére ou régionale. I1 décrit les divers milieux humains : tel milieu, tel
culte. Habile a montrer des analogies, peu lui importe la différence superfi-
cielle des races, époques, civilisations ; avec « toute ’intuition compréhen-
sive » dont il est capable, il s’est efforcé, en particulier, d’apprécier la piété
catholique ; son Alsace lui en fournit de vivants modéles. Mais il est un bon
protestant : « La ligne de démarcation qui va du sola gratia au sola fide, nous
ne ’avons pas dépassée d’un pouce » (p. 513). Cela bien posé, nous retrouvons
ici le procédé qui caractérisait les t. I et II: ranger une coutume actuelle
dans une série d’observations générales. Cela va trés bien lorsqu’il s’agit de
qualifier la mariolatrie de « prolongement des dévotions » & Démeéter, Héra,
Pandore, Cybéle, Istar, Tanith et Artémis. Notre Viret, qui a fait la méme
démonstration voici quatre cents ans, frémirait d’aise a se voir si bien
secondé a Strasbourg... Cela va moins bien quand les femmes de cceur de
Joél 11, 28 et Act. xx1, 9 sont mises sur le pied d’Egérie, Velléda, la sorciére
d’En-Dor et les Ménades, ou quand le « cheeur » des femmes Moraves est as-
similé au harem du dieu, en Egypte. Ailleurs on voit Noé, Triptoléme et
Numa Pompilius se tenant compagnie. Elie trouve un singulier acolyte:
«Dans la culture, c’est Prométhée qui ravit le feu du ciel ; dans le culte, c’est
PEternel qui enléve Elie sur un char de feu ». Ailleurs encore, Amos, Pytha-
gore, Mahomet, Zwingli et Cromwell font un cortége de puritains. Comment
s’en étonner, puisque les Bouddhistes ont la tirata-nana, les Mahométans
la schadada et les Chrétiens la regula fidei ? Amusant jeu d’idées, rapproche-
ments subtils... Heureusement qu’il y a mieux a prendre dans ce gros livre !

Cela dit, suivons la marche de Pouvrage, en faisant les remarques utiles
au lecteur de la Revue.

L’ceuvre commence par I’étude des conceptions «totalistes» du culte,
pour en venir aux conceptions « atomistiques et dualistes », chapitre fort



LE CULTE 269

abstrait, comme on peut bien le penser, mais qui sert de base a tout I’édi-
fice. Le «moi» va se dresser contre la masse ou bien s’y fondre. Le « fait
social » est un régulateur. A chaque attitude, le culte change de caractére.
Mais n’est-ce pas proférer une énormité, que de dire: « L’action divine ne
pourrait se produire dans des 4mes individuelles, si la société ne les disposait
a accueillir les inspirations d’En-haut » ? L’histoire d’un Moise, solitaire
au désert d’Horeb, d’un Amos, non moins solitaire a Tékoa, s’insurge contre
un tel dogme. Un Esaie, un Jérémie, un Ezéchiel sont seuls avec Dieu, contre
la « société », le clergé et toute la piété populaire de leur temps... Ce qui est
vrai (p. 41) c’est que, dans une communauté authentiquement chrétienne,
les 4mes communient entre elles. En général, il y a « circuit » de la vie divine
de Pindividu a la société religieuse (p. 47). Dans le chapitre des liaisons
psycho-sociales (p. 49) R. Will semble redouter le « sentiment », qui, dit-il,
est difficilement assimilable, et préférer les idées. Or celles-ci peuvent fort
bien séparer un royaliste d’un républicain, un militaire d’un pacifiste ; tandis
qu’un Quaker peut aimer son voisin anglican, et un «libriste» son frére
« national », dont il ne partage pas du tout les idées ecclésiastiques.

On aime entendre R. Will nous dire que le spiritualisme n’est pas favorable
au régime coercitif de certaines Eglises (p. 55). Tel mystique n’attend rien
des sacrements, du clergé et méme des formules pieuses, qui, pourtant, n’a
rien perdu de sa personnalité en communiant avec Dieu. Paul conserve cette
personnalité, sans aucun des secours ritualistes. L’« ascése » isole davantage,
quoi qu'on pense de la vie dans les couvents. Mais les plus détachés de
liens ecclésiastiques en reconstituent dans leurs meetings libres. Et les Qua-
kers n’ont jamais eu conscience d’avoir rompu avec PEglise, qui n’est pas
la seule Eglise anglicane. R. Will les loue (p. 146) pour leur formule du
mariage : une union des 4mes dans laquelle Dieu est le troisiéme partenaire,
mais il recule devant leur « puritanisme cultique», ou la parole méme ne
semble plus indispensable (p. 215). Il n’a, évidemment, jamais eu le privi-
lége d’assister 4 un de leurs cultes. En fait, ce culte n’a rien d’étrange; le
silence, plein des prieres de tous, les exhortations, les témoignages sont
d’une poignante réalité et d’une grande beauté... R. Will cite lui-méme
Isaac Pennington affirmant que la communion de Dieu n’est pas con-
cevable dans la stupeur, c’est-a-dire dans I'isolement individuel : « Nous
n’admettons pas d’assemblée demeurant entiérement dans le silence, selon
une intention prise d’avance de ne pas parler. Nous attendons le Seigneur
pour le sentir, ou bien en paroles ou bien dans le silence de PEsprit » (p. 232).
Il concéde que dans le plus pauvre service puritain assemblée éprouve une
action divine, méme sans avoir aucun désir de s’affilier administrativement
a une Eglise constituée (p. 311). Ailleurs, il semble ne tenir compte que de
certaines étroitesses anciennes quand il dit que «les Quakers s’interdisent le
luxe de cultiver des fleurs », — il n’a pas eu la joie de s’arréter dans un de leurs
délicieux jardins d’aujourd’hui. A Pordinaire, il sait fort bien corriger le
jugement sur le passé par l'observation présente: «Les Quakers sont gens
vivants, a ’horizon large ». Les Amis unissent « Pemportement prophétique et



270 LOUIS MONASTIER-SCHR(EDER

la charité la plus entreprenante au sein d’un monde abandonné par PEsprit »
(p- 378, 382). Evidemment, un liturge de la force de R. Will s’étonne devant
Paffirmation, pourtant digne de foi, des Quakers, qu’ils réalisent la présence
de Dieu dans un culte public qui n’a ni ministre, ni chants, ni orgues, ni
sacrements, ni vitraux. « Par la priére et la contrition — silencieuses — on
sacrifie passions, désirs, orgueil, paresse, sur ’autel invisible ; dans le silence,
on entend une Voix semblable a celle qui, un jour, dit aux vagues du lac de
Tibériade : Tais-toi ! » (p. 385.) C’est tout a fait ce que dit Whittier dans son
merveilleux poéme: Pensées du Premier ‘four. Si j’ai groupé les passages
relatifs aux Quakers, c’est pour montrer par un exemple combien R. Will
désire étre équitable, méme envers les types de culte qui lui restent étrangers.

Revenons a la société humaine. L’auteur lui attribue (p. 76) ce qui, de
fait, appartient a la famille, celle o la Bible est lue, aimée, suivie. Il fait
bon Pentendre avertir des dangers « du détestable principe cujus regio, eius
religio ». 11 refuse donc ses sympathies au « nationalisme » : les événements
actuels en Hitlérie le trouvent trés ferme adversaire de toute contrainte
cultuelle (p. 342). Toutes ces pages doivent étre lues avec soin. Si c¢’était
un «libriste» impénitent qui les avait écrites, on pourrait dire : Hola ! Mais
R. Will n’a rien du dlibriste». Et c’est pourtant lui qui, événements jugés a la
mesure de PEsprit, estime irréalisable la fusion de ’Eglise et de IEtat ; il
Pappelle incongrue. « Etre d’une Eglise, cela signifie appartenir a un
ordre de choses absolu, a une communauté supranationale.» L’Allemagne
actuelle, qui a deux confessions et un chef, voit naitre un conflit entre PEtat
totalitaire et I’Eglise romaine, totalitaire aussi. Les Eglises protestantes
refusent d’étre unifiées ; et ces deux Eglises, additionnées, ne sont pas la
nation. «Il est imadmissible que les chefs, qui prétendent incarner le peuple,
se servemt des intéréts religieux pour la gloire dun régime politique. Le but
d’une Eglise ne peut jamais consister dans le fait de garantir ’existence d’un
peuple» (p. 338-346). On jugera par cette citation combien ce livre sur le
culte nous améne au cceur des problémes les plus actuels, et combien la re-
cherche de principes, au lien d’éloigner de la vie, rend capable de s’y plon- '
ger et de résister a Popportunisme, cette licheté de la pensée.

La valeur de la « tradition » (p. 79) réside en ceci, qu’elle satisfait Pinstinct
de conservation, Mais c’est un appui peu solide. La succession apostolique
n’est qu’une transposition de la catena juive: Josué, les Anciens, les pro-
pheétes, Hillel et ses successeurs ; elle n’a aucun droit a s’imposer a des chré-
tiens. La Réforme nous en a libérés (p. 81). Le culte, qui refléte le rythme de
cette tradition, ne saurait prétendre a étre immuable. Toute Ihistoire en
donne le démenti. L’hérédité liturgique est néfaste dés qu’elle se fait rigide
et qu’elle étouffe la vie spirituelle (p. 84). Sans doute, elle actualise les valeurs
du passé ; chaque individu se sent, dans le culte, solidaire des hommes de la
Bible et de tous les saints. La doctrine essaie de se perpétuer dans le culte
(p. 88) par le Credo, la confession des péchés et les promesses de grace ; tandis
que le travail missionnaire et moral se rattache au prophétisme ancien.
Comme c’est Dieu qui agit dans chaque individu pieux, la communion des



LE CULTE 271

consciences sera un raccordement des impulsions divines (p. 94). Si le pre-
mier appel de Dieu s’adresse a P'individu, le deuxiéme vise au salut de la col-
lectivité (p. 103).

Dans le chapitre trés riche des Milieux (rites de passage : baptéme, con-
firmation, ordres, cf. p. 130, 275, 366) R. Willse réclame de Bucer et, comme
la conférence d’Eisenach de 1906, veut restaurer la confirmation. Nos mceurs
huguenotes nous empéchent de le suivre sur ce point. Si la confirmation
était vraiment la seule attestation officielle de Pappartenance 4 une Eglise
protestante, I’Eglise libre vaudoise par exemple, qui n’a pas la confirmation,
ne serait pas une Eglise protestante !

Dans les chapitres du mariage et de la famille (p. 142-158) tout est a gar-
der. Trés curieux est le paralléle entre ’Eglise rurale et I’Eglise urbaine ; il
y a la des portraits alsaciens qui sont bien proches des nétres. Curieux
aussi, le raccourci des influences économiques sur le culte, y compris de
justes coups de griffe a ses formes « militaires » (p. 197).

C’est dans I’étude des Milieux que se trouvent appréciés les divers actes
du culte: louange, credo, confession des péchés, intercession (p. 219 ss.,
457). R. Will ne semble pas souffrir de la place trop tardive assignée souvent
a Pintercession ; or celle-ci est, en réalité, un des grands moments du culte
fraternel ; il faut la célébrer a c6té de la louange et de la contrition, ex-
@®quo en importance pour le fidéle lui-méme, autant que pour les bénéficiaires
de P'intercession. Aprés seulement que ces trois grands devoirs de P’Ame
sont accomplis, on peut passer a Pinstruction (sermon, credo). Mal logée
qu’elle est souvent, en fin de culte, elle passe inapergue et reste stérile. Elle
n’est plus alors «que le dernier souvenir de ce qu’a été autrefois le culte
public» (p. 239 s.). Il faut remercier R. Will d’avoir, sinon revendiqué une
meilleure place pour lintercession, du moins rappelé ce souvenir ancien.
Avec les reviseurs modernes du Prayer Book, il recommande qu’on prie
pour I’'Unité de PEglise.

Ce ne seront pas les seuls hymnologues qui donneront leur attention au
chapitre sur le cantigue (p. 243). A propos de Tersteegen et de ses effusions
mystiques, R. Will lui-méme rappelle que le pieux tisserand les a proposées
comme son tdéal, et non comme ses expériences. Il suffit que nous ayons le
méme idéal, pour que nous puissions les chanter en assemblée, méme chez
des paysans; car le paysan a une ame, juste comme un bourgeois...
Quant a Punisson, il est vraiment foicheux que, dans tant de milieux, on con-
tinue a le couvrir de Pautorité de Calvin. Celui-ci n’a polémisé que contre
le chant fugué, parce qu’il est inexécutable par Passemblée ; R. Will le rap-
pelle lui-méme (p. 490). Il faut qu’on sache que c’est Calvin qui, en 1547, a
plaidé pour que Bourgeois plit publier ses Psaumes a quatre voix ; c’est
Calvin qui, dans son sermon sur Genése xv, 4-6, dit expressément: « On
pourra bien chanter 3 une voix, mais nous n’aurons point une mélodie par-
faite, sinon qu’il y ait plusieurs voix et bonne correspondance ». Notre Viret
ne dira pas autre chose : « Le chant a une voix n’est pas musique » (Familiére
Instruction de 1559 ; Méiamorphoses, 1561). Il s’y connaissait comme per-



272 LOUIS MONASTIER-SCHREDER

sonne alors. En préfagant le recueil de Walter, 1525, Luther avait déja dit:
« Enfin, voici les quatre voix ; c’est mon désir de voir la jeunesse avoir de
quoi remplacer les chants lascifs et charnels, et apprendre quelque chose de
salutaire qu’elle aime a chanter comme il convient». Et dans la préface au
recueil de Rhaw en 1538, il ose dire: « En y réfléchissant, ne flit-ce qu’un
instant, quiconque ne sait pas voir dans le chant 4 trois, quatre ou cing
voix une ceuvre indiciblement merveilleuse du Seigneur, n’est pas digne du
nom d’homme ; il n’est bon qu’a ne plus entendre que braiement d’ane et
grognement de truie ». C’est aller fort ! Il faudrait, une bonne fois, en finir
avec la légende de 'unisson comme seul mode expressif concédé 4 une assem-
blée de croyants. La Suisse a donc grand raison (p. 248) de garder la coutume
du XVIe siécle et de chanter a 1’église aussi bien qu’a la maison, c’est-a-dire
chacun selon sa voix. Le mot de Bucer, « gemeinicklich » signifie, au fond,
comme on chante quand on chante ensemble (c’est-a-dire au XVe et au
XVIe siécle, a plusieurs voix. Ils étaient plus forts que nous ).

De méme que R. Will est de son temps en parlant de Hitler, il ’est en
disant, a propos de la prédication (p. 263), que le « pessimisme barthien »
meéne «a s’égarer jusqu’aux confins extrémes de lobjectivisme », de sorte
qu’elle en regoit un caractére « dur, implacable, inhumain ». Il fait bon voir
un esprit cultivé qui résiste aux modes d’un jour (p. 512). A lire un autre
raccourci, sur le baptéme et la céne chez les protestants (p. 267 s.). R. Will
reléve des tendances contradictoires dans la forme des baptémes actuels;
chez nous aussi, nous souffrons de formulaires qui mélent tout : le « serment
de fidélité » de I’adulte, la demande de bénédiction sur ’enfant, I'offrande
de Penfant par les parents pieux... Plus loin (p. 444), devant le droit canon,
qui réserve au seul prétre I’administration du sacrement, nous mesurons le
progrés des meeurs et de la foi, puisque dans les Eglises libres tout laic est
apte a célébrer tous les actes ecclésiastiques, dés que le ministre est empéché
d’y pourvoir. Ordre et liberté sont ainsi dans ’Eglise. Chose bien significa-
tive, qui montre les progrés faits de nos jours, R. Will recommande le soir
pour les offices de céne. Ce qui efit horrifié le bon doyen Curtat nous semble
aujourd’hul tout naturel (p. 281). Toujours a propos du sens de la céne, une
intéressante citation du réformé allemand Smend (p. 284, note), qui, avec
une grande sagesse, reconnait 2 chaque individu le droit de trouver a la table
sainte ce que son 4me comprend : « Il faut laisser aux différentes natures la
latitude d’y puiser soit des stimulants, soit des consolations, selon leurs
besoins personnels ou momentanés ». C’est ainsi seulement qu’on peut con-
cevoir qu’un luthérien, un calviniste et un zwinglien, réunis, puissent s’as-
sembler autour de la Table, sans rien trahir de leur foi et sans blesser la
conscience de personne. C’est ainsi que, chez nous, on a ramené a la Table
bien des hommes pieux, qu’une interprétation unique, ou étroite, en tenait
encore éloignés.

R. Will, traitant de Pordination (p. 288), se range de nouveau derriére
Bucer et les Anglicans. En plus de PZappel public au ministére (selon le vieil
adage Vocatio fit Consecratio) il voit dans cette cérémonie une communication



LE CULTE 273

de grices spéciales, différentes de la confiance des fidéles ; et il s’efforce de
montrer que cela n’6te rien a la spiritualité de cet acte ecclésiastique. Mais
le désir de trouver des réalités dans la tradition (p. 291) le méne a exagérer
le sens du passage I Jean 1, 1-5 ; il en tire que le nous démontre que «la com-
munauté est ’organe médiateur » de ces grices. Or, ce nous, sous la plume
de saint Jean (dans I’hypothése de I’authenticité), ne peut se rapporter qu’aux
hommes de la premiére génération, encore vivante a la fin du Ier siécle ; il
est abusif, et en tout cas illusoire, d’en faire bénéficier la tradition.

Les pages 294-374 ont une valeur spéciale: c’est le probléme de 'Eglise.
Les récents écrits de Brunner y sont mentionnés, ce qui rend le livre actuel.
Les libristes de tous pays (p. 357-363, 370) et les multitudinistes (p. 363-
369) iront voir comment R. Will les comprend : c’est fort instructif. En sera-
t-il de méme des sectes (p. 374 ss.) ? En tout cas il faut reconnaitre avec quel
souci d’équité R. Will montre ce qu’il y a de juste dans leur formation ;
mais, s’il s’en occupe avec sympathie, c’est a titre de moment de passage ;
il a hite d’en venir aux Elites religieuses (p. 387). Son chapitre débute par
PPétude du monachisme ; il profite pour citer les Ordres anglicans modernes :
« Serait-ce la synthése de I'idéal sectaire et des principes protestants, que la
Réforme n’a pas su parfaire ? » (p. 392.) Notre Viret ne serait pas ravi, cette
fois, de ce retour aux Ordres qu’il a tant combattus, et pour cause ! A propos
des «confréries» (p. 396), les hébraisants nous dirons si vraiment, dans
Esaie v, 18, il faut voir des disciples, au lieu des propres enfants du pro-
phéte. Toute Phistoire des ecclesiole (p. 400-408) est a méditer, car elle méne
au cceur de la piété et du culte vivant, dés les origines jusqu’aux « Groupes »
de Buchman, que nous saluons aujourd’hui.

La fin du livre (p. 411-510) expose les Forces constructives et média-
trices. Mais 13, la méthode du tableau par larges fresques 6te au Ier siécle
sa valeur unique. On dirait (p. 414) que le culte chrétien se compose d’une
addition des valeurs morales et religieuses du judaisme et du charme mys-
térieux des cultes hellénistiques. Ce qu’il y a de nouveau, la personne du
Christ, n’est pas relevé avec assez de vigueur : en effet, 'auteur passe tout de
suite aux sacrements, dont le réle n’est pas documenté avant le Ile siécle.
Or, le Ier siécle nous est normatif, et il se suffit 4 lui-méme ; pour contreba-
lancer Pinfluence de la Tradition, le Ier siécle, a lui tout seul, donne tout ce
qu’il faut a I’Eglise autant qu’a Pame individuelle. Toute la Réforme est 1a
pour montrer la force créatrice qui, de nos jours comme jadis, jaillit du
Nouveau Testament. C’est lui qui est, pour nous, la Force constructive.

L’élément pédagogique et didactique du culte est décrit p. 416-421 ; mais
quelle sécheresse dans un culte dont tous les moments proclament ce qui
« devrait étre» dans le cceur des assistants, que on veut convertir et ins-
truire, au lieu de partir de leur piété, telle qu’elle est | Qu’il faille développer
‘es dmes, oui; qu’elles se développent par le culte, encore oui. Mais on ne
peut le faire qu’avec elles, et de telle sorte que le culte soit, non pas une
« legon », mais une féte ; non pas avec des mineurs sous la férule d’un clergé,
mais par des fils dans la maison de leur Pére... Mais si tel culte est sec, par

REV. DE THEOL. ET PHIL, — N, S, t. XXIV (N© 100, 1936). 8



274 LOUIS MONASTIER-SCHR(EDER

pédagogisme, R. Will n’en sera pas coupable ; il est un homme de PEsprit
et du cceur.

Arrive le célébre chapitre des symboles cultuels (p. 448 ss.). R. Will croit
fermement qu’ils rapprochent les esprits « mieux que les notions scienti-
fiques », et que, sans eux, Pextension de la piété personnelle ne serait pas
possible. Comment expliquer alors que les Quakers, qui n’ont aucun sym-
bole, aient une vie de congrégation si forte et si active } Vraiment ce ne peut
étre qu’un recul, lorsque « ’autel veut éclipser la chaire » (p. 451). Quand il
s’agit de donner a la «parole» une valeur symbolique, R. Will émet des
idées bien curieuses : « Ce n’est pas seulement /e sens de la parole qui exerce
une action unitive, mais aussi son rythme, son caractére prosodique ; le dac-
tyle (—uv) s’insinue mieux dans loreille des foules que le trochée (—v) ».
Qui, chez nous, pourra comprendre ces énigmes ? Le frangais n’a pas un
dactyle..., un discours en dactyles juxtaposés ferait hurler les musiciens ; et
je me demande si les iambes (v—) sont relégués au rang des pauvres trochées.
Tout cela, pour dire que, de deux orateurs, I'un a des phrases rythmées et
Pautre pas !

Les priéres libres sont louées comme il convient (p. 454) avec le garde-a-vous
nécessaire (p. 456), et la priére rédigée semble n’étre recue (p. 455) que si elle
est ancienne, c’est-a-dire portée par la voix des siécles passés. C’est oublier
qu’une fois elles furent jeunes et actuelles ; d’ou il suit que, si elles sont vraies,
elles vivront pendant longtemps, sinon, non. R. Will nous avertit que toute
priére, fixée dans une liturgie obligatoire, risque de dépasser les capacités
spirituelles du protestant moyen. On reste perplexe, lorsqu’on lit (p. 460)
que le sermon qui n’offrirait que des truismes éparpillerait les esprits, et que
la parole préchée doit, au contraire, étre nimbée de mystére, pour fasciner
les auditeurs et les maintenir ensemble... Ne fascine pas son monde qui veut.
Et d’ailleurs ce mot est-il juste ? Il faudrait consulter Pauditeur, qui ne
tient pas du tout a étre traité comme un fauve par le dompteur. Peut-étre
cette image vient-elle de ce que, p. 461, il est question des magiciens et,
P- 469, des prétres. Il importe, en effet, que le ministre évangélique n’ait rien
du sorcier. Glorieux est le premier titre que Farel dans Maniére et Fasson
lui donne : le «serviteur du peuple, le ministre ». Et R. Will lui taille sa
besogne, qui est « d’unir ’assemblée de Dieu» (p. 472). Il fait revenir ici
Pexamen des cantiques et de la céne, ce qui provoque des répétitions fasti-
‘dieuses, et il faut bien consulter la table pour trouver ici le probléme de
PArt, (p. 481 ss.) avec la révérence de politesse au chant grégorien. Or celui-ci
n’est pas plus un sacrement que le choral, le psaume ou le cantique, méme
né d’un Réveil. Il ne faut pourtant pas, sous couleur d’art, confondre mode
ancienne et régle immuable. L’idéal artistique de R. Will implique des
« alternances », des contrastes entre les divers moments du culte « dans une
simultanéité des inspirations ». Dans le chapitre sur « I’espace sacré » (p. 491 ss.)
on voit reparaitre 'idée paienne d’un lieu, o la divinité séjournerait de pré-
férence a d’autres lieux ; Esaie xvii, 7-8 n’est point cité. Et pourtant, du
moment que c’est un Dieu-esprit que nous adorons, selon Jean 1v, 23, on ne
peut plus imaginer un lieu ou PEsprit ne serait pas. Pour un spiritualiste



LE CULTE 275

abside et cheeur ne sauraient étre plus divins que nef ou salle moderne ;
c’est dans les ceurs que le Dien de Jésus habite et se révéle. Nos temples
et chapelles réformés n’ont donc pas failli 4 la vérité chrétienne en ne con-
tinuant pas a reproduire partout la forme paienne ou juive d’un « lieu trés-
saint » distinct de la place réservée aux fidéles. Mais R. Will a raison de dire
(p- 495) qwil faut une certaine puissance d’intuition pour discerner «le
sanctuaire dans I’auditoire ». Si ce n’est qu’un auditoire, il n’y a pas de sanc-
tuaire. Si chacun vient pour adorer, s’humilier, intercéder, il y aura sanc-
tuaire. Il est bon que le maitre de Strasbourg nous rameéne a ces vérités
élémentaires,

Dans la question des Temps, il était un peu artificiel de juxtaposer I'idée
des fétes et celle du silence ; mais, comme cela permet 4 R. Will d’insister
sur ce dernier élément, peu importe la place ou il en parle (p. 500). Le pro-
bléme : Unité ou variété des cultes (p. 503-510) nous fait constater que,
histoire en main, Pauteur tranche en faveur de la variété, qui lui parait
nécessaire, « prescrite par la diversité psychologique et sociologique des as-
semblées ». R. Will termine sa monumentale étude en refusant de suivre la
théologie dialectique 4 la mode, qui condamne toutes les valeurs personnelles
de Phomme : 'homme est fait 4 'image de Dieu. Cette position de la foi
suffit pour qu’on recommande ce livre ; ce n’est pas sans une émotion véri-
table que nous lisons le mot de la fin, en grec : « La ou deux ou trois s’as-
semblent en mon nom, dit Jésus, je suis au milieu d’eux ». Quelles que soient
les formes du culte, si c’est Jésus qu’on y met au centre, il y a communion
de tous avec lui, et de tous entre eux.

Au moment de donner une derniére et quatriéme forme a cette recension,
j’al bien conscience d’avoir pensé avant tout au « lecteur moyen». Que le
maitre incontesté, et aimé autant que respecté, sache toute la gratitude
qu’on lui doit pour ce persévérant et fructueux exposé des problémes vitaux
du Culte évangélique. 11 sait que chacun ne peut le suivre en tous ses efforts
de synthése. Quant a son systéme, les lecteurs qu’effraierait la lecture des
trois volumes, ou du dernier, sauront que R. Will a fait tirer 4 part son dernier
article : « Magie et Religion» (Revue d’histoire et de philosophic religicuses,
1936) ; on y trouve, admirablement résumées, ses théses fondamentales sur
le culte. Que 'on commence donc par 13, et ’on bénira celui qui osedire:
« La religion est sans cesse exposée aux guets-apens de la magie ». 11 fait com-
prendre Pdpre réaction des prophétes, la tactique moins brusque du ratio-
nalisme, Il est moins persuasif, 4 mon sens, quand il essaie de sauver un peu
de magie en conservant les symboles, chers aux mystiques, a titre de contre-
poids a Pabstraction, Mais il est bien fort, quand il dit : « Nous préférerions
le culte de parole le plus puritain, dans le temple le plus nu, 4 un culte sur
lequel plane le moindre soupgon de magie ». Et lorsqu’il dit : «Nous admet-
tons en toute sérénité une spiritualité rituelle — qui peut ne pas étre du
gofit de tout le monde », il sait bien que, dans PEglise, il a des fréres qui
lui laissent I’épithéte, pour mieux garder, avec lui, la chose bénie, le culte
én esprit et en vérité, dans le Christ, dont le nom soit éternellement béni.

Louis MONASTIER-SCHRGEDER.



	Le culte

