Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 100

Artikel: La pensée religieuse et la philosophie francaise contemporaine
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PENSEE RELIGIEUSE
ET LA PHILOSOPHIE FRANCAISE CONTEMPORAINE

De tout temps les affirmations positives de la foi religieuse ont été
examinées et discutées par les philosophes.

Toutefois, suivant les circonstances et les époques, ces discussions
revétent un caractere différent. Elles sont sereines et sfires d’elles-
mémes, lorsque la civilisation humaine parait capable, moyennant
certaines conditions, d’asseoir par ses propres forces et définitivement
ses fondements derniers. Elles deviennent au contraire émouvantes et
dramatiques, lorsque les structures sociales, et non simplement
politiques, sont en train de se désagréger, comme c’est le cas a
Pheure actuelle.

Mais, pour comprendre le débat qui est engagé aujourd’hui, il
faut remonter jusqu’au début du XIXe siecle.

A ce moment nous voyons I’Europe profondément ébranlée par la
Révolution frangaise et par les guerres de Napoléon. Partout se fait
sentir un besoin ardent de paix et de sécurité, lesquelles sont déclarées
impossibles sans un ensemble d’idées communes qui, acceptées de
tous, seraient a la base des sociétés humaines.

Cette base indispensable, certains écrivains comme de Bonald et
Joseph de Maistre la cherchent dans les croyances et les traditions du
passé. La paix et le bonheur ont pour condition la soumission a la

Note de la rédaction. — Les pages suivantes que nous avons demandées 3

M. Arnold Reymond ont fait la substance d’un exposé académique a I"Université
d’Amsterdam, puis d’une conférence destinée au grand public, 3 Genéve, en 1935.
Elles nous ont paru de nature, sous cette derniére forme, a intéresser les lecteurs
de la Revue qui ne sont pas spécialistes des problémes philosophiques. Clest a eux,
non aux gens du métier, qu’elles sont adressées.



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRAN(CAISE 253

volonté divine dont I’autorité s’incarne dans le pape et le pouv01r
royal, qui ont Pun et ’autre mission de la faire respecter.

En opposition a ces tendances réactionnaires, d’autres penseurs
estiment que la religion a sans doute rendu autrefois d’éminents ser-
vices a4 ’humanité, mais qu’elle s’est révélée un mode de penser illu-
soire. Bien plus, elle a cessé d’étre ce qu’elle était dans le passé, c’est-a-
dire un lien entre les hommes, un ciment qui stabilisait les institu-
tions. Elle est devenue dans les temps modernes un facteur de disso-
lution, parce que les dogmes sur lesquels elle s’appuie ne résistent pas
a ’examen et soulévent d’4pres controverses.

Cela étant, il faut d’aprés Auguste Comte renoncer aux affirma-
tions théologiques et méme métaphysiques, qui prétendent toutes deux
dépasser les données des expériences scientifiquement contrélables.
La seule base sur laquelle puissent et doivent s’édifier les sociétés
humaines, c’est le savoir positif de la science.

Pour étre complet, il faudrait parallelement a ces courants d’idées
signaler & la méme époque les profondes analyses que Maine de
Biran inaugure sur le terrain de la psychologie et qui le conduisent a
proclamer la vérité de la foi chrétienne ; mais ’ceuvre de ce penseur
resta longtemps ignorée et c’est seulement dans la deuxiéme partie
du XIXe siecle qu’elle commenga a é&tre vraiment appréciée a sa
valeur.

Ce qui est certain, c’est que la Révolution de 1830 consacra les
tendances réactionnaires et qu’une doctrine philosophique, celle de
V. Cousin, fut officiellement imposée a ’enseignement universitaire,
avec mission de défendre les théses essentielles de la religion chré-
tienne.

Mais, en fait et durant tout le XIXe siecle, c’est le positivisme
d’Auguste Comte qui s’affirme dans les classes cultivées, le peuple
restant fidéle au catholicisme. Ce positivisme conduit a des croyances
matérialistes quant a la conception que 'on se fait de notre univers.
Tout s’explique par la combinaison des atomes et par une évolution
qui de ces atomes a fait surgir les étres vivants, ’homme y compris.
Celui-ci n’a donc pas a compter sur le secours d’un Dieu qui n’existe
pas; le progres pour lui consiste a développer ses connaissances
scientifiques, 4 maitriser la nature et a4 augmenter son bien-étre
matériel.



254 ARNOLD REYMOND

Une élite de penseurs, tels que Ravaisson, Cournot, Renouvier,
résiste toutefois a ce courant général. Elle ne se donne pas cependant
pour tiche de défendre la foi chrétienne dans son contenu spécifique ;
elle montre simplement les insuffisances du matérialisme comme doc-
trine philosophique et proclame I’autonomie de la raison, de la liberté
et la valeur impérissable des normes qui dirigent la pensée et I’acti-
vité morale de ’homme, & savoir le vrai, le bien et le beau.

Seuls les philosophes de la Suisse romande, a la méme époque,
défendent avec énergie et conviction les theéses essentielles du chris-
tianisme. Si Pon recherchait la cause de cette différence d’attitude,
on la trouverait, je crois, dans le fait suivant :

De par sa tradition et ses tendances ancestrales la France est impré-
gnée de pensée catholique et c’est toujours sous I’angle du catholi-
cisme que, consciemment ou inconsciemment, elle étudie les ques-
tions religieuses. Etre pour ou contre la religion, c’est étre en réalité
pour ou contre les dogmes catholiques. D’autre part, depuis la Révo-
lution de 1789, la France est éprise de liberté de pensée dans tous les
domaines. Le probléme religieux revét donc toujours pour elle un
aspect confessionnel ou politique, ce qui n’est pas forcément le cas
en Suisse romande.

Quoi qu’il en soit, ’ceuvre des penseurs romands au cours du
XIXe siecle peut étre brievement caractérisée comme suit.

Alexandre Vinet accepte a titre de postulats les données de Ja foi
chrétienne et il montre comment en fait toutes les difficultés de la
vie sociale et individuelle se résoudraient aisément, si chacun vivait
une vie chrétienne authentique.

Presque en méme temps, Ch. Secrétan, par sa Philosophic de la
liberté (1849), agit puissamment sur les esprits. I1 commence par pro-
clamer comme une vérité indiscutable la nécessité d’accomplir le
bien ; car mettre en doute cette vérité, ce serait placer sur le méme
pied ’honnéte homme et le parfait coquin. Mais seules les actions
accomplies librement et non par contrainte extérieure sont vraiment
bonnes ou mauvaises. Dieu, principe de P’étre, doit donc étre posé
comme liberté absolue. C’est librement qu’il a créé le monde et
Phomme et c’est librement que celui-ci a péché ; c’est librement aussi
et par grace que Dieu I’a racheté. Ainsi la foi chrétienne se justifie sur
le terrain de la philosophie.

Par une autre voie, Ernest Naville aboutit au méme résultat et
voici comment : la philosophie, tout comme les sciences, a le droit



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANGAISE 255

de faire et d’utiliser des hypotheéses. Or sur la nature derniére de P’étre
nous ne pouvons faire que trois hypotheéses fondamentales, a savoir
le matérialisme (’étre est matiere), 'idéalisme (I’étre est idée) et le
spiritualisme (I’&tre est esprit ; il crée la matiére et la connait par les
idées). De ces trois hypotheses, seule celle du spiritualisme est en
mesure d’expliquer toute la réalité ; or le spiritualisme est en accord
avec le christianisme,

J.-J. Gourd enfin montre que dans linfinie variété des faits la
science choisit, coordonne et explique certains d’entre eux ; mais elle
en laisse échapper une foule d’autres; ces faits que Pexplication
scientifique laisse de c6té, ce sont la morale, puis la religion qui
les coordonnent et les font comprendre.

L’influence exercée par les penseurs romands sur la philosophie
francaise a été certainement de quelque importance, vers la fin du
XIXe si¢cle et au commencement du XXe siécle, et cela pour la
raison sulvante :

A ce moment, le matérialisme en tant que doctrine philosophi-
que pénetre de plus en plus dans les masses populaires; mais les
savants ’abandonnent et se réfugient dans une position agnostique.
Soumettant en effet a une critique serrée les principes premiers sur
lesquels la science repose, ils se rendent compte que les solutions
proposées par le matérialisme sont beaucoup trop simplistes, enfan-
tines méme, pour résoudre 1’énigme de I'univers et de la vie humaine.

Dans ces conditions, analyse critique dont je viens de parler a eu
les féconds résultats que voici: d’une part elle a favorisé la consti-
tution de la psychologie et de la sociologie en tant que sciences posi-
tives et autonomes ; d’autre part elle a mis au jour le caractere et les
limites de la connaissance scientifique ; par la elle a permis I’éclosion
de philosophies & tendance idéaliste, pragmatique ou spiritualiste.

Ces divers courants constituent la philosophie fran¢aise contempo-
raine. On peut, je crois, relativement au sujet qui nous occupe, discer-
ner dans cette philosophie des positions d’avant et d’aprés-guerre, et
ce sont ces positions que je voudrais tenter d’esquisser maintenant.

*
* *

Tout d’abord, en ce qui concerne la psychologie et la sociologie,
si elles se déclarent autonomes, elles n’en ont pas moins ’ambition
d’expliquer les religions par des lois naturelles. Comme le dit Salomon
Reinach dans la préface de son histoire des religions (Orpheus, 1908),



256 ARNOLD REYMOND

les religions sont des phénomeénes naturels et « sur ce domaine comme
sur tous les autres la raison laique doit réclamer ses droits ». Et s’il en
est ainsi, c’est parce que la société est autre chose qu’une collection
d’individus ; elle a un psychisme, un genre d’existence qui lui est
propre et c’est dans la pression qu’elle exerce sur ses membres qu’il
faut rechercher Porigine de toutes les manifestations religieuses, a
Pexclusion de toute transcendance.

Par des études détaillées sur les peuplades non civilisées Durkheim
et ses collaborateurs cherchent a prouver cette these, que les travaux
de M. Lévy Bruhl sur la mentalité primitive semblent confirmer d’une
facon éclatante.

La psychologie de méme, grice aux efforts de savants tels que
Ribot, Binet, Flournoy, pour ne citer que les disparus, postule 'indé-
pendance de son objet vis-a-vis de toute autre discipline. Elle prend
pour point de départ de son étude les états de conscience (idées, sen-
timents, etc) et leurs relations. Ces états de conscience sont sans
doute conditionnés par des faits physiologiques, puisque le corps
et la vie psychique sont étroitement unis ; ils n’en ont pas moins une
maniére d’étre qui leur est spéciale et qui doit étre étudiée par des
méthodes appropriées a leur nature.

En s’appuyant a la fois sur la psychologie et la sociologie, toute
une école de penseurs espere rendre compte de ’existence de la reli-
gion en montrant que son objet est une illusion qui se produit natu-
rellement comme le mirage dans le désert. Le physicien ne nie pas
que le voyageur égaré dans les sables du Sahara voie des palmiers qui
se réfletent dans un lac; maisil explique cette illusion par la réfraction
des rayons lumineux sur des couches d’air de densité différente.

Il en est de méme des religions. Leur objet est a la fois naturel et
illusoire et voici pourquoi : toute religion, lorsqu’elle est complete et
agit sur un groupe social, se traduit par des rites, des croyances et des
sentiments. Mais ces diverses manifestations sont dues a des causes
normales.

Les rites et les sacrements, tout d’abord, possédent bien une effica-
cité réelle; ils procurent au croyant la paix intérieure et souvent
méme la guérison du corps, comme en témoignent de nos jours encore
les miracles de Lourdes. Ces faits cependant n’ont rien de surnaturel
et n’ont pas pour cause une action transcendante, c’est-a-dire accom-
plie par un étre divin distinct de P’homme. Ils s’expliquent par la sug-
gestion et Pauto-suggestion. De méme les médecins donnent a leurs



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANGAISE 257

malades des pilules quelconques dont tout Peffet résulte de Pauto-
suggestion.

Quant aux croyances, elles n’ont pas pour origine des vérités que
la divinité aurait révélées a des hommes spécialement choisis pour
cela ; elles ne sont jamais que le reflet des institutions et des mceurs
qui a4 un moment donné caractérisent la vie sociale d’un peuple.
Lorsque les Israélites ont encore une mentalité barbare, leur Dieu est
sanguinaire, farouche. Mais, a 1’époque de Jésus-Christ, quand les
meeurs se sont adoucies, ce méme Dieu est congu comme Pére céleste
et Dieu d’amour.

Au point de vue du sentiment, le remords et la délivrance n’ont rien
de spécifiquement religieux. Ces états d’dme sont le fruit de la con-
trainte sociale. Celui qui enfreint les lois de la communauté a laquelle
il appartient est désavoué par elle ; il se sent un paria et devient mal-
heureux ; il ne retrouve la paix que dans une soumission complete
4 Pordre établi. .

Mais, dira-t-on, dans la priére ’homme entend Dieu lui parler et
se révéler a lui comme un étre distinct de son moi. Ce sentiment de
présence cependant s’explique, lui aussi, d’une fagon naturelle par le
dédoublement entre le moi conscient et le moi subconscient. Et c’est
le dialogue de ces deux «moi» qui donne Pillusion d’une présence
divine.

L’explication ainsi fournie du fait religieux parait au premier abord
satisfaisante. Mais bien des problémes subsistent.

Tout d’abord on peut faire & Durkheim Pobjection que voici:
si tout s’explique par la contrainte sociale, comment Iapparition des
grandes personnalités religieuses est-elle possible ? L’attitude et le
message de Jésus, par exemple, sont en contradiction avec la religion
officielle des Juifs & I’époque ou il vécut; ils ne peuvent donc s’expli-
quer par une contrainte sociale.

A cette objection Durkheim a répondu de la fagon suivante: les
prophétes, méme les plus éminents, ne font que concentrer en leur
personne et formuler explicitement les aspirations confuses de la foule.
Leur message n’est ainsi qu’une des formes diverses que revét la
pression sociale.

C’est possible, dirons-nous ; mais le probléme n’est que reculé, car
on ne voit pas comment dans une foule donnée des aspirations nou-
velles peuvent surgir, si tout ce qui est religieux a sa source dans la
contrainte du milieu ambiant. La question est d’autant plus pres-

REV. DE THEOL. ET PHIL, — N.S. t. XXIv (N© 100, 1936). 17



258 ARNOLD REYMOND

sante que I'idéal nouveau proposé exige souvent, comme c’est le cas
dans le christianisme, un renoncement a soi-méme et aux plaisirs
terrestres.

De plus, et c’est 1a un fait capital, les grands génies religieux ne
prétendent pas agir en leur nom personnel; ils affirment parler et
agir au nom du Dieu qui les inspire et avec lequel ils sont en commu-
nion directe et mystique. Invoquer le subconscient ne suffit pas a
expliquer ce qu’il y a de nouveau et d’original dans le message et
Paction de ces génies. Le recours au subconscient laisse intact le
probléme.

On le voit: 42 un moment donné les explications sociologiques et
psychologiques se révelent insuffisantes. Elles mettent bien en lumiere
certaines conditions et certains aspects de la vie religieuse ; mais
celle-ci dans sa source derniére leur échappe.

Aussi bien est-ce par un appel a des considérations métaphysiques
que la philosophie frangaise contemporaine, tout en s’appuyant sur
les résultats positifs de la sociologie et de la psychologie, a cherché
a résoudre le probléme religieux. Sous ce rapport il y a lieu toutefois
de distinguer entre les théologiens catholiques et protestants d’une
part et les philosophes proprement dits de I’autre.

Tout d’abord, au sujet du catholicisme, il faut signaler une réno-
vation métaphysique qui, préparée au XIXe siecle, s’affirme avec
force a notre époque.

Jusqu’alors, la théologie catholique s’était montrée timide vis-a-
vis du kantisme et de la philosophie scientifique. Mais déja vers
1890 Bruneti¢re annongait la faillite de la science ; peu apreés E. Le
Roy, en s’inspirant de Bergson, cherche entre le dogme et la critique
une conciliation qui fut désavouée par I’Eglise. Laissant alors de c6té
les questions théologiques, il consacra son effort a jeter les bases d’un
idéalisme spiritualiste. C’est également sur I’idéalisme que 1’abbé
Laberthonniere entreprend de fonder la vérité chrétienne @.

Une tentative plus originale encore fut faite par Maurice Blondel
'qui prend I’action comme donnée premiere de la réflexion métaphy-

(3) Voir, dans cette Revue, F. ABauziT : La pensée du Pére Laberthonniére,
1934, P+ 5-33.



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANQAISE 259

sique. Tout acte se pose comme un absolu; car, une fois accompli, il
g’inscrit dans Péternité du temps ; si maintenant on analyse les con-
ditions de P’acte raisonnable, on est conduit aux théses essentielles
du christianisme telles que ’Eglise catholique les proclame dans ses
dogmes.

Les solutions proposées par Blondel et par Laberthonniére auraient
peut-étre recu un accueil favorable, si elles n’avaient surgi au moment
méme ou s’affirmait le courant moderniste dont Loisy a été le défen-
seur le plus redoutable ; par crainte de voir ces solutions exploitées par
le modernisme, ’Eglise, sans les condamner absolument, les tint pour
suspectes et enraya lorientation de pensée qu’elles avaient suscitée.

Des lors, pour lutter contre Kant et la science moderne, la philo-
sophie catholique retourne a ses origines scolastiques et en particulier
a Thomas d’Aquin. Dans une série d’ouvrages retentissants J. Mari-
tain accuse Descartes, Luther, Rousseau et Kant d’avoir dévoyé la
pensée moderne et d’étre a Porigine de tous les maux dont souffre
notre société a I’heure actuelle. L’unique salut, c’est le retour a la
philosophie thomiste et aux conceptions théologiques, sociales et
politiques qu’elle a élaborées.

Dans le méme sens il faut signaler ’ceuvre de E. Gilson qui, pour
rester confinée sur le terrain de Phistoire, n’en est pas moins profonde
et perspicace. Par une étude objective des penseurs du moyen 4ge
Gilson montre que la philosophie chrétienne a une originalité propre,
parce qu’elle a mis en lumiere des aspects de P’étre et de la vie ignorés
des anciens, par exemple, la valeur de la personnalité et la significa-
tion religieuse de 'univers.

Du co6té protestant Peffort fut tout aussi soutenu. En France, vers
la fin du XIXe siécle, deux noms surtout sont 3 retenir, ceux de
H. Bois et de A. Sabatier.

Le premier, sur les traces de Renouvier, maintient les affirmations
traditionnelles de la théologie concernant la Trinité, la personnalité
de Dieu, le péché originel et les miracles bibliques ; mais il ne parvient
pas, sur les bases du finitisme renouviériste, a justifier Péternité, la
toute-puissance, I’étre en soi et par soi de Dieu. A. Sabatier insiste
au contraire sur I’évolution des dogmes et, pour sauvegarder les droits
de la science et de la foi, il reprend a son compte la position prise
par Ritschl, c’est-a-dire qu’il sépare radicalement le monde physique
et le monde spirituel.



260 ARNOLD REYMOND

En Suisse romande a la méme époque, sans renier Vinet, Secrétan
et Ernest Naville, on porte son attention sur des problémes que ces
penseurs n’avaient guere approfondis et les controverses passionnées
que suscitent les miracles bibliques et ’évolution des dogmes orientent
les esprits vers une théologie dite «de la consciencen. Par 14 les préoc-
cupations se détournent peu a peu des questions historiques et
métaphysiques pour se concentrer sur des recherches psychologiques
et logiques.

Th. Flournoy, par exemple, étudie le spiritisme et précise le role
du subconscient dans ce domaine ; puis il pose les méthodes a suivre
dans la psychologie de la religion et spécialement du mysticisme
(Une mystique moderne). Par ailleurs Gaston Frommel tente de
fonder une dogmatique sur ce que ’on peut appeler les données immé-
diates de la conscience morale et religieuse.

La grande guerre a eu pour effet d’interrompre cet ordre de recher-
ches et d’inciter le protestantisme & un retour vers ses origines.
M. Auguste Lecerf a Paris et M. Jean de Saussure a Geneéve procla-
ment le retour & Calvin, tandis que d’autres sous P'influence vigou-
reuse de Karl Barth s’attachent a un biblicisme renouvelé et luttent
contre 'immanentisme, le psychologisme et I’historicisme auxquels
la théologie protestante du XIXe siecle s’était inféodée pour une

large part.

Quant aux philosophes, qui par leurs fonctions ne sont pas atta-
chés a une institution ecclésiastique, je m’attacherai surtout a Bou-
troux, Bergson et Brunschvicg comme a ceux qui, chacun a sa fagon,
ont le plus agi sur la philosophie religieuse de heure actuelle.

Emile Boutroux est 'un des promoteurs de Panalyse critique sur
les principes et méthodes de la science, analyse dont j’ai parlé plus
haut et qui a une importance capitale pour déterminer la position du
probléme religieux.

Dans sa célebre these La contingence des lois de la nature, et dans
ses ouvrages postérieurs, il fait voir avec autant de finesse que de péné-
tration que le concept de nécessité ne peut s’appliquerindifféremment
a tous les enchainements qui forment les lois de la nature. A ses yeux
la grande erreur de la philosophie moderne a été de confondre la
nécessité et le déterminisme, qui sont cependant distincts. Par exem-
ple, sije dis « 2 est a », j’ai 1a un jugement qui s’impose nécessairement
4 mon esprit ; mais ce jugement ne me renseigne aucunement sur la



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANCAISE 261

réalité. Par contre, je puis établir les lois des phénomeénes électriques
et connaitre par leur moyen le monde physique ; mais je ne vois pas
la nécessité pour laquelle I’électricité existe et se présente sous deux
formes positive et négative qui s’opposent 'une a ’autre.

Ainsi, dans la mesure o une loi est nécessaire, elle reste purement
formelle et n’atteint pas le réel lui-méme ; dés Pinstant ou elle en
précise les aspects concrets, elle est simplement déterminante, d’un
déterminisme qui s’assouplit quand on passe du monde des faits
physico-chimiques a celui des faits biologiques, puis psychologiques
et sociaux. Cela étant, bien loin que le déterminisme soit en opposition
avec la liberté, il en apparait comme la condition indispensable ; car,
que servirait-il 4 un homme d’étre libre, s’il ne pouvait compter a
chaque instant sur la fixité des lois qui réglent Iactivité de sa pensée
et la nature du monde physique dans lequel s’exerce son action ?

Par ce chemin original et apreés des études approfondies sur Kant,
Pascal et bien d’autres penseurs encore, Boutroux aborde directement
le probléme religieux dans Pouvrage intitulé Science et religion. En
voici la conclusion : 1a science et la religion doivent rester distinctes
et de ce fait il résulte qu’elles entrent forcément en conflit. Mais cette
lutte est féconde, car elle fait surgir une forme de vie toujours plus
ample, plus riche et plus profonde, plus intelligible et libre, confor-
mément a un idéal d’amour qui s’inspire de Dieu, la source de toutes
nos aspirations.

Par une autre méthode, Bergson brise également les cadres del’in-
tellectualisme et du matérialisme scientifiques. Dans sa jeunesse, il
est fortement attiré par I’évolutionnisme de Spencer, bien que les
postulats mécaniques de cette philosophie lui paraissent insuffisants.

Pendant plusieurs années, il médite sur la valeur de ces postulats et
il arrive a la conviction que la science, pour les besoins de sa cause,
a déformé les données immédiates de la conscience. Elle a décom-
posé le temps, le mouvement, la matiere en des éléments dont la jux-
taposition constituerait la réalité elle-méme. Or c’est 1a une opération
artificielle. Le temps réel, immédiatement pergu par la conscience, est
autre chose que le temps scientifique, écoulement uniforme de secon-
des incolores qui s’ajoutent les unes aux autres. Cest une durée qui
fait constamment surgir des données nouvelles. Le mouvement et
le monde réel sont de méme essentiellement continuité et devenir qua-
litatif. \

En particulier la vie psychique n’est pas une suite d’états de



262 ARNOLD REYMOND

conscience, idées, sentiments, etc. qui se juxtaposent passivement et
arithmétiquement les uns aux autres. Elle est durée intensive et
s’enrichit constamment, a la fagon d’une mélodie musicale dont le
théme fondamental se renouvelle sans cesse dans la variété de
ses accords.

Comme une étude sur la mémoire permet de le constater, la vie
psychique déborde la vie physiologique, et le cerveau comme le sys-
téme nerveux sont des instruments dont elle se sert et non la
cause qui la produit.

L’hypothese de I’Evolution créatrice permet de comprendre pour-
quoi il en est ainsi. A Porigine de toutes choses il faut placer P« élan
vital », c’est-a-dire une tension d’&tre qui n’est ni matiére ni esprit.
En s’affirmant, cet élan vital se dégrade, en partie, dans une matiére
qui ’emprisonne et lui imprime des habitudes aveugles ; il serait a
jamais immobilisé, si par de nouveaux efforts il n’était pas parvenu a
créer les étres vivants et la vie psychique.

8’1l en est ainsi, quelle signification faut-il attribuer a la morale et
a la religion ? C’est ce que Bergson tente d’examiner dans un ouvrage
paru apres la guerre. Voici le résultat de son enquéte.

Le méme rythme d’élan et de stagnation qui caractérise I’Evolu-
tion créatrice se retrouve dans le domaine religieux et moral. Il y
a une morale et une religion statiques auxquelles s’opposent par anti-
thése une morale et une religion dynamiques.

Cela étant, la morale statique consiste a observer scrupuleusement
les coutumes rigides, les tabous qui réglent la vie d’une peuplade,
d’une cité ou d’une nation. Elle est avant tout contrainte sociale,
comme I’a si bien vu Durkheim. C’est la morale de ce qu’on peut
appeler les sociétés fermées ; elle fixe les rapports sociaux en des habi-
tudes invétérées et les transforme en instincts.

La religion statique offre les mémes caracteres. Elle est faite de
rites, de pratiques sacramentelles, avec accompagnement de mythes,
de fables que Pintelligence crée de toutes pieces pour échapper a la
crainte de la mort et au vertige du néant.

Tout autres sont la morale et la religion dynamiques ou, comme le
dit Bergson, la morale ouverte et la religion-aspiration. Ici le réle
des personnalités est prépondérant et Cest le christianisme qui pour
la premitre fois a fait éclater les cadres statiques. Il ne prescrit plus
Pobéissance a des rites et a des codes figés. Il proclame la loi de P'uni-
versel amour s’étendant a tous les hommes sans distinction de races,



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANGAISE 263

de patries et de familles. Cet amour, que les grands mystiques incar-
nent, est fait d’enthousiasme et de confiance dans les destinées
humaines, de mépris pour le luxe matériel et les complications sociales
qu’il entraine.

Quant a M. Brunschvicg, il envisage le probléme religieux sous un
autre aspect encore. Sa position philosophique est trés difficile a
caractériser en quelques lignes et je dois me borner ici & quelques
remarques.

Avec Boutroux et Bergson, M. Brunschvicg rejette le matéria-
lisme, mais selon lui il faut pousser jusqu’au bout les conséquences
de I’idéalisme et voici comment.

Par ses tendances naturelles ’homme est constamment porté
a matérialiser, a4 extérioriser les idées de son esprit et a leur donner
un support substantiel. Le sauvage et le petit enfant, par exemple,
sont persuadés que les personnages et les objets vus dans leurs réves
existent pour eux-mémes dans la réalité et ne sont pas les produits de
Pimagination.

Or, si Iidéalisme seul est vrai, la vérité ne peut consister qu’en une
relation d’idées immanente a notre esprit et au deld de laquelle il n’y
a rien a chercher.

Dieu ne doit donc pas étre posé comme un étre transcendant, dis-
tinct de notre conscience réfléchie, car ce serait extérioriser et le
matérialiser en’ quelque mesure. Dieu n’est pas autre chose que la
tension intérieure de notre esprit lorsque celui-ci cherche a atteindre
le vrai.

La grosse difficulté que souléve cette conception de Dieu au point de
vue philosophique me parait étre la suivante : si Dieu ne peut exister
pour lui-méme et en dehors de la conscience réfléchie de 'homme,
quel genre d’existence possédait-il, avant que ’humanité ait fait
son apparition sur la terre ? N’est-il pas équivoque d’appeler Dieu ce
qui n’est pas autre chose en somme que Punité fonctionnelle de notre
conscience ?

* *

Quoi qu’il en soit, les traits essentiels des divers courants de la
pensée frangaise au XXe siecle, étaient fixés ainsi que nous venons
de les esquisser, lorsque la guerre mondiale éclata. Celle-ci a eu des
conséquences telles que partout, en France comme ailleurs, le pro-
bléme religieux s’est posé avec une acuité nouvelle.



264 ' ARNOLD RETMOND

En effet la guerre mondiale a détruit les internationales qui ten-
daient a équilibrer la vie économique, sociale et spirituelle de ’huma-
nité, a savoir : Pinternationale économique, puisque les deux groupes
des belligérants avaient rompu toute relation industrielle et commer-
ciale, — DPinternationale socialiste, puisque les socialistes enrdlés
dans les armées de leurs patries respectives se trouvaient devoir lutter
entre eux, — linternationalisme chrétien, en ce sens qu’une lutte fra-
tricide était engagée entre peuples chrétiens dont les uns étaient
soutenus par des armées turques, les autres par des soldats musulmans.

Cette désagrégation des internationales fut d’autant plus surpre-
nante qu’au méme moment les moyens de transport se multipliaient
et, devenant plus rapides, facilitaient les échanges entre les nations.
Aprés la grande guerre on sait comment les peuples épuisés ont
cherché a se reconstituer et a retrouver leur équilibre, mais cela
dans des directions que le XIXe¢ si¢cle avait cru abandonnées pour
toujours.

Celui-ci avait pensé que, grace aux progres de la science et grice a
une instruction largement répandue, ’humanité éclairée par la raison
pourrait par ses seules forces progresser et parvenir au bonheur.

Or, peu aprés 1914, une chose est apparue évidente, c’est qu’en
fait ce sont les sentiments et des passions souvent aveugles qui diri-
gent les peuples. Il faut a ces derniers une mystique. Mais cette mys-
tique, a quel idéal la rattacher ?

C’est alors que sont apparues diverses mystiques dont le caractére
est troublant pour Pavenir de ’humanité.

Il y a tout d’abord la mystique prolétarienne, qui est basée sur la
lutte de classes et dont la Russie nous donne ’exemple, exemple
qu’elle cherche a imposer au monde entier. Il y a ensuite la mystique
de race, telle qu’on la voit s’affirmer en Allemagne. Il y a enfin la
mystique des nationalismes intransigeants, qui se rattachent au passé
et désirent étendre leur domination.

Toutes ces mystiques ne s’affirment que dans la haine de ce qui
n’est pas elles; elles contribuent a semer la défiance et la guerre,
rendant impossible le régne de la paix et du respect mutuel des na-
tions.

Seule la mystique des religions universalistes, du christianisme
en particulier, parait capable de fonder les relations humaines sur
leur vraie base, parce que seule elle possede un idéal qui, placé au-
dessus de ’humanité, est capable de la dominer.



PENSEE RELIGIEUSE ET PHILOSOPHIE FRANCAISE 265

La réaction de la philosophie francaise vis-a-vis des mystiques et
du probléme religieux qu’elles posent est du plus haut intérét. En
particulier la position de Bergson a cet égard est significative. Son
livre, Les deux sources de la morale et de la religion, écrit aprés la
guerre, marque sinon une évolution, du moins une précision trés
nette de sa pensée.

Dans ses ouvrages antérieurs a 1914, Dieu était confondu avec
Pélan vital et ne se distinguait pas de la nature. De plus, I’élan vital
ne poursuivait aucun but défini et marchait a Paveugle. L’étude sur
la morale et la religion nous révele au contraire un Dieu esprit et
amour, qui est distinct de la nature et qui soutient les mystiques
dans leur effort pour réaliser Pamour entre les hommes.

Dans le camp idéaliste, on n’abandonne pas les positions prises ;
mais les discussions qui, au cours de ces dernieres années, ont cu lieu
a la Société frangaise de philosophie montrent a quel point les penseurs
francais se rattachant a I'idéalisme sont préoccupés par les questions
religieuses de ’heure présente.

Séance sur «saint Jean de la Croix et le probléme de la valeur noé-
tique de Pexpérience mystique » (z mai 1925).

Séances commémoratives (26 février 1927 et 26 novembre 1932)
en ’honneur de Spinoza, avec discussion sur les religions positives et
constatation désabusée quant a I'impuissance ou se trouve la raison
de diriger les peuples.

Séances concernant «La querelle de I’athéisme » (24 mars 1928),
«Le probléme de Dicu et la philosophie» (4 janvier 1930) et « La notion
de philosophie chrétienne » (21 mars 1931).

Séance enfin sur « Quelques orientations de la pensée de K. Barth »
(23 décembre 1933) @),

Les problemes discutés au cours de ces diverses séances peuvent,
me semble-t-il, se ramener essentiellement a trois.

1. Dexpérience mystique est-elle explicable par des causes natu-
relles d’ordre physiologique, psychologique et sociologique ou bien
implique-t-elle réellement I’existence de Dieu ?

2. Ce Dieu est-il une force impersonnelle, immanente a la con-

science humaine ou au contraire est-il a la fois immanent et transcen-
dant, c’est-a-dire est-il I’étre absolu et achevé, PEsprit conscient par

(1) On trouvera I'exposé de ces diverses theéses et des discussions qui l'ont
suivi dans le Bulletin de la Sociéié frangaise de philosophie. Paris, A. Colin.



266 ARNOLD REYMOND

excellence, qui entre en communion étroite avec le croyant, tout en
restant distinct de lui ?

3. Ce Dieu, enfin, dirige-t-il 'univers et Phumanité vers des buts
connus de lui et voulus par lui, ou bien n’est-il qu’une force aveugle ?
En d’autres termes, y a-t-il ou non dans Punivers une finalité ontolo-
gique ?

Suivant la réponse donnée a ces questions, ’humanité en est réduite
a ne compter que sur elle et sur ses forces propres pour étre sauvée.
Or il semble bien que, livrée a elle-méme, elle soit incapable de trou-
ver son salut.

Ne serait-ce pas alors que les grandes religions universalistes sont
dans le vrai, quand elles affirment la nécessité de regarder au dela de
I’homme pour découvrir les vraies sources de la sagesse ?

Le christianisme, en particulier, proclame a la fois la justice et
Pamour de Dieu, pére de tous les hommes. Or, sans justice et sans
amour ’humanité ne peut étre heureuse, si méme elle était comblée
de tous les biens matériels que la science met a sa disposition. Clest
dans la justice et ’amour que les races, les patries, les nationalismes,
sans rien perdre de leurs droits légitimes, peuvent s’harmoniser et
se respecter mutuellement.

Un examen attentif des affirmations religieuses s’impose donc;
mais on ne saurait faire un tel examen, sans entrer en rapport
intime avec les documents (écrits bibliques, par exemple) et les ins-
titutions (Eglises, communautés, etc.) dans lesquels le fait religieux
s’affirme comme une réalité vivante et féconde; car, de méme que
sans la pratique des expériences il est impossible d’acquérir la vraie
connaissance des faits physiques et de leurs lois, de méme, et a plus
forte raison, pour quiconque veut étudier la vérité religieuse, est-il
indispensable d’avoir un commerce intime et familier avec ses
témoins passés et présents.

Arnold REYMOND.



	La pensée religieuse et la philosophie française contemporaine

