Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 99: Pour le IVe centenaire de la réformation a Genéve et dans le Pays
de Vaud

Artikel: La part de I'Eglise réformée dans la formation du Pays de Vaud

Autor: Olivier, Frank

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PART DE L’EGLISE REFORMEE
DANS LA FORMATION DU PAYS DE VAUD

A titre d’indication, je rappelle simplement les procés-verbaux de
la Visite des églises du diocése de Lausanne, 1416-1417. Qu’y voyons-
nous ? Désordre, incurie, abandon progressif. Il fallait, 13, un net-
toyage. Partout. Ordre et autorité, voila ce qui manquait.

La Réforme a voulu beaucoup plus que cela. Elle s’attaque non
seulement a la pratique, mais surtout a la doctrine, au centre.

Voici ses premiers titonnements dans notre pays. Déja avant la
Dispute de Berne (janvier 1528), un prédicant, Farel, est actif dans
les mandements de la plaine du Rhéne, gagnés par Berne a la suite
des guerres de Bourgogne. Ce premier essai commence en 1526, —
En 1529, I’exercice des deux cultes est réglé dans nos bailliages com-
muns (on sait ce qu’ils étaient) : Echallens-Orbe et Grandson ; con-
firmation et précisions en 1532 : i1l y a eun Cappel entre deux. Le prin-
cipe et la pratique du plus, soit du vote a la majorité pour I'une ou
Pautre confession, sont établis ; ils durent jusqu’en 1619, ou on y
renonce.

A la fin de cette méme année 1532, Pierre Viret va travailler a
Payerne, d’ou il passe bientét a Neuchitel, pour revenir a Payerne
ou il lutte pendant les deux derniers mois de 1533. Il avait débuté a
Orbe, a peine 4gé de vingt ans, en 1531.

Peu apres, la Réforme s’installe ; elle est rendue obligatoire, dans
tout le pays (surtout savoyard et d’évéque) devenu bernois en 1536.
Préparée par les Edits de Réformation d’octobre et décembre 1536,

NB. Conférence faite aux Amis de la pensée protestante, a Lausanne, le 5
février 1935. ‘



180 FRANK OLIVIER

elle est imposée dés le début de 1537, exception faite des bailliages
communs, qui ont leur statut spécial ; pour le gouvernement d’Aigle,
elle y est déja. Son introduction n’a pas entrainé de grands troubles
dans le pays — et comment s’en serait-il produit ?

Mais les deux ou trois faits suivants font réfléchir. Je viens de par-
ler de Viret a Payerne, de son second apostolat, fin 1533. Un soir,
un prétre P’assaille a coups d’épée, cherche a le tuer : Viret en devait
souffrir toute sa vie. En 1535, 3 Geneve, il manque de peu étre em-
poisonné : il en restera toujours malade. Et il y a de nombreux actes
semblables en Pays de Vaud et en Chablais. Certes, un Farel n’y
allait pas de main morte, pour ne parler que de lui, mais les réactions
ont été tout aussi brutales. Et, le plus souvent, en dehors de toute
légalité. Voici une de ces affaires qui mérite de retenir notre attention.

Quelque part en 1537 (donc, les édits de Réformation étant appli-
qués) mais on ne sait exactement quand, & Romanel sur Morges, «les
hommes du dit village, étant ensemble pour consulter des affaires de
leur commune, de fortune ils virent passer par devant eux un prédi-
cant venant de Geneve. Eux, le connaissant étre prédicant, prirent
propos de Paller devancer pour le mettre a mort, lequel propos fut
mis a exécution par deux qui pour tout le reste eurent charge faire le
dit homicide ». Ce ne sont plus des ecclésiastiques qui se défendent
par lassassinat, qu’ils ne sont d’ailleurs pas seuls a avoir pratiqué ;
ce sont des paysans qui font un coup. L’attentat ne vint aux oreilles
des Bernois que quelques mois plus tard ; ils chargent de procéder
le seigneur de Vullierens. C’était — notons-le — un Savoyard, Fran-
¢ois-Boniface de Montfort ; il avait participé au si¢ge de Gendve en
1534 (donc pour la Savoie, pour I’évéque ou contre la Réforme déja
entreprise) ; lors de la conquéte, il avait été frappé d’une lourde con-
tribution en Pays de Vaud, par les Bernois. Or, voici ce qu’il fit :
Tous les méles, de dix-huit ans au-dessus, arrétés ; tous, défaits par
justice... Pierrefleur est notre seule source ; nulle confirmation ailleurs,
car je n’y compte pas une trace a peine perceptible. Ruchat ne vou-
lait retenir que deux victimes, mais il dépend uniquement de Pierre-
fleur ; et, si celui-ci s’est souvent trompé, on ne peut nulle part le
prendre en flagrant délit de faux. Jusqu’a plus ample informé, j’ac-
cepte donc le récit de Pierrefleur. Notons que les deux coupables
s’étaient enfuis, ont échappé. Mais, dorénavant, plus un seul attentat
contre un ecclésiastique, dans notre pays. Aux confins, c’est autre
chose ; en 1655 encore, le Pays de Gex limitrophe ayant été pris par



L’EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 181

la France et ramené par tous les moyens au catholicisme, le pasteur
de Crassier est obligé de s’armer quand il va faire ses visites pastorales
et la Classe doit le faire escorter et protéger.

Ailleurs, dans un bailliage commun, celui d’Orbe-Echallens, les
tiraillements ne cessent pas. Le plus y disparait a partir de 1619;
aprés de nombreux essais et compromis, Berne et Fribourg concluent
en 1678 un concordat a Morat ; ils conviennent en 1702 d’un modus
vivendi plus satisfaisant, s’entendent enfin en 1725 — prés de deux
siecles apres les débuts de la Réforme a Orbe — par un concordat
qui, cette fois, met un terme aux querelles confessionnelles. Je rap-
pelle que la victoire de Villmergen (1712) avait assuré la position
des réformés en Suisse. Et que Paffaire du major Davel est de 1723.

D’autre part, lorsque Berne et Fribourg mettent la main, en 1554~
1555, sur la Vallée de la Sarine, ils se la partagent, pour échapper
aux frottements et aux querelles. La foi réformée s’établit lentement,
mais sans graves a-coups, dans la partie dorénavant bernoise, qui
permit a Berne de faire le pont entre le Simmenthal et ses mande-
ments de la plaine du Rhéne.

Enfin, la Réforme acheve de gagner le bailliage commun de Grand-
son, tout entier, en 1564. Il ne reste donc plus, partagée entre les deux
confessions, que la contrée d’Orbe-Echallens ; en fait, les alentours
d’Echallens. Et qui le sont restés.

Voila les principales étapes. La chose surprenante, c’est qu’en gros
trente années, ce qui fait une génération, aient suffi a cette ceuvre.

Or, celle-ci n’est pas que politique ; elle est tout autant ecclésias-
tique. Ecclésiastique et religieuse. Et je crois que cet aspect-ci est
aussi important que I'autre. Le pouvoir civil n’a pas eu, chez nous,
dans un pays conquis dont la conquéte n’a été assurée en droit qu’en
1564 par le traité de Lausanne, définitivement confirmée qu’en 1617,
et pour l’assurance de laquelle Berne a d&i abandonner une partie
importante de ce qu’elle avait pris et organisé — le pouvoir civil n’a
pas eu chez nous de plus dévoué et de plus efficace auxiliaire que PE glise
réformée. Je ne crois pas m’avancer trop en disant que l'unité de
notre Pays de Vaud a été accomplie autant par PEglise que par
Pautorité politique. Que son unité politique sest faite en fonction de
son déeveloppement religieux. Lequel est dfi essentiellement 4 PEglise.
Ce n’est pas une thése ; une vérité premiére, encore moins. Mais je
crois que cela ressort nettement des faits. Et c’est de la plus haute
importance.



182 FRANK OLIVIER

On sait que ’Eglise bernoise — et dans notre pays elle fut ber-
noise — est de type nettement zwinglien. Si les paroisses étaient, dans
ce systéme, les détentrices 1égitimes du pouvoir ecclésiastique, leur
ensemble remettait ses compétences au pouvoir civil, a la condition
que celui-ci fiit exercé par ce qu’on appelait le magistrat chrétien.
Eglise et Etat forment ainsi un tout vu sous deux aspects : ’aspect
religieux et Paspect politique ; les deux corps ont, en derniére ana-
lyse, méme mission : faire triompher la volonté de Dieu. Ce sont, au
fond, de simples raisons d’opportunité qui justifient la prédominance,
la prépondérance de Paspect politique. Le magistrat bernois ayant la
haute main dans PEtat I’a naturellement aussi prise dans ’Eglise ; il
requiert le conseil de celle-ci, quand ses lumitres personnelles ne lui
suffisent pas, mais il n’est point subordonné a PEglise. D’autre part,
ayant la forme volonté d’assurer le salut spirituel de ses sujets, ce
qui n’est point du tout une phrase, mais une réalité, on comprend
que Berne ait tenu 4 pouvoir compter sur son Eglise, mais on saisit
immédiatement aussi que celle-ci voyait dans sa fidele collaboration
sa fonction tout autant que son devoir.

Les Actes du Synode de Berne (janvier 1532), traitant du gouver-
nement spirituel (Eglise) et du gouvernement temporel (Magistrat),
reconnaissent la supériorité de principe de la premiére, mais posent
ensuite que le magistrat civil est véritable auxiliaire de Dieu; il a
Pobligation d’appliquer Evangile comme toute autre loi. Et de
conclure ainsi: le corps des ministres bernois demande trés humble-
ment aux Excellences, non seulement de confirmer les ordonnances
du synode, mais de commander @ leurs sujets de les observer. A quoi
les Excellences répondirent qu’elles mettraient bon ordre a ce que
les dits Actes fussent observés par tous : seigneurs, magistrats, sujets,
et par les ministres eux-mémes, surtout. Notez que ces Actes du synode
de 1532 devinrent et restérent un des trois livres symboliques de
PEglise bernoise. On peut dire — et je n’ai fait que résumer ici Vuil-
leumier — que de ce moment date la conception et la pratique de
IEglise bernoise et que, régie par le gouvernement civil, elle est pro-
prement une Eglise d’Etat, en droit et non seulement en fait. En
d’autres termes, elle est en quelque maniere un dicastere de I’Etat.

C’est cette Eglise qui a été la noétre, pendant deux siécles et demi.
Vingt ans apres Iétablissement de la Réforme chez nous, lorsqu’écla-
térent les conflits ecclésiastiques qui entrainérent la démission ou le
renvoi de presque tous les ministres de la classe de Lausanne, en



L’EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 183

1559, le parti calviniste qui s’était formé dans le Pays de Vaud dut
céder devant Pautorité de Berne: les principes ecclésiastiques. en
lutte étaient d’ailleurs irréconciliables, parce qu’incompatibles. Leur
origine premitre étant d’ordre théologique, qu’on excuse ici un
laic, un profane, de se risquer a le dire en passant: il n’y a eu, lors
de la Réforme, qu’un seul grand, trés grand théologien, mais il est
supréme : c’est cet homme au corps ascétique, au regard incisif, au
front magnifique, c’est Calvin. Luther, c’est un cceur inépuisable,
un prodigieux tempérament, un courage invincible; sans lui, pro-
bablement rien ne se serait fait de ce qui nous importe infiniment.
Mais ce n’est pas, je crois, un profond théologien. Et je ne parle
pas des épigones, d’un Théodore de Beze qui fut la lumitre de
notre Académie, ni des luthériens fanatiques ; et pour moi Melanch-
thon n’est qu’un remarquable professeur, utile certes, mais point
créateur. Zwingli, chez nous, n’est, me semble-t-il, pas tout a fait
a la hauteur de Luther ni surtout de Calvin. Nous relevons de
Zwingli, et je me demande sérieusement si cela ne valait pas mieux
pour nous, qui paraissons trop moyens — disons trop mesurés —
pour nous hausser a la grandeur de Calvin. Encore faudrait-il pou-
voir s’y maintenir... Se borner a esquisser les inévitables dangers
de toute théocratie — ou je n’oublie pas les Pythagoriciens ni Puto-
pie sincere de Platon sur la République — me menerait beaucoup
trop loin. Notre théologie a été plus modeste et parfois timide ; de 13,
je pense, la faiblesse plus tard de son apologétique. Mais je crois
qu’il a été heureux pour notre Eglise de rester ce que Berne voulut
qu’elle fiit; les gains y équilibrent les déficits. Notre vie spirituelle
a été peut-&tre moins haute, mais elle a été aussi plus unie.

Et, sauf la grave affaire du Consensus, dont Pincidence était d’ail-
leurs différente (1722, la crise), sauf quelques troubles qui se produi-
sirent a cette époque sur certains points, & Yverdon en particulier,
on constate que, si pouvoir civil et Eglise vaudoise ont marché la
main dans la main, ’Eglise avait la sienne fortement tenue par la puis-
sante main de Berne. Mais elle eut aussi pleine conscience de son
autorité et elle sut ’exercer : il me parait inutile de le montrer en
détail, tellement c’est chose aisée a constater,

Entendons-nous bien. Commengons par écarter un possible malen-
tendu. Ce n’est pas mon propos d’esquisser la structure de notre
ancienne Eglise, sa répartition en paroisses peu a peu augmentées,
dédoublées, mieux desservies, Pas davantage de décrire le culte et



184 FRANK OLIVIER

ses différentes formes, les jours nombreux ou il se célébrait, 'impor-
tance qu’y avait le préche et ce qu’il fut, 'administration des sacre-
ments, la liturgie, le renouvellement du chant d’Eglise, Pemploi du
catéchisme, etc., etc. Tout cela, vous le trouverez aisément dans les
quatre volumes de Vuilleumier, avec les principales lois et ordon-
nances : coutume, puis constitution légale de Eglise ; vous y verrez
la lutte tenace qu’elle a soutenue sur certains points contre une auto-
rité déterminée a faire valoir tous ses droits, méme jusqu’a ce sum-
mum 1us qui est summa iniuria. Ce n’est pas cela qu’il m’a convenu
de retenir ; je n’ai pas le dessein de résumer ce qui ne prend vie que
dans le détail. Ce qui nous importe ici, c’est de discerner §’il y a vrai-
ment eu, entre notre Eglise officielle et notre peuple, cet accord pro-
fond, cette harmonie qui permet de conclure que l'une a inspiré
Pautre, et que celui-ci a accepté et fait valoir ce que celle-1a lui offrait.

Jemploierai le terme d’Eglise tantot de son chef temporel, tantét
et le plus souvent de son corps ; j’ose compter sur vous pour les recon-
naitre tour a tour et n’y point sentir d’équivoque.

Il me suffira donc de rappeler bri¢vement que les cadres de cette
Eglise répartie d’abord en six arrondissements ecclésiastiques,
dénommés Classes, puis en quatre & partir de 1564-67, enfin en cinq
vers 1565, nous les connaissons fort bien. C’est méme ce que nous en
connaissons le mieux. Nous pouvons aisément, a ’aide des Actes,
soit des proces-verbaux des Classes et des Synodes, et en examinant
les réactions aux fréquentes Ordonnances du souverain, prendre con-
tact avec Pesprit des ecclésiastiques et non seulement participer &
leur activité officielle. La doctrine, elle est 13 dans de nombreux
ouvrages, sortis surtout de notre Académie, et Pon peut dire tout de
suite que, s’il y en eut d’honorables et méme de distingués, il n’y en
a pas eu un seul, apparemment, qui ait exercé une profonde ni sur-
tout une large influence. En un mot, les pasteurs et les professeurs —
et de ceux-ci le réle officiel dans I’Eglise fut de tout temps considé-
rable — nous sont suffisamment connus, dans leur formation, leur
activité et jusque dans leurs conflits ; leurs relations avec le souve-
rain, également.

Mais c’est le vrai corps de PEglise qu’on voudrait pouvoir toucher
et sentir vivre ; la grande Eglise dirigée, instruite, encouragée, con-
solée par ses chefs immédiats, les ministres. On voudrait voir en
plus profond et plus net détail ce que fut la vie religieuse de notre
peuple ; ce que penserent, sentirent, crurent et comment agirent ceux



L’EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 185

qui sont, pour nous protestants, la véritable Eglise ; en un mot,
savoir quelle fut la foi des fideles et si elle a trouvé dans ’Eglise de
quoi s’alimenter ! — non, cela est certain —, mais bien plutét de quoi
se fortifier ; si elle y a cherché non pas tant une régle de vie qu’aussi
et plut6t une source vivifiante, sans laquelle un peuple, si consentant
soit-1l, n’est qu’une masse anonyme et confuse d’administrés —
des noms dans des registres, méme fort mal tenus, de mariage, de
baptéme, etc., etc. Or, c’est cela que je voudrais essayer de montrer :
comment et & P’aide de quoi y parvenir ?

Prenons par exemple les consistoires. Ce furent, comme on sait,
des tribunaux de meeurs, nommés et surveillés par les baillis et dont
les pasteurs faisaient partie de droit. Il y en eut tét dans toutes les
paroisses (des 1558) et ils siégeaient fréquemment, réguliérement.
Mal vus et du peuple et des ministres, bien que fort admirés de saint
Frangois de Sales, ils ne furent I’objet de lois consistoriales qu’en
1746, apres plus de deux siécles d’ordonnances de toute sorte ! Leurs
registres ont malheureusement été fort négligemment conservés — et
qui ne voit tout ce que nous pourrions inférer des défaillances dont
connaissalent ces tribunaux, en déterminant a peu prés et comme en
retour, avec leur aide, ce qu’était la foi positive et non seulement la
conduite normale de ceux qui ont suivi droitement leur voie ?

Surtout, nous n’avons que peu ou point de Mémoires pour la classe
bourgeoise ; du peuple, pas une voix personnelle — exception faite de
dépositions, et de quelle valeur, dans des proces de sorcellerie — ce
qui d’ailleurs n’a rien de surprenant ; un seul volume de mémoires
écrits par un pasteur, fils de paysans, heureusement : Frangois Jordan,
de la premiere moitié du XVIIesiécle. — Ilserait bien intéressant et
utile de les publier, si on en obtenait ’autorisation. — Le Fournal de
Jérome d’Annone, piétiste et pasteur preés de Bale, au XVIIIe siecle.
Le fameux Mémoire anonyme sur les troubles du Consensus (1726) ;
mais c’est ’ceuvre d’un théologien impliqué dans Paffaire : on sait
d’ailleurs qui a fait ce travail remarquable (B. Barnaud). Quelques
mots de Davel, enfin, et, s’il fut soldat, il était fils de pasteur. Mais
que voila peu de chose ! Et n’oublions pas qu’il #’y a pas de presse
essayons de nous imaginer ce que cela signifie ! Les Revues sont rares,
tardives, affaire de savants surtout. Les Correspondances, trés rares
aussi, jusque dans le XVIIIe sitcle, une fois passée ’époque des pre-
miers réformateurs : affaire de gens cultivés... Ou donc se tourner ?
Je crois que ce qui nous permet le plus sfirement de mesurer la sin-



186 FRANK OLIVIER

cérité de foi du peuple, ce sont ses grandes réactions, ses protesta-
tions, ses prises de parti, a ’occasion de tel ou tel événement. Leur
spontanéité et leur unanimité ont quelque chose de magnifique, et
voir dans ces réactions des manifestations surtout politiques ou
intéressées serait se tromper gravement. Ce sont des actes de foi, et
c’est a leur force et a leur inlassable répétition que se reconnait le
mieux a quel point notre peuple était vraiment une Eglise croyante
et vivante. Je pense icl a ce qui s’est passé chez nous déja apres le
crime abominable et inoubliable que fut la Saint-Barthélemy, puis
lors des persécutions en France, d’ou s’ensuivit le Refuge ; a4 notre
sympathie pour les Vaudois du Piémont, etc., etc.

Mais je serais moins disposé a reconnaitre aux faits suivants une
valeur religieuse certaine. Voici de quoi il s’agit. Le Pays de Vaud a
été conquis en 1536 essentiellement sur la Savoie. Celle-ci, réduite a
rien pendant longtemps, recouvra en 1559 (Cateau-Cambrésis) ceux
de ses Etats sur lesquels la France avait mis en méme temps la main.
Et, naturellement, elle se mit a réclamer le reste, appuyée par les
cantons catholiques, et méme par quelque pression des cantons pro-
testants. Berne négocia avec une magnifique ténacité; la question
fut réglée par le traité de Lausanne, a la fin de 1564. Berne gardait le
Pays de Vaud, mais rétrocédait trois bailliages ; deux sur rive gauche
du lac, le troisitme : Gex, que Henri IV enleva un peu plus tard
a la Savoie, avec cette conséquence que Versoix nous sépara long-
temps de Genéve. La foi réformée devait y étre respectée; elle ne le fut
pas, comme on sait. Mais voici ce qui se passa, au cours des négocia-
tions qui durerent quelque quatre ans. En février 1560, les sujets du
Pays de Vaud furent appelés par Berne a confirmer leur serment de
fidélité ; ils le firent, et de plus fournirent de I’argent, en se décla-
rant préts a fournir de la troupe. Deux ans plus tard, en 1562, les
guerres de religion éclatant en France, de nombreux Vaudois par-
tent comme volontaires, pour soutenir les huguenots frangais, leurs
coreligionnaires. Or Berne avait officiellement déclaré sa neutralité...
Le premier fait me semble surtout signifier ceci: c’est que les Vau-
dois préféraient le régime d’ordre bernois au gichis dans lequel ils
avalent auparavant vécu. Cela entrainait, naturellement, une prise de
parti explicite pour la religion du souverain. L’autre fait ne concerne
qu’une minorité ; le capitaine du contingent lausannois était un ami
personnel de Viret qui, 2 ce moment méme, était précisément a
Lyon. On. peut se demander, justement, s’il n’y eut pas la une mani-



L’EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 187

festation de sympathie pour ce fils du Pays de Vaud, déchassé en
1559, et qui était en danger hors du pays.

Le troisiéme fait, que voici, est peut-étre un peu plus significatif.
Reprise d’hostilités entre Berne et Savoie, en 1589. Les troupes ré-
formées avaient réoccupé le Chablais et le Pays de Gex ; mais, dans
le sein des Conseils de Berne, une majorité tenait pour la paix ; un
des avoyers conclut méme avec la Savoie un traité (Nyon, 1589)
qui abandonnait tout criment Genéve, au mépris de I’alliance per-
pétuelle conclue peu auparavant entre Berne, Zurich et Geneve, pour
protéger celle-ci. La Suisse évangélique protesta, immédiatement et
vigoureusement. Les sujets bernois les premiers ! Sur quoi, en 1590,
le gouvernement bernois procéda a un plébiscite, non seulement dans
ses pays allemands, mais dans toutes les communes du Pays de
Vaud. Tous et toutes désapprouvérent le traité; celui-ci fut cassé,
Pavoyer (de Watteville), désavoué. Mais ce qui nous intéresse est
ceci:le Pays de Vaud déclara alors que ’abandon de Geneve (c’est
13, 2 mon avis, le point saillant) était préjudiciable a la gloire de Dieu
et a I’honneur de LL. EE. « Ni la perte de nos biens, ni celle de nos
vies ne nous pourra faire dire que trouvions expédient de faire
bréche a la religion et & la conscience.» Ce qui, notons-le, était
prendre le souverain par son coté le plus sensible. « Et persisterons a
défendre jusqu’a la derniére goutte de notre sang, avec ceux gui sont
membres d’un méme corps, la vraie connaissance de la religion et
vérité évangélique, a laquelle Diew nous a appelés par sa grice.» Je
ne tiens certes pas a montrer un scepticisme déplacé ; mais il saute
aux yeux que cette rédaction a dfi, a tout le moins, étre inspirée par
des ecclésiastiques. Je crois le peuple, & ce moment-la, incapable d’ex-
primer ainsi des sentiments si précis. Les avait-il vraiment, ces sen-
timents ? Et, sans vouloir s’engager dans des considérations sur les
plébiscites, méme récents, ni sur leur parfaite liberté, il sera permis
de trouver un peu trop confiants, je crains, les termes en lesquels
H. Vuilleumier porte son jugement sur ce vote populaire qui, dit-il,
«sanctionnait aprés coup, par un acte collectif de bonne et franche
volonté, la Réforme autrefois imposée et subie ».

Qu’on en juge comme on voudra ; en ce qui me concerne, je préfere
ne pas retenir comme probants deux au moins de ces trois faits. J’y
vois un acheminement 4 I'unité de foi; une preuve qu’elle fiit déja
consciemment et surtout parfaitement assurée au fond du cceur de
notre peuple, non. Mais je crois aussi que la Réforme, désirée de



188 FRANK OLIVIER

bonne heure chez nous par des hommes de bonne foi, n’a vraiment
rencontré que peu de résistance intime — ce qui n’était, notons-le,
qu’une garantie précaire de sa future stabilité. Henri Vuilleumier a
certainement raison quand il pose que notre peuple, avant la Réforme,
était encore mineur au point de vue spirituel ; que sa foi (il a écrit :
sa prétendue fol) consistait simplement a dire oui et amen a tout ce
que lui prescrivait ’Eglise ; qu’il efit été difficile a la grande majorité
des Vaudois de changer de conviction, pour la simple raison qu’ils
n’avaient jamais eu de conviction personnelle... Faut-il ajouter que
je ne les crois guere différents de beaucoup d’autres nations d’alors ?
Ce n’est certes pas pour railler que je rappelle les gens de Bonvillars
qui, en 1531, dans un bailliage mixte, « s’offraient a croire comme il
plairait a leurs seigneurs ». Notez qu’ils en avaient deux, de confes-
sion différente. Mais en fait, ce sont les gens d’Eglise presque seuls
qui, par-ci par-1a, ont esquissé quelque résistance ; ce sont eux seuls
qui Pont maintenue, sauf de rares défections, et cela est si naturel
que je n’y insiste pas, d’autant plus qu’au début ils ne croyaient ap-
paremment pas au succes durable de la Réforme : il en subsiste plus
d’un indice. Et encore est-ce surtout le clergé séculier ; il est appa-
rent que le clergé régulier était, chez nous, a bout de vie.

Quant a Phorreur qu’on avait de ’hérésie, dans le pays, et sur la-
quelle M. Charles Gilliard a trés justement attiré ’attention, je crois
voir qu’elle était alors de tout pays; qu’on connaissait fort bien le
danger de Phérésie et qu’on en redoutait le chitiment, avec ses ter-
ribles conséquences possibles. Mais je me permets de poser cette ques-
tion-ci : Croit-on que notre peuple fiit apte a saisir ce que renferme la
notion d’hérésie ? Il me semble me rappeler que saint Paul a écrit
aux Corinthiens : Oportet et haereses esse (je cite a dessein la Vulgate),
c’est-a-dire : Il est inévitable qu’il se produise aussi des dissentiments
parmi vous — car la Vulgate a sereinement supprimé inter vos, qui
faisait difficulté. Il en reconnait la profonde utilité morale : ’héré-
sie, levain puissant, qui doit manifester notre constance... On sait
la carriere sanglante qu’a fait ce mot, pris dans un autre sens et ab-
solument.

Mais je crois surtout que notre peuple, plus que ’horreur de ’hé-
résie, avait la terreur des hérétiques. Il y a 1a plus qu’une nuance.
Et cela m’encourage a risquer une seconde question : ne serait-il pas
possible qu’on entendit par hérétiques, souvent, ceux qui chez nous
leur ont été assimilés par le langage populaire, curieusement théolo-



L'EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 189

gique sans le savoir : je veux dire les sorciers ? Les sorciers, inspirés
et soutenus par le Diable ? Il me semble qu’il vaudrait la peine d’y
regarder de plus prés et, derriére 'incontestable fait, d’en chercher
les raisons. Cela ne démontre pas nécessairement une foi positive,
active.

Nous aussi, nous avons eu nos hérésies, au sens paulinien, et, si
Pon y peut compter telle divergence de doctrine, j’entends parla plu-
t6t des manifestations comme celle du mouvement piétiste, sur lequel
nous dirons plus tard quelques mots. Mais j’en reviens 4 mon propos :
nous parlions de ancien clergé. Or, voici quelqu’un qui tient de fort
prés aux deux clergés : Guillaume de Pierrefleur. Il a vu les luttes
livrées dans sa patrie, qui est celle de Viret, a Orbe, en bailliage mixte,
et de trés bonne heure ; il n’y est pas résolument entré ; il a eu le
chagrin d’assister au triomphe tardif du plus en faveur de la Réforme
en 1554, mais il est resté attaché a sa pratique traditionnelle. Je vou-
drais sincérement pouvoir dire plus et mieux, et parler de sa foi vi-
vante. Le fait qu’un historien éminent a pu supposer et soutenir qu’il
s’était rallié a la Réforme — ce qui d’ailleurs est tout au plus un para-
doxe — montre a lui seul le caractére formaliste, purement tradition-
nel de sa foi. Ses protestations sont d’une prudence, d’une discrétion
singuliéres, dans des Mémoires intimes et dont je suis pour ma part
plus qu’enclin a croire qu’ils n’étaient point destinés a la publicité.
On ne justifie pas ses médiocres réactions en leur opposant le fait
accompli et la surveillance des autorités. Et Pierrefleur est certaine-
ment un bon exemplaire de Vaudois moyen, riche — ce qui assure
quelque indépendance — et attaché a ses usages.

D’oti je conclus que, pour notre population, le danger n’était point
de s’attarder a d’inutiles regrets, mais bien plut6t de n’accepter la
Réforme que comme chose imposée ; de la prendre comme allant
désormais de soi et d’y conformer ses gestes habituels, mais sans se
pénétrer, sans s’imprégner de son esprit. De continuer a vivre, reli-
gieusement parlant, comme de par le passé, sous une étiquette dif-
férente, tout en tirant le meilleur parti d’un ordre strictement sur-
veillé, Gardons-nous d’ailleurs de parler d’hypocrisie. Ici, il est ma-
nifeste que la discipline de I’Eglise réformée a profondément changé
un peuple plutét insouciant et formaliste. Mais cela n’a pu se faire
que progressivement, en quelques générations...

Voici pourtant un premier témoignage non sollicité; je le tiens
pour probant. A Vevey, ancien pays savoyard, Frangois Montet com-



190 FRANK OLIVIER

mence en 1580 son Lizre de raison. Ce robuste bourgeois a été un vrai
paterfamilias, le chef d’une nombreuse famille, ou je comprends tous
ceux qu’il a employés ; il est élu du Conseil en 1585. « Dieu me fasse
la grice de bien m’en acquitter et servir selon les commandements
de Dieu », note-t-il alors. Puis, le voici élu recteur de I'Hopital de
Vevey, en 1587 : « Dieu nous fasse la grice de bien nous acquitter »
— et il s’en est courageusement acquitté, avec sa femme, en temps de
peste, y perdant plusieurs de ses enfants. En 1590 lui nait de nouveau
un fils (Francois Montet a été marié trois fois) ; son nom ? Chrétien.
« Dieu me fasse la grice de le pouvoir instruire a la crainte de Dieu. »
Méme remarque en 1592, en 1595 ; encore en 1597 (en marge : décédé
de peste), enfin en 1599. Plusieurs de ses enfants, il les a mis en pen-
sion chez des ministres, pour les bien instruire. L’ultime notice, la
voicl, au bas de la derniére page: « Le 8¢ de septembre 1601 — a
environ une heure aprés la minuit s’est fait, par ce pays, un horrible
tremblement de terre. Dieu veuille retirer ses verges de dessus nous.»
Tout cela, au milieu de comptes détaillés, méticuleux, pleins de ren-
seignements précieux sur les produits de la terre, leurs prix, leur
emploi. Dira-t-on que ces quelques prieres soient pures phrases ?
Cet homme-la, il est certain qu’en actes et en paroles il fut un protes-
tant convaincu et qui a fort bien su comprendre la discipline de son
Eglise. Mais on croira aisément que notre horizon n’était pas toujours
aussi restreint, que la connaissance de ce qui se passait ailleurs, que
les répercussions qui en parvinrent jusqu’a nous, n’ont pu qu’affermir
notre peuple dans ses convictions naissantes.

Premier signe vraiment marqué : les manifestations qui se produi-
sirent chez nous apreés la Saint-Barthélemy (24 aofit 1572). Elles
furent d’horreur, de crainte et surtout de pitié. Cest-a-dire, de sym-
pathie. Les fables absurdes et grossieres par quoi le gouvernement
royal chercha d’abord a ramener ce crime a rien, puis a le justifier,
ne trouvérent en notre pays réformé aucune créance; et non seule-
ment les cantons évangéliques ne souffrirent pas qu’on leur contestat
le droit d’asile, mais ils furent abondants en actes de sympathie. Les
autorités bernoises furent a Lausanne, a Yverdon, a Payerne, pres-
que prévenues par les ministres : il me plait de croire qu’ils avaient
derriére eux le sentiment populaire. Et c’est la seule raison que j’au-
rais d’avoir confiance dans le fond du plébiscite de 1590, qui est pos-
térieur, si j’ai fait des réserves sur sa rédaction. Nous savons tous que
la mémoire du peuple est singulierement tenace, comme son juge-



L'EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 191

ment est naturellement simplificateur : une foi différente, ennemie,
qui engendre, permet ou exalte de tels excés, ne peut étre salutaire...
Et ne négligeons pas le fait que nombre de gentilshommes et encore
plus de ministres francais vinrent alors se fixer et travailler dans notre
pays ; parmi ceux-ci, d’anciens démissionnaires de 1559 !« La vie
religieuse du peuple vaudois », dit H. Vuilleumier, «a pu se réchauffer
au contact de celle des réfugiés ; elle a été stimulée par ’exemple de
leur fidélité a I’Evangile. » Qui dira jamais jusqu’a quel point ?

Elle ne devait plus cesser de I’étre, tant que dura le régime bernois.
Notre pays n’a pas eu de martyrs pour cause de religion, mais quel-
ques gouttes de ce sang précieux ont rejailli jusqu’a nous et ont fécondé
notre sol.

Nous savons tous, j’espere, ce que fut dans la Suisse réformée et en
particulier dans notre pays le Refuge. En fait, il remonte bien plus
haut que la reprise par le catholicisme du Chablais, puis du pays de
Gex. Ceux qui ne connaissent pas encore les pages de Vuilleumier sur
ces deux événements ne pourront les lire sans émotion, ni refuser leur
approbation a son jugement d’historien. Cet accueil de coreligion-
naires persécutés était chez nous une vieille tradition ; ses débuts, si
on veut, les voici déja au commencement de la seconde moitié du
XVlIe siécle (des Anglais, a Lausanne; et croiriez-vous qu’il en subsiste
toujours quelque chose dans une de nos fondations ?). Si nous en
avons été enrichis, spirituellement surtout, nous avons aussi donné
de notre cceur sans compter, et c’est 13, j’estime, que la foi de notre
peuple s’est affermie, approfondie, est devenue part intégrante de
nous-mémes. Les réfugiés, Francais de France surtout, choisissant
avant tout notre pays et peu en slireté 3 Geneve trop proche de la
France et trés surveillée, n’ont pas attendu la Révocation de IEdit
de Nantes (1685) pour fuir une patrie ou ils ne pouvaient plus vivre ;
il en venait déja, environ vingt ans auparavant. Permettez-moi de
citer ici quelques mots de Vuilleumier : « La Suisse présente ce spec-
tacle unique, que les simples particuliers non moins que les autorités
locales et les gouvernements cantonaux avaient constamment non
seulement les ceeurs, mais les mains et les maisons ouverts, La cam-
pagne y rivalisait de charité et de z¢le avec la ville, jusque dans les
terres sujettes et non seulement dans le Pays romand ». — Des 1680,
le nombre des réfugiés augmente ; en novembre 1683 Berne est obli-
gée d’instituer sa Chambre des Réfugiés, qui a subsisté jusqu’en 1798.
Nous avons les comptes de ce qui s’est dépensé d’argent ; je laisse a



192 FRANK OLIVIER

de mieux renseignés que moi le soin délicat de ’évaluer en valeur
actuelle ; mais il est sr que les sommes furent énormes. Et je ne
me rappelle pas que sur ce point il y ait jamais eu une protestation
des contribuables. Mais voici qui touche notre Eglise de plus prés.
Nombre de pasteurs réfugiés furent employés dans notre pays;
tous furent astreints a souscrire au Consensus, et ils le firent générale-
ment : la foi commune importait plus que la formule.

Deés apres la Révocation (1685), les réfugiés affludrent; on vient
d’en publier des listes éloquentes. C’est ce qu’on appelle le Grand
Refuge, qui dura quelque quinze ans; et ils affluérent en bravant
tous les dangers, en sacrifiant tout ce qu’ils possédaient. D’autre part,
dans cet accueil fait a des malheureux qui avaient renoncé a tout :
patrie, famille, amis, avoir, 4 tout, dis-je, bors d leur foi, c’est la Suisse
réformée qui, proportionnellement, a donné plus que n’importe quel
autre pays d’Europe et qui a soutenu cet effort le plus longtemps.
Notre Pays de Vaud, notre peuple, notre Eglise, y a sa part magni-
fique. Je renonce a donner des faits, a citer des chiffres ; je n’en veux
garder que ce qui atteste notre foi. Et n’allons pas nous imaginer que
nous n’y courions aucun risque et que ces actes de sympathie n’en-
trainassent aucun péril. Il est permis d’ignorer bien des choses de
notre Eglise ; cet inlassable et si long effort ne devrait étre ignoré de
personne dans notre pays. Il n’a pas eu de petitesse, il n’a point
montré de défaillance. Loin de moi, certes, la pensée de dire que
d’autres ne P’auraient pas fait: je considére que nous avons eu le
privilége d’y étre appelés ; mais qui ne saisirait pourquoi nous sommes
devenus, de titdes ou d’insignifiants catholiques — y a-t-il eu, autre-
fois, tant de saints vaudois ? — des protestants convaincus, et c’est
la ce qui importe ! Si nous avons peut-étre eu besoin de la terrible
lecon d’autrui pour y parvenir, cette lecon, nous P’avons bien com-
prise et diiment pratiquée.

Faut-il rappeler un autre fait contemporain, significatif par son
relief limité et vigoureux ? Les Vaudois du Piémont, réfugiés, répar-
tis un peu partout dans la Suisse protestante et jusque dans les Gri-
sons, se rassemblent en aolt 1689 dans le Pays de Vaud, pres de
Prangins, campent a deux pas du bailli de Nyon — qui fait le mort —
passent en Chablais, le traversent, regagnent leurs vallées et en for-
cent Pentrée pour y vivre ou y mourir ; et non seulement personne,
chez nous, ne les signale aux autorités, mais des volontaires du Pays
de Vaud se joignent a eux et participent a cette épopée, a la Glorieuse



L’EGLISE REFORMEE ET L4 FORMATION DU PAYS DE VAUD 193

Rentrée ! Ces volontaires, aventuriers ou convaincus ? Convaincus,
se jetant dans une aventure sublime, ou il n’y avait rien a gagner.

Le dernier prolongement du Refuge est peut-&tre ce qu’il y a de
plus émouvant, parce que c’est ce qu’il y eut de plus discret, de plus
désintéressé comme de plus profondément utile. Vous comprenez
tous que je parle du Séminaire Francais de Lausanne, dont H. Vuil-
leumier a précisé Phistoire, autant qu’elle peut encore &tre faite.
Cest grace a ce Séminaire que ’Eglise huguenote francaise, ressus-
citée des morts, a pu de nouveau agir, se propager, affirmer sa foi
sous la forme qui lui convenait. Vous avez tous senti, je pense, que je
ne saurais m’abaisser, dans cette conférence qu’on m’a fait ’honneur
de me demander, a engager une polémique pour ou contre quoi ou
qui que ce soit. Mais je tiens a dire que je n’admettrai jamais pour
personne, et surtout pas pour un corps constitué, le privilege exclusif
de confesser sa foi en Jésus-Christ, ni la superbe d’en écarter qui que
ce soit. Or, c’est un des plus beaux titres d’honneur de notre peuple,
de son Eglise, et, au début, de plusicurs professeurs appartenant a
notre ancienne Académie, que d’avoir, durant quatre-vingt-six années,
accueilli, entretenu, enseigné, dirigé les jeunes hommes qui ne pou-
vaient en France se préparer au ministére et qui y retournaient
ensuite au péril de leur vie ; de Pavoir fait en y donnant leur cceur,
leur temps, leur savoir, leurs soins vigilants, et de ’avoir fait dans le
silence — silence nécessaire sans doute, mais secret merveilleusement
et unanimement gardé; et songez a la tentation qui nous guette
tous, de laisser percer quelque chose de ce que nous devons renfermer
en nous ! Certes, c’est un réfugié francais qui avait congu laudacieux
projet de fonder ce foyer d’action et qui a été le premier a en nourrir
la flamme (Antoine Court) ; et c’est un autre Frangais qui s’est le plus
dépensé pour recueillir les fonds nécessaires ; mais sans ’Eglise vau-
doise au sens le plus complet, cela n’aurait trés probablement pas
pu se faire, et c’est elle qui s’y est montrée le plus constamment
active. Quatre-vingt-six années... Lorsque le Séminaire s’est dissous
et fondu dans P’auditoire de théologie de ’Académie de Geneve, alors
frangaise, il n’avait vraiment plus de raison de subsister hors de son
pays.

Apres cela, on peut se borner a rappeler qu’au XVIIIe si¢cle Lau-
sanne fut longtemps le vraz centre du protestantisme frangais. Si je m’y
arréte un instant, c’est non pour répéter que noblesse oblige, mais
pour souligner d’un trait le réle singulier et quand méme bienfaisant

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. . . XX1v (N° 99, 1936). S &



104 FRANK OLIVIER

joué alors par deux savants de notre pays, et des plus distingués.
Monsieur de Bionnens a dépensé des trésors d’ingéniosité a prédire
que la fin des persécutions contre les protestants en France tombe-
rait sur Pannée 1745 ; Jean-Philippe Loys de Cheseaux a employé
son incontestable génie mathématique a perfectionner le systéme
de Crinsoz, arrivant a préciser que la date de cet heureux événement
serait ’équinoxe d’automne 1749. Ce qu’il y a de plus surprenant (en
apparence seulement; quand on y réfléchit, c’est trés humain),
c’est que Péchec complet de ces prédictions ne mit pas plus fin aux
espoirs des huguenots et des nétres qu’aux combinaisons de Crinsoz.
On pourrait presque se demander si ’espérance humaine, pour rester
vivante, n’a pas besoin surtout d’étre bercée de réves... Pour ma
part, je ne saurais en vouloir a ces deux savants, dont I'un au moins
était supérieurement doué, de s’étre si étrangement abusés. Peut-étre
certains bouleversements récents pourraient-ils nous enseigner, a
nous aussi, quelque modestie et plus de sagesse... On se rappelle que
Pédit royal reconnaissant Pexistence officielle des protestants en
France fut promulgué seulement en 1787. A la veille de la Révolu-
tion...

Mais n’y aurait-il donc pas d’ombres dans ce tableau ? Sans ombres,
peut-on parler de relief ? Il y en a; elles sont aussi révélatrices que
les lumieres. L’affaire dite du Consensus en est une des plus connues.
Cette longue et détaillée formule de foi était destinée a compléter et
a renforcer, au bénéfice de ’orthodoxie, ’admirable Confession Hel-
vétique de 1566, sur laquelle s’était faite en Suisse 'unité évangélique
et qui, je le rappelle, est restée en vigueur chez nous bien aprés la
chute du régime bernois. C’est dire sa valeur. Le Consensus fut ima-
giné a Bale et a Geneve, rédigé par un Zuricois, introduit en Pays
de Vaud a partir de 1675. Il parut a certains trop conciliant; nous y
voyons aujourd’hui «le nec plus ultra de P’étroitesse dogmatique et
le point culminant de Porthodoxie réforméen. Sa signature,imposée,
bien entendu, aux professeurs de notre Académie et aux ministres de
tout degré, indigeénes et étrangers. Or, trés tot, on se mit a joindre a
sa signature une restriction. Berne finit par s’en émouvoir, ordonna
la stricte observation ; le long conflit qui s’ensuivit chez nous, surtout
dans le sein de ’Académie, s’envenima gri¢vement et aboutit a la
crise de 1722, ou le Consensus fut imposé d’autorité souveraine en
Pays de Vaud. En bref : les hommes d’4ge mfr (il y en avait de re-
marquables) finirent par s’y résigner, pour ne pas bouleverser Eglise ;



L'EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 198

les jeunes résistérent plus longtemps mais, a4 quelques exceptions prés,
le signérent grice a certaines atténuations ; trés peu restérent irré-
ductibles : ils ont sauvé I'honneur... Qu’on permette de nouveau a
un laic de dire sa conviction : toute confession limitative renferme
son germe de dissensions et son inévitable condamnation. Mais, s’a-
gissant de porter un jugement d’historien sur ce conflit, qui émut
jusqu’aux grands souverains protestants, et d’apprécier son impar-
faite et décevante solution officielle, je crois que I’Eglise a sagement
fait de ne pas pousser sa résistance jusqu’a un éclat meurtrier et ir-
réconciliable. Le véritable vaincu, en cette affaire, il est clair que ce
fut le souverain. Un vaincu honteux. Le gouvernement bernois laissa
dorénavant dormir le Consensus et, s’il fut abrogé, il ne le fut que
tacitement, en 1758, alors que ses deux marraines Pavaient renié :
Bile, déja en 1686, Geneve vingt ans plus tard, en 1706 ! Berne n’eut
tout simplement plus le courage d’en parler, apres avoir eu le tort de
s’y obstiner. D’avoir surmonté cette grave et odieuse crise me parait,
d’autre part, mériter a ’Eglise officielle un certificat de bon sens et de
modération. Mon 4ge me permet peut-étre de penser que I’héroisme
est de mise ou s’impose ailleurs, lorsque sont en jeu des intéréts vi-
taux. Quant au peuple, il ne s’en était préoccupé ni ému dans son
ensemble. Il n’a, je crois, rien compris a cette querelle. La société
lausannoise, a laquelle appartenaient plusieurs professeurs, a jugé
qu’ils avaient manqué de courage et les a frondés : attitude proba-
blement plus politique qu’inspirée par une conviction véritable ;
quant a ces quelques paysans qui, dans un coin perdu de notre
pays, prirent sinon le Pirée, du moins le Consensus pour un homme,
ils montrent combien cette affaire les touchait peu.

Mais peut-étre est-il utile de rappeler que ’homme d’Etat bernois
qui, en Conseil, insista avec le plus d’intransigeance pour exiger la
soumission inconditionnelle du clergé vaudois fut ce fameux, ce trop
fameux Jérome d’Erlach, alors avoyer régnant, et dont la carriére
éclatante et abjecte a fait derniérement le sujet d’un livre d’ailleurs
remarquablement mal écrit, Si je mentionne cet homme, c’est que
Berne me parait avoir touché, a cette heure critique, au sommet
fatal de ce qu’on a si justement appelé son césaro-papisme. Le danger
du systéme qui place ’Eglise dans la dépendance absolue du sou-
verain politique est mis en vive lumiere par ce conflit : quand le sou-
verain déchoit de la grandeur morale qui seule justifiait sa primauté,
il fausse nécessairement ’action efficace de ’Eglise ou il ne sait plus



196 FRANK OLIVIER

voir que son instrument. Il ne la supprime pas, mais il affaiblit
singuliérement. Or il s’est trouvé, juste a ce moment-la, quelqu’un
pour le lui dire ou le lui faire sentir, quelqu’un qui est un authentique
Vaudois, fils de pasteur, intrépide soldat, chrétien convaincu ; et, si
j’al dit plus haut que notre peuple n’a pas eu de martyr pour cause
de religion, il a eu son martyr et c’est le Major Davel. Or qui dit
martyr, dit proprement témoin, témoin d’une foi invincible.

Que Davel ait voulu P’affranchissement politique de son peuple, et
non surtout sa liberté religicuse, me parait 'évidence méme ; mais ce
qui dans son réquisitoire vise I'état ecclésiastique et religieux de son
pays est a retenir, L’absurde et sauvage domination - ce sont ses
propres termes — de LL. EE. sur la liberté de conscience (sa faiblesse,
C’est précisément qu’elle est absurde) ; leur désintéressement de ce qui
touche a P’entretien des pasteurs et des temples (pensez ici, je vous
prie, a la visite des églises du diocése de Lausanne en 1416-17, que
j’al rappelée d’entrée) ; la mauvaise administration du temporel des
Eglises ; enfin, les traitements injustes et méprisants auxquels sont
exposés les ecclésiastiques — voila les reproches que Davel jette a
la face de son souverain dans son Manifeste. Et tout le monde sous-
crira au jugement parfaitement mesuré de H. Vuilleumier : Davel ne
faisait que nommer de leur vrai nom des abus et des vices dont ceux
qui en souffraient n’osaient les articuler que tout bas; il a tout au
plus cédé a la tentation de trop généraliser. Mais il n’a pas hésité a
dire aussi leur fait au peuple, sur le médiocre accomplissement de
ses devoirs religieux ; aux ecclésiastiques, sur leurs déficits ; aux étu-
diants en théologie, sur leur conduite déréglée, dans la Harangue der-
ni¢re qu’il prononga du haut de Péchafaud, et a laquelle il s’était
préparé dans le recueillement et par la priere. Cet humble et trés
convaincu chrétien, ce soldat sans peur et sans reproche, cet homme
probe est excellemment de chez nous, méme si nous I’avons oublié
trop longtemps et n’avons commencé a le comprendre que beaucoup
plus tard. On s’abuse, je crois, en parlant a son propos de mysticisme
(car voyant ou mystique, ce sont deux); mais plus d’un trait en lui me
rappelle certains aspects du prophétisme de I’Ancien Testament, et on
ne m’en voudra pas si, en toute simplicité, je déclare que je n’avais pas
eu besoin de Vuilleumier pour me le faire voir, celui-ci étant d’ail-
leurs le premier a relever que le livre de chevet de Davel, c’étaient
les Psaumes. Si je croyais a la vertu des noms, je pourrais rappeler
que Davel s’appelait Fean-Daniel-Abrabam... Il n’a pas hésité, comme



L'EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 197

un prophéte ancien, sans en craindre les conséquences ni peser exac-
tement ses chances de succes, ce qui est proprement du héros et du
prophete, a reprocher a ’Eglise (comme a Etat) ses faiblesses et ses
vices ; mais il est un des plus authentiques fils de cette Eglise ; né
d’elle, c’est lui qui ’a pour lors le plus vigoureusement défendue
aussi; et 'avoyer Christophe Steiger, qui rédigea le savoureux, sin-
cére et impartial rapport sur le manifeste de Davel, I’aimplicitement
reconnu : il y fallait plus que de Pintelligence.

Mystique, Davel ne le fut pas; piétiste, encore moins. Qu’est-ce
qui caractérise le Piétisme qui, volontiers sectaire, a pourtant sa
place dans T’histoire de notre Eglise ? Et auquel H. Vuilleumier a
consacré une grande partie de son troisiéme volume, 'une des plus
fouillées. Le mouvement piétiste est général, dans les pays réformés,
dés la fin du XVIIe siecle ; c’est, en gros, une réaction contre I’ou-
trance, la sécheresse et la pauvreté de Porthodoxie officielle. Cepen-
dant le piétisme glisse inévitablement a la dissidence doctrinale (sur-
tout chez de braves gens incapables de comprendre une doctrine) ou
ecclésiastique ; il se nourrit dans des conventicules, il critique apre-
ment le clergé, dénonce comme inutiles les études de théologie ; il
verse aisément dans la sentimentalité et méme dans I’illuminisme, use
volontiers d’un langage trés spécial, prend un singulier plaisir a la
controverse. Et, si je vois bien, il n’est pas exempt parfois d’orgueil.
Ah ! qu’elle est difficile a pratiquer cette caritas, cet amour qu’exaltait
Papétre ! Cela, ce sont les mauvais c6tés, parfois les exces du pié-
tisme ; ce qu’il a de bon, c’est qu’il a soif d’une piété véritable, ac-
tive, ne la trouvant plus dans la rigueur formaliste, étroite et absolu-
tiste de Porthodoxie ; c’est qu’il est pitoyable aux persécutés et ac-
cueille les humbles ; c’est qu’il donne 4 ses adhérents une nourriture
spirituelle que PEglise constituée ne leur offrait plus; c’est enfin
qu’il force celle-ci & s’examiner, a se juger, a se réformer. Il lui est
méme arrivé de pénétrer dans la place, mais en fait le piétisme est
resté dans notre pays, ou il a été spontané, un fait local, étroitement
circonscrit ; il n’a gagné ou touché que fort peu de ministres. Berne
a poursuivi ses adhérents dprement, les a durement chatiés, surtout
chez elle ; mais les répressions étaient alors, dans tous les domaines,
d’une rigueur massive que nous avons parfaitement oubliée depuis...

De tout cela, pas trace chez Davel, bien qu’il efit vu le mouvement
piétiste a son apogée chez nous. Je ne fais de tort a personne, j’espere,
en estimant que celui-ci ne compta dans ses rangs qu’infiniment peu



198 FRANK OLIVIER

d’hommes supérieurs, s’il rallia pas mal de trés braves gens et quel-
ques exaltés, dont ’Eglise n’aurait d’ailleurs su que faire. Son plus
remarquable représentant chez nous fut un Bernois, Samuel Lutz, le
premier pasteur de la paroisse allemande d’Yverdon ; mais s’il en
est le plus richement doué, il est aussi I'un des plus modérés, et il
n’a jamais songé a sortir de I’Eglise, ou il acheva sa noble carri¢re de
chrétien. Comme tant d’autres mouvements religieux ou s’installe
Pexaltation, le piétisme alla s’atténuant, pour se perdre quand il ne
fut plus combattu, dés 1730 environ. Il n’est qu’un des afleurements
de cette veine souterraine qui se révéle par places dans notre sol reli-
gieux et qui montre peut-étre plus de gangue qu’elle ne renferme de
métal précieux — mais n’arrive-t-il pas aussi a ’or pur de ’Eglise de
se changer en un plomb vil ?... Elle fut plus gravement atteinte par
le rationalisme général, une fois épuisée la bréve protestation pié-
tiste ; ce rationalisme qui fut en partie une réaction contre 'excessive
orthodoxie gouvernementale, je crois ; mais n’oublions pas que c’est
dans ce méme temps que nous avons accueilli et entretenu chez nous
le Séminaire frangais de Lausanne !

Non: la plus sérieuse, la seule lamentable insuffisance de notre
Eglise, et ici, je prends le mot au sens restreint, c’est la sorcellerie qui
P’a mise en évidence; et ce n’est pas une excuse, de rappeler que
PEglise catholique a été incapable d’en venir a bout, en dépit et
peut-étre méme a cause de tous ses efforts. La sorcellerie a sévi chez
nous comme ailleurs ; d’aucuns croient qu’elle y fut moins répandue
qu’en pays voisins catholiques : je n’en suis pas convaincu. On I’y a
combattue par des moyens analogues, encore que moins puissants ;
elle a eu chez nous de terribles et lamentables paroxysmes et, en
toute sincérité, je me demande si ’Eglise, partout, n’a pas contribué
sans le vouloir a ’entretenir, aprés en avoir facilité ’éclosion. Mais
cela nous meénerait trop loin. Qu’il suffise de dire ceci : dés qu’on s’est
avisé de ne la plus réprimer avec une implacable et dogmatique ri-
gueur, dés qu’on a entrepris de mieux instruire le peuple et d’amé-
liorer ses conditions de vie matérielle, de le mieux loger, vétir, nourrir,
ce sinistre et complexe phénomene, ou Iinsuffisance physiologique
joue, je crois, un role presque aussi grand que cette terrible insuffi-
sance qu’est Iignorance, s’est d’abord assoupi, puis atténué ; son ca-
ractere de psychose collective — est-ce que je vois bien ? — s’est
peu a peu effacé. Ce n’est certes pas dire qu’il ne pourrait se réveil-
ler, mais ce dont je suis sfir, c’est que ce phénomeéne ne reléve pas



L'EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 199

directement du ministere de PEglise. Un des essais tentés chez nous
pour prévenir — et c’est cela qui importe — la sorcellerie mérite
pourtant d’étre signalé: c’est le catéchisme intitulé « Instruction
familiére, touchant les moyens de résister aux tentations du Diable »
(1666). 1666 ? C’est dix années aprés I’attaque foudroyante des pre-
mieres Provinciales, deux années aprés la naissance détestée de Tar-
tufe, une année avant Péclat d’Andromaque : je ne rappelle pas ces
dates pour faire de la peine aux Bernois. Simple traduction d’un
catéchisme élaboré a Berne sur ordre du Sénat, contre P’avis des
ecclésiastiques, ce curieux et rarissime ouvrage fut imposé aux cing
Classes du Pays de Vaud, juste un an aprés la plus grave explo-
sion de cette maladie; il ne semble pas avoir été employé avec
zele... L’Ordonnance souveraine du 3 janvier 1676, de dix ans pos-
térieure, qui est chez nous la premiére loi sur les écoles et qui, en-
fin, créa linstruction primaire, a été la plus efficace des mesures
préventives.

Instruction, catéchisme... J’ai dit tout-a-Iheure que notre Eglise a
pris la pleine conscience de son autorité et qu’elle sut 'exercer. Elle
a été pénétrée de sa responsabilité. Des le début. Elle en a tiré la con-
séquence. Elle a agi surtout par le catéchisme. Un simple coup-
d’ceil jeté dans Pindex de Histoire de UEglise réformée du Pays de
¥V aud montrera importance qu’on y attachait, le sérieux qu’'on y a
mis, les perfectionnements qu’on a constamment cherchés. Il vaut
pour tous les 4ges, il a sa place dans les plus importantes manifesta-
tions de la vie civile et religieuse. Sa premiére ébauche : le W and-
katechismus dont Farel s’est déja servi a Aigle en 1528 ; Jean Le
Comte de la Croix avait composé le sien pour évangéliser dans le
bailliage mixte de Grandson, aprés 1532. Sa réalisation maitresse :
le Catéchisme palatin ou de Heidelberg (1563) — avec la seconde
Confession helvétique, ce fut la norme de la doctrine officielle. Sa
forme derniére : I’ 4brégé de Phistoire sainte et du catéchisme, par Jean-
Frédéric Ostervald (1734 et 1750). Personnellement, je suis de plus
en plus convaincu de 'importance — non, de la nécessité d’avoir un
catéchisme, de Papprendre, de sen imprégner. Comme de tant d’autres
choses, on ne le comprend vraiment que plus tard, mais encore fau-
drait-il avoir appris la grammaire élémentaire de sa foi. C’est ce que
nous faisons pour tout ce que nous apprenons, enfants ; et les adver-
saires ou les ennemis de la société, de I’Eglise, ne ’ignorent pas : qui
me taxera d’erreur ou me convaincra d’exagération ! Qu’avons-



200 FRANK OLIVIER

nous, a ce jour ? Mais laissez-moi plutét vous présenter deux profeé-
sions presque contemporaines.

Voici la premitre; elle est bien proche de Pascal, sur certains
points. — « Je sens qu’il y a un Dieu, et je ne sens pas qu’il n’y en
ait point : cela me suffit, tout le raisonnement du monde m’est inu-
tile ; je conclus que Dieu existe. Cette conclusion est dans ma nature ;
Jen ai regu les principes trop aisément dans mon enfance, et je les ai
conservés depuis trop naturellement dans un 4ge plus avancé, pour les
soupgonner de fausseté. — Mais il y a des esprits qui se défont de ces
principes ? — C’est une grande question §’il s’en trouve de tels, et,
quand il serait ainsi, cela prouve seulement qu’il y a des monstres. »

Cela a paru, sauf erreur, en 1688, il y a tantdt deux cent cinquante
ans, et si ce n’est point un misanthrope, c’est du moins un désabusé
qui P’a écrit, c’est La Bruyere (Des esprits forts.)

Dix ans plus tard, en 1698, paraissait 4 Lausanne un modeste in-
quarto de 780 pages. Sa dédicace débute ainsi: « Comme Vos Excel-
lences, dont la piété reluit d’une fagon singulitre entre leurs autres
vertus, font paraitre un si grand zéle pour Pinstruction de leurs peuples
dans la religion, et que cette instruction se fait beaucoup micux par la
voie des Catéchismes, que par celle des sermons ou des préches —
J’ai cru que je ne déplairais pas a Vos Excellences si je mettais au
jour un owuvrage de cette nature, comme celui que je donne mainte-
nant au public, sous le titre de Catéchése Universelle », etc., etc. L’au-
teur appartenait i ’Académie de Lausanne, ot Pavaient fait entrer
LL. EE. apres son retour de Berlin ; il espére, si Dieu lui fait la grace
de lui rendre sa santé et ses forces, faire mieux encore dans des
ouvrages plus relevés que celui-ci ¢t qui iront pourtant au méme but. Ce
professeur était David Fornerod ; il méditait alors une 7héologic Uni-
verselle, que plusieurs souhaitaient, dit-il, de lui; une Théologie
Universelle déchargée de tout le fatras des Théologies de ’Ecole et
accommodée a la portée de tout le monde... Sa mort, survenue la méme
année, ne lui permit pas d’accomplir son projet. Fornerod avait étudié
a Saumur, pris son grade de docteur a Sedan, avait été bibliothécaire
de PElecteur de Brandebourg et premier pasteur de PEglise fran-
caise de Berlin, d’ot il avait été rappelé 4 Lausanne pour y enseigner
la théologie au titre de professeur extraordinaire, Ce n’est pas le pre-
mier venu, comme on voit. Son ouvrage est en fait un commentaire
du catéchisme palatin, son cours académique, a peu de chose pres,
je pense; J.-R. Rudolf en avait donné un en latin a Berne, année



L’EGLISE REFORMEE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 201

d’avant. Mais, pour David Fornerod, il n’y a gueére de différence
entre catéchese et catéchisme. Et le titre courant de son in-quarto
est: Abrégé de la Catéchese universelle ! Voici son début : « Que si-
gnifie le mot de Catéchese ou catéchisme 2 — C’est un mot grec qui
signifie une instruction faite de vive voix. Qu’est-ce que l¢ caté-
chisme ? poursuit-il. — C’est un abrégé des articles ou des principaux
points de la Religion. » Et il y en a 780 pages, a vrai dire sans ces cita-
tions d’auteurs anciens et modernes qui chargent d’ordinaire les
marges, comme le marque Pexcellent homme... Il en avait corrigé les
épreuves du fond de son lit de malade, qui fut son lit de mort; sa
Théologie Universelle n’a jamais été achevée,

Mais, retenant ces deux témoins qui sont chacun d’un autre coté
de la barre, n’oublions pas que la Révocation de PEdit de Nantes est
du 18 octobre 1685 ; qu’elle a précédé de trois ans Papparition des
Caractéres ; de treize ans la publication de ce démesuré Catéchisme.
Entre la démesure et la carence, n’y a-t-il pas quelque part un point
optimum ?...

Vous vous rappelez sans doute, Mesdames et Messieurs, cette pro-
fonde parole de Geethe, qui ne fut point d’Eglise ; je n’en ai vraiment
compris le sens que lorsque ma téte a blanchi. « Ce qu’on a regu en
héritage de ses peres, il faut le gagner, si on le veut posséder. » N’a-
vons-nous pas, nous aussi, a faire valoir des titres de possession ?

Croyez-vous peut-&tre que notre liberté de pensée soit assurée ?
Vous imaginez-vous par hasard que I'indépendance de notre foi soit
inviolable ?

Commengons par maintenir ces titres : le devoir s’en impose, plus
que jamais,

Frank OLIVIER



	La part de l'Église réformée dans la formation du Pays de Vaud

