
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 99: Pour le IVe centenaire de la réformation à Genève et dans le Pays
de Vaud

Artikel: La part de l'Église réformée dans la formation du Pays de Vaud

Autor: Olivier, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PART DE L'EGLISE REFORMEE

DANS LA FORMATION DU PAYS DE VAUD

A titre d'indication, je rappelle simplement les procès-verbaux de

la Visite des églises du diocèse de Lausanne, 1416-1417. Qu'y voyons-
nous Désordre, incurie, abandon progressif. Il fallait, là, un
nettoyage. Partout. Ordre et autorité, voilà ce qui manquait.

La Réforme a voulu beaucoup plus que cela. Elle s'attaque non
seulement à la pratique, mais surtout à la doctrine, au centre.

Voici ses premiers tâtonnements dans notre pays. Déjà avant la

Dispute de Berne (janvier 1528), un predicant, Farel, est actif dans

les mandements de la plaine du Rhône, gagnés par Berne à la suite
des guerres de Bourgogne. Ce premier essai commence en 1526. —
En 1529, l'exercice des deux cultes est réglé dans nos bailliages
communs (on sait ce qu'ils étaient) : Echallens-Orbe et Grandson ;
confirmation et précisions en 1532 : il y a eu Cappel entre deux. Le principe

et la pratique du plus, soit du vote à la majorité pour l'une ou
l'autre confession, sont établis ; ils durent jusqu'en 1619, où on y
renonce.

A la fin de cette même année 1532, Pierre Viret va travailler à

Payerne, d'où il passe bientôt à Neuchâtel, pour revenir à Payerne
où il lutte pendant les deux derniers mois de 1533. Il avait débuté à

Orbe, à peine âgé de vingt ans, en 1531.
Peu après, la Réforme s'installe ; elle est rendue obligatoire, dans

tout le pays (surtout savoyard et d'évêque) devenu bernois en 1536.

Préparée par les Edits de Réformation d'octobre et décembre 1536,

NB. Conférence faite aux Amis de la pensée protestante, à Lausanne, le 5

février 1935.



i8o FRANK OLIVIER

elle est imposée dès le début de 1537, exception faite des bailliages

communs, qui ont leur statut spécial ; pour le gouvernement d'Aigle,
elle y est déjà. Son introduction n'a pas entraîné de grands troubles
dans le pays — et comment s'en serait-il produit

Mais les deux ou trois faits suivants font réfléchir. Je viens de parler

de Viret à Payerne, de son second apostolat, fin 1533. Un soir,

un prêtre l'assaille à coups d'épée, cherche à le tuer : Viret en devait
souffrir toute sa vie. En 1535, à Genève, il manque de peu être

empoisonné : il en restera toujours malade. Et il y a de nombreux actes
semblables en Pays de Vaud et en Chablais. Certes, un Farel n'y
allait pas de main morte, pour ne parler que de lui, mais les réactions

ont été tout aussi brutales. Et, le plus souvent, en dehors de toute
légalité. Voici une de ces affaires qui mérite de retenir notre attention.

Quelque part en 1537 (donc, les édits de Réformation étant appliqués)

mais on ne sait exactement quand, à Romanel sur Morges, «les

hommes du dit village, étant ensemble pour consulter des affaires de

leur commune, de fortune ils virent passer par devant eux un predicant

venant de Genève. Eux, le connaissant être predicant, prirent
propos de l'aller devancer pour le mettre à mort, lequel propos fut
mis à exécution par deux qui pour tout le reste eurent charge faire le

dit homicide ». Ce ne sont plus des ecclésiastiques qui se défendent

par l'assassinat, qu'ils ne sont d'ailleurs pas seuls à avoir pratiqué ;

ce sont des paysans qui font un coup. L'attentat ne vint aux oreilles
des Bernois que quelques mois plus tard ; ils chargent de procéder
le seigneur de Vullierens. C'était — notons-le — un Savoyard, Fran-
çois-Boniface de Montfort ; il avait participé au siège de Genève en

1534 (donc pour la Savoie, pour l'évêque ou contre la Réforme déjà

entreprise) ; lors de la conquête, il avait été frappé d'une lourde
contribution en Pays de Vaud, par les Bernois. Or, voici ce qu'il fit :

Tous les mâles, de dix-huit ans au-dessus, arrêtés ; tous, défaits par
justice... Pierrefleur est notre seule source ; nulle confirmation ailleurs,
car je n'y compte pas une trace à peine perceptible. Ruchat ne voulait

retenir que deux victimes, mais il dépend uniquement de Pierrefleur

; et, si celui-ci s'est souvent trompé, on ne peut nulle part le

prendre en flagrant délit de faux. Jusqu'à plus ample informé,
j'accepte donc le récit de Pierrefleur. Notons que les deux coupables
s'étaient enfuis, ont échappé. Mais, dorénavant, plus un seul attentat

contre un ecclésiastique, dans notre pays. Aux confins, c'est autre
chose ; en 1655 encore, le Pays de Gex limitrophe ayant été pris par



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 181

la France et ramené par tous les moyens au catholicisme, le pasteur
de Crassier est obligé de s'armer quand il va faire ses visites pastorales
et la Classe doit le faire escorter et protéger.

Ailleurs, dans un bailliage commun, celui d'Orbe-Echallens, les

tiraillements ne cessent pas. Le plus y disparaît à partir de 1619 ;

après de nombreux essais et compromis, Berne et Fribourg concluent

en 1678 un concordat à Morat ; ils conviennent en 1702 d'un modus

vivendi plus satisfaisant, s'entendent enfin en 1725 — près de deux
siècles après les débuts de la Réforme à Orbe — par un concordat

qui, cette fois, met un terme aux querelles confessionnelles. Je
rappelle que la victoire de Villmergen (1712) avait assuré la position
des réformés en Suisse. Et que l'affaire du major Davel est de 1723.

D'autre part, lorsque Berne et Fribourg mettent la main, en 1554-

1555, sur la Vallée de la Sarine, ils se la partagent, pour échapper

aux frottements et aux querelles. La foi réformée s'établit lentement,
mais sans graves à-coups, dans la partie dorénavant bernoise, qui
permit à Berne de faire le pont entre le Simmenthal et ses mandements

de la plaine du Rhône.

Enfin, la Réforme achève de gagner le bailliage commun de Grand-

son, tout entier, en 1564. Il ne reste donc plus, partagée entre les deux

confessions, que la contrée d'Orbe-Echallens ; en fait, les alentours
d'Echallens. Et qui le sont restés.

Voilà les principales étapes. La chose surprenante, c'est qu'en gros
trente années, ce qui fait une génération, aient suffi à cette œuvre.

Or, celle-ci n'est pas que politique ; elle est tout autant ecclésiastique.

Ecclésiastique et religieuse. Et je crois que cet aspect-ci est
aussi important que l'autre. Le pouvoir civil n'a pas eu, chez nous,
dans un pays conquis dont la conquête n'a été assurée en droit qu'en
1564 par le traité de Lausanne, définitivement confirmée qu'en 1617,

et pour l'assurance de laquelle Berne a dû abandonner une partie
importante de ce qu'elle avait pris et organisé — le pouvoir civil n'a

pas eu chez nous de plus dévoué et de plus efficace auxiliaire que l'Eglise
réformée. Je ne crois pas m'avancer trop en disant que l'unité de

notre Pays de Vaud a été accomplie autant par l'Eglise que par
l'autorité politique. Que son unité politique s'est faite en fonction de

son développement religieux. Lequel est dû essentiellement à l'Eglise.
Ce n'est pas une thèse ; une vérité première, encore moins. Mais je
crois que cela ressort nettement des faits. Et c'est de la plus haute

importance.



182 FRANK OLIVIER

On sait que l'Eglise bernoise — et dans notre pays elle fut
bernoise — est de type nettement zwinglien. Si les paroisses étaient, dans

ce système, les détentrices légitimes du pouvoir ecclésiastique, leur
ensemble remettait ses compétences au pouvoir civil, à la condition

que celui-ci fût exercé par ce qu'on appelait le magistrat chrétien.

Eglise et Etat forment ainsi un tout vu sous deux aspects : l'aspect
religieux et l'aspect politique ; les deux corps ont, en dernière
analyse, même mission : faire triompher la volonté de Dieu. Ce sont, au

fond, de simples raisons d'opportunité qui justifient la prédominance,
la prépondérance de l'aspect politique. Le magistrat bernois ayant la
haute main dans l'Etat l'a naturellement aussi prise dans l'Eglise ; il
requiert le conseil de celle-ci, quand ses lumières personnelles ne lui
suffisent pas, mais il n'est point subordonné à l'Eglise. D'autre part,
ayant la forme volonté d'assurer le salut spirituel de ses sujets, ce

qui n'est point du tout une phrase, mais une réalité, on comprend

que Berne ait tenu à pouvoir compter sur son Eglise, mais on saisit
immédiatement aussi que celle-ci voyait dans sa fidèle collaboration
sa fonction tout autant que son devoir.

Les Actes du Synode de Berne (janvier 1532), traitant du gouvernement

spirituel (Eglise) et du gouvernement temporel (Magistrat),
reconnaissent la supériorité de principe de la première, mais posent
ensuite que le magistrat civil est véritable auxiliaire de Dieu ; il a

l'obligation d'appliquer l'Evangile comme toute autre loi. Et de

conclure ainsi : le corps des ministres bernois demande très humblement

aux Excellences, non seulement de confirmer les ordonnances

du synode, mais de commander à leurs sujets de les observer. A quoi
les Excellences répondirent qu'elles mettraient bon ordre à ce que
les dits Actes fussent observés par tous : seigneurs, magistrats, sujets,
et par les ministres eux-mêmes, surtout. Notez que ces Actes du synode
de 1532 devinrent et restèrent un des trois livres symboliques de

l'Eglise bernoise. On peut dire — et je n'ai fait que résumer ici
Vuilleumier — que de ce moment date la conception et la pratique de

l'Eglise bernoise et que, régie par le gouvernement civil, elle est

proprement une Eglise d'Etat, en droit et non seulement en fait. En
d'autres termes, elle est en quelque manière un dicastère de l'Etat.

C'est cette Eglise qui a été la nôtre, pendant deux siècles et demi.

Vingt ans après l'établissement de la Réforme chez nous, lorsqu'écla-
tèrent les conflits ecclésiastiques qui entraînèrent la démission ou le

renvoi de presque tous les ministres de la classe de Lausanne, en



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 183

1559, le parti calviniste qui s'était formé dans le Pays de Vaud dut
céder devant l'autorité de Berne: les principes ecclésiastiques en
lutte étaient d'ailleurs irréconciliables, parce qu'incompatibles. Leur

origine première étant d'ordre théologique, qu'on excuse ici un
laïc, un profane, de se risquer à le dire en passant : il n'y a eu, lors
de la Réforme, qu'un seul grand, très grand théologien, mais il est

suprême : c'est cet homme au corps ascétique, au regard incisif, au

front magnifique, c'est Calvin. Luther, c'est un cœur inépuisable,
un prodigieux tempérament, un courage invincible ; sans lui,
probablement rien ne se serait fait de ce qui nous importe infiniment.
Mais ce n'est pas, je crois, un profond théologien. Et je ne parle

pas des épigones, d'un Théodore de Bèze qui fut la lumière de

notre Académie, ni des luthériens fanatiques ; et pour moi Mélanchthon

n'est qu'un remarquable professeur, utile certes, mais point
créateur. Zwingli, chez nous, n'est, me semble-t-il, pas tout à fait
à la hauteur de Luther ni surtout de Calvin. Nous relevons de

Zwingli, et je me demande sérieusement si cela ne valait pas mieux

pour nous, qui paraissons trop moyens — disons trop mesurés —

pour nous hausser à la grandeur de Calvin. Encore faudrait-il pouvoir

s'y maintenir... Se borner à esquisser les inévitables dangers
de toute théocratie — où je n'oublie pas les Pythagoriciens ni l'utopie

sincère de Platon sur la République — me mènerait beaucoup

trop loin. Notre théologie a été plus modeste et parfois timide ; de là,
je pense, la faiblesse plus tard de son apologétique. Mais je crois

qu'il a été heureux pour notre Eglise de rester ce que Berne voulut
qu'elle fût ; les gains y équilibrent les déficits. Notre vie spirituelle
a été peut-être moins haute, mais elle a été aussi plus unie.

Et, sauf la grave affaire du Consensus, dont l'incidence était d'ailleurs

différente (1722, la crise), sauf quelques troubles qui se produisirent

à cette époque sur certains points, à Yverdon en particulier,
on constate que, si pouvoir civil et Eglise vaudoise ont marché la

main dans la main, l'Eglise avait la sienne fortement tenue par la
puissante main de Berne. Mais elle eut aussi pleine conscience de son
autorité et elle sut l'exercer : il me paraît inutile de le montrer en

détail, tellement c'est chose aisée à constater.
Entendons-nous bien. Commençons par écarter un possible malentendu.

Ce n'est pas mon propos d'esquisser la structure de notre
ancienne Eglise, sa répartition en paroisses peu à peu augmentées,
dédoublées, mieux desservies. Pas davantage de décrire le culte et



184 FRANK OLIVIER

ses différentes formes, les jours nombreux où il se célébrait, l'importance

qu'y avait le prêche et ce qu'il fut, l'administration des

sacrements, la liturgie, le renouvellement du chant d'Eglise, l'emploi du

catéchisme, etc., etc. Tout cela, vous le trouverez aisément dans les

quatre volumes de Vuilleumier, avec les principales lois et
ordonnances : coutume, puis constitution légale de l'Eglise ; vous y verrez
la lutte tenace qu'elle a soutenue sur certains points contre une autorité

déterminée à faire valoir tous ses droits, même jusqu'à ce

summum ius qui est summa iniuria. Ce n'est pas cela qu'il m'a convenu
de retenir ; je n'ai pas le dessein de résumer ce qui ne prend vie que
dans le détail. Ce qui nous importe ici, c'est de discerner s'il y a

vraiment eu, entre notre Eglise officielle et notre peuple, cet accord

profond, cette harmonie qui permet de conclure que l'une a inspiré
l'autre, et que celui-ci a accepté et fait valoir ce que celle-là lui offrait.

J'emploierai le terme d'Eglise tantôt de son chef temporel, tantôt
et le plus souvent de son corps ; j'ose compter sur vous pour les reconnaître

tour à tour et n'y point sentir d'équivoque.
Il me suffira donc de rappeler brièvement que les cadres de cette

Eglise répartie d'abord en six arrondissements ecclésiastiques,
dénommés Classes, puis en quatre à partir de 1564-67, enfin en cinq
vers 1565, nous les connaissons fort bien. C'est même ce que nous en
connaissons le mieux. Nous pouvons aisément, à l'aide des Actes,
soit des procès-verbaux des Classes et des Synodes, et en examinant
les réactions aux fréquentes Ordonnances du souverain, prendre contact

avec l'esprit des ecclésiastiques et non seulement participer à

leur activité officielle. La doctrine, elle est là dans de nombreux

ouvrages, sortis surtout de notre Académie, et l'on peut dire tout de

suite que, s'il y en eut d'honorables et même de distingués, il n'y en
a pas eu un seul, apparemment, qui ait exercé une profonde ni
surtout une large influence. En un mot, les pasteurs et les professeurs —
et de ceux-ci le rôle officiel dans l'Eglise fut de tout temps considérable

— nous sont suffisamment connus, dans leur formation, leur
activité et jusque dans leurs conflits ; leurs relations avec le souverain,

également.
Mais c'est le vrai corps de l'Eglise qu'on voudrait pouvoir toucher

et sentir vivre ; la grande Eglise dirigée, instruite, encouragée,
consolée par ses chefs immédiats, les ministres. On voudrait voir en

plus profond et plus net détail ce que fut la vie religieuse de notre
peuple ; ce que pensèrent, sentirent, crurent et comment agirent ceux



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 185

qui sont, pour nous protestants, la véritable Eglise ; en un mot,
savoir quelle fut la foi des fidèles et si elle a trouvé dans l'Eglise de

quoi s'alimenter — non, cela est certain —, mais bien plutôt de quoi
se fortifier ; si elle y a cherché non pas tant une règle de vie qu'aussi
et plutôt une source vivifiante, sans laquelle un peuple, si consentant
soit-il, n'est qu'une masse anonyme et confuse d'administrés ¦—¦

des noms dans des registres, même fort mal tenus, de mariage, de

baptême, etc., etc. Or, c'est cela que je voudrais essayer de montrer :

comment et à l'aide de quoi y parvenir
Prenons par exemple les consistoires. Ce furent, comme on sait,

des tribunaux de mœurs, nommés et surveillés par les baillis et dont
les pasteurs faisaient partie de droit. Il y en eut tôt dans toutes les

paroisses (dès 1558) et ils siégeaient fréquemment, régulièrement.
Mal vus et du peuple et des ministres, bien que fort admirés de saint

François de Sales, ils ne furent l'objet de lois consistoriales qu'en
1746, après plus de deux siècles d'ordonnances de toute sorte Leurs

registres ont malheureusement été fort négligemment conservés — et

qui ne voit tout ce que nous pourrions inférer des défaillances dont
connaissaient ces tribunaux, en déterminant à peu près et comme en

retour, avec leur aide, ce qu'était la foi positive et non seulement la
conduite normale de ceux qui ont suivi droitement leur voie

Surtout, nous n'avons que peu ou point de Mémoires pour la classe

bourgeoise ; du peuple, pas une voix personnelle — exception faite de

dépositions, et de quelle valeur, dans des procès de sorcellerie — ce

qui d'ailleurs n'a rien de surprenant ; un seul volume de mémoires
écrits par un pasteur, fils de paysans, heureusement : François Jordan,
de la première moitié du XVIIe siècle. — Il serait bien intéressant et
utile de les publier, si on en obtenait l'autorisation. -— Le Journal de

Jérôme d'Annone, pietiste et pasteur près de Bâle, au XVIIIe siècle.

Le fameux Mémoire anonyme sur les troubles du Consensus (1726) ;

mais c'est l'œuvre d'un théologien impliqué dans l'affaire : on sait
d'ailleurs qui a fait ce travail remarquable (B. Barnaud). Quelques

mots de Davel, enfin, et, s'il fut soldat, il était fils de pasteur. Mais

que voilà peu de chose Et n'oublions pas qu'il n'y a pas de presse :

essayons de nous imaginer ce que cela signifie Les Revues sont rares,
tardives, affaire de savants surtout. Les Correspondances, très rares

aussi, jusque dans le XVIIIe siècle, une fois passée l'époque des

premiers réformateurs : affaire de gens cultivés... Où donc se tourner î

Je crois que ce qui nous permet le plus sûrement de mesurer la sin-



i86 FRANK OLIVIER

cérité de foi du peuple, ce sont ses grandes réactions, ses protestations,

ses prises de parti, à l'occasion de tel ou tel événement. Leur
spontanéité et leur unanimité ont quelque chose de magnifique, et

voir dans ces réactions des manifestations surtout politiques ou
intéressées serait se tromper gravement. Ce sont des actes de foi, et
c'est à leur force et à leur inlassable répétition que se reconnaît le

mieux à quel point notre peuple était vraiment une Eglise croyante
et vivante. Je pense ici à ce qui s'est passé chez nous déjà après le

crime abominable et inoubliable que fut la Saint-Barthélémy, puis
lors des persécutions en France, d'où s'ensuivit le Refuge ; à notre
sympathie pour les Vaudois du Piémont, etc., etc.

Mais je serais moins disposé à reconnaître aux faits suivants une
valeur religieuse certaine. Voici de quoi il s'agit. Le Pays de Vaud a

été conquis en 1536 essentiellement sur la Savoie. Celle-ci, réduite à

rien pendant longtemps, recouvra en 1559 (Cateau-Cambrésis) ceux
de ses Etats sur lesquels la France avait mis en même temps la main.

Et, naturellement, elle se mit à réclamer le reste, appuyée par les

cantons catholiques, et même par quelque pression des cantons
protestants. Berne négocia avec une magnifique ténacité ; la question
fut réglée par le traité de Lausanne, à la fin de 1564. Berne gardait le

Pays de Vaud, mais rétrocédait trois bailliages ; deux sur rive gauche
du lac, le troisième : Gex, que Henri IV enleva un peu plus tard
à la Savoie, avec cette conséquence que Versoix nous sépara

longtemps de Genève. La foi réformée devait y être respectée ; elle ne le fut
pas, comme on sait. Mais voici ce qui se passa, au cours des négociations

qui durèrent quelque quatre ans. En février 1560, les sujets du

Pays de Vaud furent appelés par Berne à confirmer leur serment de

fidélité ; ils le firent, et de plus fournirent de l'argent, en se déclarant

prêts à fournir de la troupe. Deux ans plus tard, en 1562, les

guerres de religion éclatant en France, de nombreux Vaudois partent

comme volontaires, pour soutenir les huguenots français, leurs

coreligionnaires. Or Berne avait officiellement déclaré sa neutralité...
Le premier fait me semble surtout signifier ceci : c'est que les Vaudois

préféraient le régime d'ordre bernois au gâchis dans lequel ils
avaient auparavant vécu. Cela entraînait, naturellement, une prise de

parti explicite pour la religion du souverain. L'autre fait ne concerne

qu'une minorité ; le capitaine du contingent lausannois était un ami

personnel de Viret qui, à ce moment même, était précisément à

Lyon. On peut se demander, justement, s'il n'y eut pas là une mani-



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 187

festation de sympathie pour ce fils du Pays de Vaud, déchassé en

1559, et qui était en danger hors du pays.
Le troisième fait, que voici, est peut-être un peu plus significatif.

Reprise d'hostilités entre Berne et Savoie, en 1589. Les troupes
réformées avaient réoccupé le Chablais et le Pays de Gex ; mais, dans

le sein des Conseils de Berne, une majorité tenait pour la paix ; un
des avoyers conclut même avec la Savoie un traité (Nyon, 1589)

qui abandonnait tout crûment Genève, au mépris de l'alliance
perpétuelle conclue peu auparavant entre Berne, Zurich et Genève, pour
protéger celle-ci. La Suisse évangélique protesta, immédiatement et

vigoureusement. Les sujets bernois les premiers Sur quoi, en 1590,
le gouvernement bernois procéda à un plébiscite, non seulement dans

ses pays allemands, mais dans toutes les communes du Pays de

Vaud. Tous et toutes désapprouvèrent le traité ; celui-ci fut cassé,

l'avoyer (de Watteville), désavoué. Mais ce qui nous intéresse est
ceci : le Pays de Vaud déclara alors que l'abandon de Genève (c'est
là, à mon avis, le point saillant) était préjudiciable à la gloire de Dieu

et à l'honneur de LL. EE. « Ni la perte de nos biens, ni celle de nos
vies ne nous pourra faire dire que trouvions expédient de faire
brèche à la religion et à la conscience. » Ce qui, notons-le, était

prendre le souverain par son côté le plus sensible. « Et persisterons à

défendre jusqu'à la dernière goutte de notre sang, avec ceux qui sont
membres d'un même corps, la vraie connaissance de la religion et

vérité évangélique, à laquelle Dieu nous a appelés par sa grâce. » Je

ne tiens certes pas à montrer un scepticisme déplacé ; mais il saute

aux yeux que cette rédaction a dû, à tout le moins, être inspirée par
des ecclésiastiques. Je crois le peuple, à ce moment-là, incapable
d'exprimer ainsi des sentiments si précis. Les avait-il vraiment, ces

sentiments Et, sans vouloir s'engager dans des considérations sur les

plébiscites, même récents, ni sur leur parfaite liberté, il sera permis
de trouver un peu trop confiants, je crains, les termes en lesquels
H. Vuilleumier porte son jugement sur ce vote populaire qui, dit-il,
« sanctionnait après coup, par un acte collectif de bonne et franche

volonté, la Réforme autrefois imposée et subie ».

Qu'on en juge comme on voudra ; en ce qui me concerne, je préfère
ne pas retenir comme probants deux au moins de ces trois faits. J'y
vois un acheminement à l'unité de foi ; une preuve qu'elle fût déjà
consciemment et surtout parfaitement assurée au fond du cœur de

notre peuple, non. Mais je crois aussi que la Réforme, désirée de



188 FRANK OLIVIER

bonne heure chez nous par des hommes de bonne foi, n'a vraiment
rencontré que peu de résistance intime — ce qui n'était, notons-le,
qu'une garantie précaire de sa future stabilité. Henri Vuilleumier a

certainement raison quand il pose que notre peuple, avant la Réforme,
était encore mineur au point de vue spirituel ; que sa foi (il a écrit :

sa prétendue foi) consistait simplement à dire oui et amen à tout ce

que lui prescrivait l'Eglise ; qu'il eût été difficile à la grande majorité
des Vaudois de changer de conviction, pour la simple raison qu'ils
n'avaient jamais eu de conviction personnelle... Faut-il ajouter que
je ne les crois guère différents de beaucoup d'autres nations d'alors
Ce n'est certes pas pour railler que je rappelle les gens de Bonvillars
qui, en 1531, dans un bailliage mixte, «s'offraient à croire comme il
plairait à leurs seigneurs ». Notez qu'ils en avaient deux, de confession

différente. Mais en fait, ce sont les gens d'Eglise presque seuls

qui, par-ci par-là, ont esquissé quelque résistance ; ce sont eux seuls

qui l'ont maintenue, sauf de rares défections, et cela est si naturel

que je n'y insiste pas, d'autant plus qu'au début ils ne croyaient
apparemment pas au succès durable de la Réforme : il en subsiste plus
d'un indice. Et encore est-ce surtout le clergé séculier ; il est apparent

que le clergé régulier était, chez nous, à bout de vie.
Quant à l'horreur qu'on avait de l'hérésie, dans le pays, et sur

laquelle M. Charles Gilliard a très justement attiré l'attention, je crois
voir qu'elle était alors de tout pays ; qu'on connaissait fort bien le

danger de l'hérésie et qu'on en redoutait le châtiment, avec ses

terribles conséquences possibles. Mais je me permets de poser cette
question-ci : Croit-on que notre peuple fût apte à saisir ce que renferme la

notion d'hérésie Il me semble me rappeler que saint Paul a écrit

aux Corinthiens : Oportet et haereses esse (je cite à dessein la Vulgate),
c'est-à-dire : Il est inévitable qu'il se produise aussi des dissentiments

parmi vous — car la Vulgate a sereinement supprimé inter vos, qui
faisait difficulté. Il en reconnaît la profonde utilité morale : l'hérésie,

levain puissant, qui doit manifester notre constance... On sait
la carrière sanglante qu'a fait ce mot, pris dans un autre sens et
absolument.

Mais je crois surtout que notre peuple, plus que l'horreur de

l'hérésie, avait la terreur des hérétiques. Il y a là plus qu'une nuance.
Et cela m'encourage à risquer une seconde question : ne serait-il pas
possible qu'on entendît par hérétiques, souvent, ceux qui chez nous
leur ont été assimilés par le langage populaire, curieusement théolo-



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 189

gique sans le savoir : je veux dire les sorciers Les sorciers, inspirés
et soutenus par le Diable Il me semble qu'il vaudrait la peine d'y
regarder de plus près et, derrière l'incontestable fait, d'en chercher
les raisons. Cela ne démontre pas nécessairement une foi positive,
active.

Nous aussi, nous avons eu nos hérésies, au sens paulinien, et, si

l'on y peut compter telle divergence de doctrine, j'entends parla plutôt

des manifestations comme celle du mouvement pietiste, sur lequel
nous dirons plus tard quelques mots. Mais j'en reviens à mon propos :

nous parlions de l'ancien clergé. Or, voici quelqu'un qui tient de fort
près aux deux clergés : Guillaume de Pierrefleur. Il a vu les luttes
livrées dans sa patrie, qui est celle de Viret, à Orbe, en bailliage mixte,
et de très bonne heure ; il n'y est pas résolument entré ; il a eu le

chagrin d'assister au triomphe tardif du plus en faveur de la Réforme

en 1554, mais il est resté attaché à sa pratique traditionnelle. Je
voudrais sincèrement pouvoir dire plus et mieux, et parler de sa foi
vivante. Le fait qu'un historien eminent a pu supposer et soutenir qu'il
s'était rallié à la Réforme — ce qui d'ailleurs est tout au plus un paradoxe

— montre à lui seul le caractère formaliste, purement traditionnel

de sa foi. Ses protestations sont d'une prudence, d'une discrétion
singulières, dans des Mémoires intimes et dont je suis pour ma part
plus qu'enclin à croire qu'ils n'étaient point destinés à la publicité.
On ne justifie pas ses médiocres réactions en leur opposant le fait
accompli et la surveillance des autorités. Et Pierrefleur est certainement

un bon exemplaire de Vaudois moyen, riche — ce qui assure

quelque indépendance —¦ et attaché à ses usages.
D'où je conclus que, pour notre population, le danger n'était point

de s'attarder à d'inutiles regrets, mais bien plutôt de n'accepter la
Réforme que comme chose imposée ; de la prendre comme allant
désormais de soi et d'y conformer ses gestes habituels, mais sans se

pénétrer, sans s'imprégner de son esprit. De continuer à vivre,
religieusement parlant, comme de par le passé, sous une étiquette
différente, tout en tirant le meilleur parti d'un ordre strictement
surveillé. Gardons-nous d'ailleurs de parler d'hypocrisie. Ici, il est
manifeste que la discipline de l'Eglise réformée a profondément changé
un peuple plutôt insouciant et formaliste. Mais cela n'a pu se faire

que progressivement, en quelques générations...
Voici pourtant un premier témoignage non sollicité ; je le tiens

pour probant. A Vevey, ancien pays savoyard, François Montet com-



19e FRANK OLIVIER

mence en 1580 son Livre de raison. Ce robuste bourgeois a été un vrai
paterfamilias, le chef d'une nombreuse famille, où je comprends tous

ceux qu'il a employés ; il est élu du Conseil en 1585. « Dieu me fasse

la grâce de bien m'en acquitter et servir selon les commandements
de Dieu », note-t-il alors. Puis, le voici élu recteur de l'Hôpital de

Vevey, en 1587 : «Dieu nous fasse la grâce de bien nous acquitter»
—¦ et il s'en est courageusement acquitté, avec sa femme, en temps de

peste, y perdant plusieurs de ses enfants. En 1590 lui naît de nouveau

un fils (François Montet a été marié trois fois) ; son nom Chrétien.
« Dieu me fasse la grâce de le pouvoir instruire à la crainte de Dieu. »

Même remarque en 1592, en 1595 ; encore en 1597 (en marge : décédé

de peste), enfin en 1599. Plusieurs de ses enfants, il les a mis en pension

chez des ministres, pour les bien instruire. L'ultime notice, la

voici, au bas de la dernière page: «Le 8e de septembre 1601 — à

environ une heure après la minuit s'est fait, par ce pays, un horrible
tremblement de terre. Dieu veuille retirer ses verges de dessus nous.»
Tout cela, au milieu de comptes détaillés, méticuleux, pleins de

renseignements précieux sur les produits de la terre, leurs prix, leur

emploi. Dira-t-on que ces quelques prières soient pures phrases
Cet homme-là, il est certain qu'en actes et en paroles il fut un protestant

convaincu et qui a fort bien su comprendre la discipline de son

Eglise. Mais on croira aisément que notre horizon n'était pas toujours
aussi restreint, que la connaissance de ce qui se passait ailleurs, que
les répercussions qui en parvinrent jusqu'à nous, n'ont pu qu'affermir
notre peuple dans ses convictions naissantes.

Premier signe vraiment marqué : les manifestations qui se produisirent

chez nous après la Saint-Barthélémy (24 août 1572). Elles

furent d'horreur, de crainte et surtout de pitié. C'est-à-dire, de

sympathie. Les fables absurdes et grossières par quoi le gouvernement
royal chercha d'abord à ramener ce crime à rien, puis à le justifier,
ne trouvèrent en notre pays réformé aucune créance ; et non seulement

les cantons évangéliques ne souffrirent pas qu'on leur contestât
le droit d'asile, mais ils furent abondants en actes de sympathie. Les

autorités bernoises furent à Lausanne, à Yverdon, à Payerne, presque

prévenues par les ministres : il me plaît de croire qu'ils avaient
derrière eux le sentiment populaire. Et c'est la seule raison que j'aurais

d'avoir confiance dans le fond du plébiscite de 1590, qui est

postérieur, si j'ai fait des réserves sur sa rédaction. Nous savons tous que
la mémoire du peuple est singulièrement tenace, comme son juge-



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 191

ment est naturellement simplificateur : une foi différente, ennemie,

qui engendre, permet ou exalte de tels excès, ne peut être salutaire...
Et ne négligeons pas le fait que nombre de gentilshommes et encore

plus de ministres français vinrent alors se fixer et travailler dans notre

pays; parmi ceux-ci, d'anciens démissionnaires de 1559! «La vie

religieuse du peuple vaudois », dit H. Vuilleumier, « a pu se réchauffer

au contact de celle des réfugiés ; elle a été stimulée par l'exemple de

leur fidélité à l'Evangile. » Qui dira jamais jusqu'à quel point
Elle ne devait plus cesser de l'être, tant que dura le régime bernois.

Notre pays n'a pas eu de martyrs pour cause de religion, mais quelques

gouttes de ce sang précieux ont rejailli jusqu'à nous et ont fécondé

notre sol.

Nous savons tous, j'espère, ce que fut dans la Suisse réformée et en

particulier dans notre pays le Refuge. En fait, il remonte bien plus
haut que la reprise par le catholicisme du Chablais, puis du pays de

Gex. Ceux qui ne connaissent pas encore les pages de Vuilleumier sur
ces deux événements ne pourront les lire sans émotion, ni refuser leur

approbation à son jugement d'historien. Cet accueil de coreligionnaires

persécutés était chez nous une vieille tradition ; ses débuts, si

on veut, les voici déjà au commencement de la seconde moitié du

XVIe siècle (des Anglais, à Lausanne ; et croiriez-vous qu'il en subsiste

toujours quelque chose dans une de nos fondations Si nous en

avons été enrichis, spirituellement surtout, nous avons aussi donné
de notre cœur sans compter, et c'est là, j'estime, que la foi de notre
peuple s'est affermie, approfondie, est devenue part intégrante de

nous-mêmes. Les réfugiés, Français de France surtout, choisissant

avant tout notre pays et peu en sûreté à Genève trop proche de la
France et très surveillée, n'ont pas attendu la Révocation de l'Edit
de Nantes (1685) pour fuir une patrie où ils ne pouvaient plus vivre ;

il en venait déjà, environ vingt ans auparavant. Permettez-moi de

citer ici quelques mots de Vuilleumier : « La Suisse présente ce spectacle

unique, que les simples particuliers non moins que les autorités
locales et les gouvernements cantonaux avaient constamment non
seulement les cœurs, mais les mains et les maisons ouverts. La

campagne y rivalisait de charité et de zèle avec la ville, jusque dans les

terres sujettes et non seulement dans le Pays romand». — Dès 1680,

le nombre des réfugiés augmente ; en novembre 1683 Berne est obligée

d'instituer sa Chambre des Réfugiés, qui a subsisté jusqu'en 1798.
Nous avons les comptes de ce qui s'est dépensé d'argent ; je laisse à



192 FRANK OLIVIER

de mieux renseignés que moi le soin délicat de l'évaluer en valeur
actuelle ; mais il est sûr que les sommes furent énormes. Et je ne
me rappelle pas que sur ce point il y ait jamais eu une protestation
des contribuables. Mais voici qui touche notre Eglise de plus près.
Nombre de pasteurs réfugiés furent employés dans notre pays ;

tous furent astreints à souscrire au Consensus, et ils le firent généralement

: la foi commune importait plus que la formule.
Dès après la Révocation (1685), les réfugiés affluèrent ; on vient

d'en publier des listes éloquentes. C'est ce qu'on appelle le Grand

Refuge, qui dura quelque quinze ans ; et ils affluèrent en bravant
tous les dangers, en sacrifiant tout ce qu'ils possédaient. D'autre part,
dans cet accueil fait à des malheureux qui avaient renoncé à tout :

patrie, famille, amis, avoir, à tout, dis-je, hors à leur foi, c'est la Suisse

réformée qui, proportionnellement, a donné plus que n'importe quel
autre pays d'Europe et qui a soutenu cet effort le plus longtemps.
Notre Pays de Vaud, notre peuple, notre Eglise, y a sa part magnifique.

Je renonce à donner des faits, à citer des chiffres ; je n'en veux
garder que ce qui atteste notre foi. Et n'allons pas nous imaginer que
nous n'y courions aucun risque et que ces actes de sympathie
n'entraînassent aucun péril. Il est permis d'ignorer bien des choses de

notre Eglise ; cet inlassable et si long effort ne devrait être ignoré de

personne dans notre pays. Il n'a pas eu de petitesse, il n'a point
montré de défaillance. Loin de moi, certes, la pensée de dire que
d'autres ne l'auraient pas fait : je considère que nous avons eu le

privilège d'y être appelés ; mais qui ne saisirait pourquoi nous sommes

devenus, de tièdes ou d'insignifiants catholiques ¦— y a-t-il eu, autrefois,

tant de saints vaudois — des protestants convaincus, et c'est
là ce qui importe Si nous avons peut-être eu besoin de la terrible
leçon d'autrui pour y parvenir, cette leçon, nous l'avons bien comprise

et dûment pratiquée.
Faut-il rappeler un autre fait contemporain, significatif par son

relief limité et vigoureux Les Vaudois du Piémont, réfugiés, répartis

un peu partout dans la Suisse protestante et jusque dans les

Grisons, se rassemblent en août 1689 dans le Pays de Vaud, près de

Prangins, campent à deux pas du bailli de Nyon — qui fait le mort —
passent en Chablais, le traversent, regagnent leurs vallées et en
forcent l'entrée pour y vivre ou y mourir ; et non seulement personne,
chez nous, ne les signale aux autorités, mais des volontaires du Pays
de Vaud se joignent à eux et participent à cette épopée, à la Glorieuse



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 193

Rentrée Ces volontaires, aventuriers ou convaincus Convaincus,
se jetant dans une aventure sublime, où il n'y avait rien à gagner.

Le dernier prolongement du Refuge est peut-être ce qu'il y a de

plus émouvant, parce que c'est ce qu'il y eut de plus discret, de plus
désintéressé comme de plus profondément utile. Vous comprenez
tous que je parle du Séminaire Français de Lausanne, dont H.
Vuilleumier a précisé l'histoire, autant qu'elle peut encore être faite.
C'est grâce à ce Séminaire que l'Eglise huguenote française, ressus-
citée des morts, a pu de nouveau agir, se propager, affirmer sa foi
sous la forme qui lui convenait. Vous avez tous senti, je pense, que je
ne saurais m'abaisser, dans cette conférence qu'on m'a fait l'honneur
de me demander, à engager une polémique pour ou contre quoi ou

qui que ce soit. Mais je tiens à dire que je n'admettrai jamais pour
personne, et surtout pas pour un corps constitué, le privilège exclusif
de confesser sa foi en Jésus-Christ, ni la superbe d'en écarter qui que
ce soit. Or, c'est un des plus beaux titres d'honneur de notre peuple,
de son Eglise, et, au début, de plusieurs professeurs appartenant à

notre ancienne Académie, que d'avoir, durant quatre-vingt-six années,

accueilli, entretenu, enseigné, dirigé les jeunes hommes qui ne
pouvaient en France se préparer au ministère et qui y retournaient
ensuite au péril de leur vie ; de l'avoir fait en y donnant leur cœur,
leur temps, leur savoir, leurs soins vigilants, et de l'avoir fait dans le

silence — silence nécessaire sans doute, mais secret merveilleusement

et unanimement gardé ; et songez à la tentation qui nous guette
tous, de laisser percer quelque chose de ce que nous devons renfermer

en nous Certes, c'est un réfugié français qui avait conçu l'audacieux

projet de fonder ce foyer d'action et qui a été le premier à en nourrir
la flamme (Antoine Court) ; et c'est un autre Français qui s'est le plus
dépensé pour recueillir les fonds nécessaires ; mais sans l'Eglise
vaudoise au sens le plus complet, cela n'aurait très probablement pas

pu se faire, et c'est elle qui s'y est montrée le plus constamment
active. Quatre-vingt-six années... Lorsque le Séminaire s'est dissous

et fondu dans l'auditoire de théologie de l'Académie de Genève, alors

française, il n'avait vraiment plus de raison de subsister hors de son

pays.
Après cela, on peut se borner à rappeler qu'au XVIIIe siècle

Lausanne fut longtemps le vrai centre du protestantisme français. Si je m'y
arrête un instant, c'est non pour répéter que noblesse oblige, mais

pour souligner d'un trait le rôle singulier et quand même bienfaisant

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S. t. XXIV (n° 99, I936). I3



194 FRANK OLIVIER

joué alors par deux savants de notre pays, et des plus distingués.
Monsieur de Bionnens a dépensé des trésors d'ingéniosité à prédire

que la fin des persécutions contre les protestants en France tomberait

sur l'année 1745 ; Jean-Philippe Loys de Cheseaux a employé
son incontestable génie mathématique à perfectionner le système
de Crinsoz, arrivant à préciser que la date de cet heureux événement
serait l'équinoxe d'automne 1749. Ce qu'il y a de plus surprenant (en

apparence seulement ; quand on y réfléchit, c'est très humain),
c'est que l'échec complet de ces prédictions ne mit pas plus fin aux
espoirs des huguenots et des nôtres qu'aux combinaisons de Crinsoz.

On pourrait presque se demander si l'espérance humaine, pour rester
vivante, n'a pas besoin surtout d'être bercée de rêves... Pour ma

part, je ne saurais en vouloir à ces deux savants, dont l'un au moins
était supérieurement doué, de s'être si étrangement abusés. Peut-être
certains bouleversements récents pourraient-ils nous enseigner, à

nous aussi, quelque modestie et plus de sagesse... On se rappelle que
l'édit royal reconnaissant l'existence officielle des protestants en
France fut promulgué seulement en 1787. A la veille de la Révolution...

Mais n'y aurait-il donc pas d'ombres dans ce tableau Sans ombres,

peut-on parler de relief Il y en a ; elles sont aussi révélatrices que
les lumières. L'affaire dite du Consensus en est une des plus connues.
Cette longue et détaillée formule de foi était destinée à compléter et
à renforcer, au bénéfice de l'orthodoxie, l'admirable Confession
Helvétique de 1566, sur laquelle s'était faite en Suisse l'unité évangélique
et qui, je le rappelle, est restée en vigueur chez nous bien après la
chute du régime bernois. C'est dire sa valeur. Le Consensus fut imaginé

à Bâle et à Genève, rédigé par un Zuricois, introduit en Pays
de Vaud à partir de 1675. Il parut à certains trop conciliant; nous y
voyons aujourd'hui « le nec plus ultra de l'étroitesse dogmatique et
le point culminant de l'orthodoxie réformée» Sa signature, imposée,
bien entendu, aux professeurs de notre Académie et aux ministres de

tout degré, indigènes et étrangers. Or, très tôt, on se mit à joindre à

sa signature une restriction. Berne finit par s'en émouvoir, ordonna
la stricte observation ; le long conflit qui s'ensuivit chez nous, surtout
dans le sein de l'Académie, s'envenima grièvement et aboutit à la
crise de 1722, où le Consensus fut imposé d'autorité souveraine en

Pays de Vaud. En bref : les hommes d'âge mûr (il y en avait de

remarquables) finirent par s'y résigner, pour ne pas bouleverser l'Eglise ;



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 19$

les jeunes résistèrent plus longtemps mais, à quelques exceptions près,
le signèrent grâce à certaines atténuations ; très peu restèrent
irréductibles : ils ont sauvé l'honneur... Qu'on permette de nouveau à

un laïc de dire sa conviction : toute confession limitative renferme

son germe de dissensions et son inévitable condamnation. Mais, s'a-

gissant de porter un jugement d'historien sur ce conflit, qui émut

jusqu'aux grands souverains protestants, et d'apprécier son imparfaite

et décevante solution officielle, je crois que l'Eglise a sagement
fait de ne pas pousser sa résistance jusqu'à un éclat meurtrier et
irréconciliable. Le véritable vaincu, en cette affaire, il est clair que ce

fut le souverain. Un vaincu honteux. Le gouvernement bernois laissa

dorénavant dormir le Consensus et, s'il fut abrogé, il ne le fut que
tacitement, en 1758, alors que ses deux marraines l'avaient renié :

Bâle, déjà en 1686, Genève vingt ans plus tard, en 1706 Berne n'eut
tout simplement plus le courage d'en parler, après avoir eu le tort de

s'y obstiner. D'avoir surmonté cette grave et odieuse crise me paraît,
d'autre part, mériter à l'Eglise officielle un certificat de bon sens et de

modération. Mon âge me permet peut-être de penser que l'héroïsme

est de mise ou s'impose ailleurs, lorsque sont en jeu des intérêts
vitaux. Quant au peuple, il ne s'en était préoccupé ni ému dans son
ensemble. Il n'a, je crois, rien compris à cette querelle. La société

lausannoise, à laquelle appartenaient plusieurs professeurs, a jugé

qu'ils avaient manqué de courage et les a frondés : attitude
probablement plus politique qu'inspirée par une conviction véritable ;

quant à ces quelques paysans qui, dans un coin perdu de notre

pays, prirent sinon le Pirée, du moins le Consensus pour un homme,
ils montrent combien cette affaire les touchait peu.

Mais peut-être est-il utile de rappeler que l'homme d'Etat bernois

qui, en Conseil, insista avec le plus d'intransigeance pour exiger la
soumission inconditionnelle du clergé vaudois fut ce fameux, ce trop
fameux Jérôme d'Erlach, alors avoyer régnant, et dont la carrière
éclatante et abjecte a fait dernièrement le sujet d'un livre d'ailleurs

remarquablement mal écrit. Si je mentionne cet homme, c'est que
Berne me paraît avoir touché, à cette heure critique, au sommet
fatal de ce qu'on a si justement appelé son césaro-papisme. Le danger
du système qui place l'Eglise dans la dépendance absolue du
souverain politique est mis en vive lumière par ce conflit : quand le
souverain déchoit de la grandeur morale qui seule justifiait sa primauté,
il fausse nécessairement l'action efficace de l'Eglise où il ne sait plus



i96 FRANK OLIVIER

voir que son instrument. Il ne la supprime pas, mais il l'affaiblit
singulièrement. Or il s'est trouvé, juste à ce moment-là, quelqu'un

pour le lui dire ou le lui faire sentir, quelqu'un qui est un authentique
Vaudois, fils de pasteur, intrépide soldat, chrétien convaincu ; et, si

j'ai dit plus haut que notre peuple n'a pas eu de martyr pour cause
de religion, il a eu son martyr et c'est le Major Davel. Or qui dit

martyr, dit proprement témoin, témoin d'une foi invincible.
Que Davel ait voulu l'affranchissement politique de son peuple, et

non surtout sa liberté religieuse, me paraît l'évidence même ; mais ce

qui dans son réquisitoire vise l'état ecclésiastique et religieux de son

pays est à retenir. L'absurde et sauvage domination — ce sont ses

propres termes — de LL. EE. sur la liberté de conscience (sa faiblesse,
c'est précisément qu'elle est absurde) ; leur désintéressement de ce qui
touche à l'entretien des pasteurs et des temples (pensez ici, je vous

prie, à la visite des églises du diocèse de Lausanne en 1416-17, que
j'ai rappelée d'entrée) ; la mauvaise administration du temporel des

Eglises ; enfin, les traitements injustes et méprisants auxquels sont

exposés les ecclésiastiques — voilà les reproches que Davel jette à

la face de son souverain dans son Manifeste. Et tout le monde souscrira

au jugement parfaitement mesuré de H. Vuilleumier : Davel ne

faisait que nommer de leur vrai nom des abus et des vices dont ceux

qui en souffraient n'osaient les articuler que tout bas ; il a tout au

plus cédé à la tentation de trop généraliser. Mais il n'a pas hésité à

dire aussi leur fait au peuple, sur le médiocre accomplissement de

ses devoirs religieux ; aux ecclésiastiques, sur leurs déficits ; aux
étudiants en théologie, sur leur conduite déréglée, dans la Harangue
dernière qu'il prononça du haut de l'échafaud, et à laquelle il s'était
préparé dans le recueillement et par la prière. Cet humble et très

convaincu chrétien, ce soldat sans peur et sans reproche, cet homme

probe est excellemment de chez nous, même si nous l'avons oublié

trop longtemps et n'avons commencé à le comprendre que beaucoup

plus tard. On s'abuse, je crois, en parlant à son propos de mysticisme
(car voyant ou mystique, ce sont deux); mais plus d'un trait en lui me

rappelle certains aspects du prophétisme de l'Ancien Testament, et on
ne m'en voudra pas si, en toute simplicité, je déclare que je n'avais pas
eu besoin de Vuilleumier pour me le faire voir, celui-ci étant d'ailleurs

le premier à relever que le livre de chevet de Davel, c'étaient
les Psaumes. Si je croyais à la vertu des noms, je pourrais rappeler

que Davel s'appelait Jean-Daniel-Abraham... Il n'a pas hésité, comme



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 197

un prophète ancien, sans en craindre les conséquences ni peser
exactement ses chances de succès, ce qui est proprement du héros et du

prophète, à reprocher à l'Eglise (comme à l'Etat) ses faiblesses et ses

vices ; mais il est un des plus authentiques fils de cette Eglise ; né

d'elle, c'est lui qui l'a pour lors le plus vigoureusement défendue
aussi ; et l'avoyer Christophe Steiger, qui rédigea le savoureux,
sincère et impartial rapport sur le manifeste de Davel, l'a implicitement
reconnu : il y fallait plus que de l'intelligence.

Mystique, Davel ne le fut pas ; pietiste, encore moins. Qu'est-ce

qui caractérise le Piétisme qui, volontiers sectaire, a pourtant sa

place dans l'histoire de notre Eglise Et auquel H. Vuilleumier a

consacré une grande partie de son troisième volume, l'une des plus
fouillées. Le mouvement pietiste est général, dans les pays réformés,
dès la fin du XVIIe siècle ; c'est, en gros, une réaction contre
l'outrance, la sécheresse et la pauvreté de l'orthodoxie officielle. Cependant

le piétisme glisse inévitablement à la dissidence doctrinale (surtout

chez de braves gens incapables de comprendre une doctrine) ou

ecclésiastique ; il se nourrit dans des conventicules, il critique âpre-
ment le clergé, dénonce comme inutiles les études de théologie ; il
verse aisément dans la sentimentalité et même dans l'illuminisme, use

volontiers d'un langage très spécial, prend un singulier plaisir à la

controverse. Et, si je vois bien, il n'est pas exempt parfois d'orgueil.
Ah qu'elle est difficile à pratiquer cette Caritas, cet amour qu'exaltait
l'apôtre Cela, ce sont les mauvais côtés, parfois les excès du
piétisme ; ce qu'il a de bon, c'est qu'il a soif d'une piété véritable,
active, ne la trouvant plus dans la rigueur formaliste, étroite et absolutiste

de l'orthodoxie ; c'est qu'il est pitoyable aux persécutés et
accueille les humbles ; c'est qu'il donne à ses adhérents une nourriture
spirituelle que l'Eglise constituée ne leur offrait plus ; c'est enfin

qu'il force celle-ci à s'examiner, à se juger, à se réformer. Il lui est

même arrivé de pénétrer dans la place, mais en fait le piétisme est

resté dans notre pays, où il a été spontané, un fait local, étroitement
circonscrit ; il n'a gagné ou touché que fort peu de ministres. Berne

a poursuivi ses adhérents âprement, les a durement châtiés, surtout
chez elle ; mais les répressions étaient alors, dans tous les domaines,
d'une rigueur massive que nous avons parfaitement oubliée depuis...

De tout cela, pas trace chez Davel, bien qu'il eût vu le mouvement

pietiste à son apogée chez nous. Je ne fais de tort à personne, j'espère,
en estimant que celui-ci ne compta dans ses rangs qu'infiniment peu



i98 FRANK OLIVIER

d'hommes supérieurs, s'il rallia pas mal de très braves gens et quelques

exaltés, dont l'Eglise n'aurait d'ailleurs su que faire. Son plus
remarquable représentant chez nous fut un Bernois, Samuel Lutz, le

premier pasteur de la paroisse allemande d'Yverdon ; mais s'il en

est le plus richement doué, il est aussi l'un des plus modérés, et il
n'a jamais songé à sortir de l'Eglise, où il acheva sa noble carrière de

chrétien. Comme tant d'autres mouvements religieux où s'installe

l'exaltation, le piétisme alla s'atténuant, pour se perdre quand il ne

fut plus combattu, dès 1730 environ. Il n'est qu'un des affleurements
de cette veine souterraine qui se révèle par places dans notre sol

religieux et qui montre peut-être plus de gangue qu'elle ne renferme de

métal précieux — mais n'arrive-t-il pas aussi à l'or pur de l'Eglise de

se changer en un plomb vil Elle fut plus gravement atteinte par
le rationalisme général, une fois épuisée la brève protestation
pietiste ; ce rationalisme qui fut en partie une réaction contre l'excessive
orthodoxie gouvernementale, je crois ; mais n'oublions pas que c'est
dans ce même temps que nous avons accueilli et entretenu chez nous
le Séminaire français de Lausanne

Non : la plus sérieuse, la seule lamentable insuffisance de notre
Eglise, et ici, je prends le mot au sens restreint, c'est la sorcellerie qui
l'a mise en évidence ; et ce n'est pas une excuse, de rappeler que
l'Eglise catholique a été incapable d'en venir à bout, en dépit et

peut-être même à cause de tous ses efforts. La sorcellerie a sévi chez

nous comme ailleurs ; d'aucuns croient qu'elle y fut moins répandue
qu'en pays voisins catholiques : je n'en suis pas convaincu. On l'y a

combattue par des moyens analogues, encore que moins puissants ;

elle a eu chez nous de terribles et lamentables paroxysmes et, en

toute sincérité, je me demande si l'Eglise, partout, n'a pas contribué
sans le vouloir à l'entretenir, après en avoir facilité l'éclosion. Mais
cela nous mènerait trop loin. Qu'il suffise de dire ceci : dès qu'on s'est

avisé de ne la plus réprimer avec une implacable et dogmatique
rigueur, dès qu'on a entrepris de mieux instruire le peuple et d'améliorer

ses conditions de vie matérielle, de le mieux loger, vêtir, nourrir,
ce sinistre et complexe phénomène, où l'insuffisance physiologique
joue, je crois, un rôle presque aussi grand que cette terrible insuffisance

qu'est l'ignorance, s'est d'abord assoupi, puis atténué ; son
caractère de psychose collective — est-ce que je vois bien — s'est

peu à peu effacé. Ce n'est certes pas dire qu'il ne pourrait se réveiller,

mais ce dont je suis sûr, c'est que ce phénomène ne relève pas



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 199

directement du ministère de l'Eglise. Un des essais tentés chez nous

pour prévenir — et c'est cela qui importe — la sorcellerie mérite

pourtant d'être signalé : c'est le catéchisme intitulé « Instruction
familière, touchant les moyens de résister aux tentations du Diable »

(1666). 1666 C'est dix années après l'attaque foudroyante des

premières Provinciales, deux années après la naissance détestée de Tartufe,

une année avant l'éclat d'Andromaque : je ne rappelle pas ces

dates pour faire de la peine aux Bernois. Simple traduction d'un
catéchisme élaboré à Berne sur l'ordre du Sénat, contre l'avis des

ecclésiastiques, ce curieux et rarissime ouvrage fut imposé aux cinq
Classes du Pays de Vaud, juste un an après la plus grave explosion

de cette maladie ; il ne semble pas avoir été employé avec
zèle... L'Ordonnance souveraine du 3 janvier 1676, de dix ans
postérieure, qui est chez nous la première loi sur les écoles et qui,
enfin, créa l'instruction primaire, a été la plus efficace des mesures

préventives.
Instruction, catéchisme... J'ai dit tout-à-l'heure que notre Eglise a

pris la pleine conscience de son autorité et qu'elle sut l'exercer. Elle

a été pénétrée de sa responsabilité. Dès le début. Elle en a tiré la
conséquence. Elle a agi surtout par le catéchisme. Un simple coup-
d'œil jeté dans l'index de l'Histoire de l'Eglise réformée du Pays de

Vaud montrera l'importance qu'on y attachait, le sérieux qu'on y a

mis, les perfectionnements qu'on a constamment cherchés. Il vaut

pour tous les âges, il a sa place dans les plus importantes manifestations

de la vie civile et religieuse. Sa première ébauche : le Wand-
katechismus dont Farel s'est déjà servi à Aigle en 1528 ; Jean Le
Comte de la Croix avait composé le sien pour évangéliser dans le

bailliage mixte de Grandson, après 1532. Sa réalisation maîtresse :

le Catéchisme palatin ou de Heidelberg (1563) — avec la seconde

Confession helvétique, ce fut la norme de la doctrine officielle. Sa

forme dernière : l'Abrégé de l'histoire sainte et du catéchisme, par Jean-
Frédéric Ostervald (1734 et 1750). Personnellement, je suis de plus
en plus convaincu de l'importance — non, de la nécessité d'avoir un

catéchisme, de l'apprendre, de s'en imprégner. Comme de tant d'autres

choses, on ne le comprend vraiment que plus tard, mais encore
faudrait-il avoir appris la grammaire élémentaire de sa foi. C'est ce que
nous faisons pour tout ce que nous apprenons, enfants ; et les adversaires

ou les ennemis de la société, de l'Eglise, ne l'ignorent pas : qui
me taxera d'erreur ou me convaincra d'exagération Qu'avons-



200 FRANK OLIVIER

nous, à ce jour Mais laissez-moi plutôt vous présenter deux professions

presque contemporaines.
Voici la première ; elle est bien proche de Pascal, sur certains

points. — « Je sens qu'il y a un Dieu, et je ne sens pas qu'il n'y en
ait point : cela me suffit, tout le raisonnement du monde m'est inutile

; je conclus que Dieu existe. Cette conclusion est dans ma nature ;
j'en ai reçu les principes trop aisément dans mon enfance, et je les ai
conservés depuis trop naturellement dans un âge plus avancé, pour les

soupçonner de fausseté. ¦— Mais il y a des esprits qui se défont de ces

principes — C'est une grande question s'il s'en trouve de tels, et,
quand il serait ainsi, cela prouve seulement qu'il y a des monstres. »

Cela a paru, sauf erreur, en 1688, il y a tantôt deux cent cinquante
ans, et si ce n'est point un misanthrope, c'est du moins un désabusé

qui l'a écrit, c'est La Bruyère (Des esprits forts.)
Dix ans plus tard, en 1698, paraissait à Lausanne un modeste in-

quarto de 780 pages. Sa dédicace débute ainsi : « Comme Vos
Excellences, dont la piété reluit d'une façon singulière entre leurs autres

vertus, font paraître un si grand zèle pour l'instruction de leurs peuples
dans la religion, et que cette instruction se fait beaucoup mieux par la

voie des Catéchismes, que par celle des sermons ou des prêches —
j'ai cru que je ne déplairais pas à Vos Excellences si je mettais au

jour un ouvrage de cette nature, comme celui que je donne maintenant

au public, sous le titre de Catéchèse Universelle », etc., etc. L'auteur

appartenait à l'Académie de Lausanne, où l'avaient fait entrer
LL. EE. après son retour de Berlin ; il espère, si Dieu lui fait la grâce
de lui rendre sa santé et ses forces, faire mieux encore dans des

ouvrages plus relevés que celui-ci et qui iront pourtant au même but. Ce

professeur était David Fornerod; il méditait alors une Théologie
Universelle, que plusieurs souhaitaient, dit-il, de lui ; une Théologie
Universelle déchargée de tout le fatras des Théologies de l'Ecole et
accommodée à la portée de tout le monde... Sa mort, survenue la même

année, ne lui permit pas d'accomplir son projet. Fornerod avait étudié
à Saumur, pris son grade de docteur à Sedan, avait été bibliothécaire
de l'Electeur de Brandebourg et premier pasteur de l'Eglise française

de Berlin, d'où il avait été rappelé à Lausanne pour y enseigner
la théologie au titre de professeur extraordinaire. Ce n'est pas le
premier venu, comme on voit. Son ouvrage est en fait un commentaire
du catéchisme palatin, son cours académique, à peu de chose près,

je pense ; J.-R. Rudolf en avait donné un en latin à Berne, l'année



L'ÉGLISE RÉFORMÉE ET LA FORMATION DU PAYS DE VAUD 201

d'avant. Mais, pour David Fornerod, il n'y a guère de différence

entre catéchèse et catéchisme. Et le titre courant de son in-quarto
est : Abrégé de la Catéchèse universelle Voici son début : « Que

signifie le mot de Catéchèse ou catéchisme — C'est un mot grec qui
signifie une instruction faite de vive voix. Qu'est-ce que le

catéchisme poursuit-il. — C'est un abrégé des articles ou des principaux
points de la Religion. » Et il y en a 780 pages, à vrai dire sans ces
citations d'auteurs anciens et modernes qui chargent d'ordinaire les

marges, comme le marque l'excellent homme... Il en avait corrigé les

épreuves du fond de son lit de malade, qui fut son lit de mort ; sa

Théologie Universelle n'a jamais été achevée.

Mais, retenant ces deux témoins qui sont chacun d'un autre côté
de la barre, n'oublions pas que la Révocation de l'Edit de Nantes est
du 18 octobre 1685; qu'elle a précédé de trois ans l'apparition des

Caractères ; de treize ans la publication de ce démesuré Catéchisme.

Entre la démesure et la carence, n'y a-t-il pas quelque part un point
optimum

Vous vous rappelez sans doute, Mesdames et Messieurs, cette
profonde parole de Gœthe, qui ne fut point d'Eglise ; je n'en ai vraiment
compris le sens que lorsque ma tête a blanchi. « Ce qu'on a reçu en

héritage de ses pères, il faut le gagner, si on le veut posséder. »

N'avons-nous pas, nous aussi, à faire valoir des titres de possession

Croyez-vous peut-être que notre liberté de pensée soit assurée

Vous imaginez-vous par hasard que l'indépendance de notre foi soit
inviolable

Commençons par maintenir ces titres : le devoir s'en impose, plus

que jamais.
Frank OLIVIER


	La part de l'Église réformée dans la formation du Pays de Vaud

