Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 98

Artikel: Théologie de Vinet et barthisme
Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE DE VINET ET BARTHISME

...Ce n’est pas seulement en matiére de doctrine politique et sociale que les
idées de Vinet se trouvent en ce moment radicalement inactuelles et par la
méme plus intéressantes que jamais a étudier, et j’ajouterai plus opportunes
que jamais 4 écouter :il en est ainsi en théologie aussi. Sans m’y arréter, je note
en passant la publication dans Le Flambeau, organe de 'Union suisse des
Chrétiens évangéliques (mars 1935), d’un article de M. le pasteur J. Besson :
Alexandre Vinet et la croix du Sauwveur. Dans cet article, a propos de ma
controverse avec M. Emile Doumergue sur la fagon dont Vinet parlait de
Iexpiation rédemptrice et marquait les termes qu’il faut employer pour la
caractériser dignement, M. Besson estime qu’il n’y a la « qu’une question de
mots », ce qui revient a dire que M. Doumergue a raison contre moi ; est-il
besoin de déclarer que je ne suis pas de cet avis !

De quelque importance d’ailleurs que soit ce point, car il est central,
encore n’est-ce qu’un sujet spécial dans ’ensemble d’une conception théo-
logique ; or, c’est au principe méme de la théologie de Vinet que s’oppose
celui d’une nouvelle école trés intransigeante, qui vise actuellement a tout
balayer devant elle, école barthienne. Il ne saurait étre question ici de pré-
tendre exposer cette théologie qui n’a du reste pas dit son dernier mot, car,
de publication en publication, son créateur méme en modifie encore I’ex-
pression ; et puis M. Karl Barth a des confréres et des disciples qui ne chan-
tent pas tous en parfait unisson. Nous n’avons a considérer ici que le principe
générateur de ce mouvement, qui tient tout le travail théologique du XIXe
siécle pour condamnable et n’hésite pas, ainsi que le fit récemment M. Mau-
rice Neeser, a ranger tranquillement et péle-méle, avec d’autres, César Malan
fils et Gaston Frommel parmi les rationalistes ! (On ne saura bient6t plus ce
que parler veut dire!) Reconnaissons du reste que Barth lui-méme ne fait
pas d’allusion 4 nos penseurs religieux du siécle dernier et que notamment il
n’a pas jusqu’ici, que nous sachions, pris Vinet directement a partie, Cest
tout simplement que ces penseurs et Vinet lui-méme sont restés en dehors du
champ de ses investigations.



88 PHILIPPE BRIDEL

Au début d’une série d’articles dans PEssor (mai 1935) intitulés Observa-
tions critiques sur la théologie de Barth, M. Albert Séchehaye a fait sur les cir-
constances dans lesquelles s’est formé ce théologien des remarques justes et
que l’on peut compléter et préciser comme suit. Barth est né et s’est déve-
loppé dans un milieu absolument étranger aux bénédictions spirituelles
comme aux épreuves que notre Suisse romande a connues et qui ont nourri
les méditations de nos péres: Zurich, essentiellement réfractaire au réveil reli-
gieux qui a vivifié la piété du protestantisme de langue frangaise il y a cent
ans; Zurich, en si grande partie détachée du christianisme positif par le régne
de ce rationalisme bourgeois dont H. Lang était 'un des chefs les plus ar-
dents, voici plus d’un demi-siécle ; Zurich qui ne se dégagea de cette influence
malsaine que pour se livrer 2 un marxisme prétendument christianisé, sous
Pinspiration de Kutter, de Ragaz, dont le premier approuvait carrément les
socialistes de nier Pexistence du péché et dont le second voyait I’essentiel
du message évangélique dans la venue du royaume de Dieu sur la terre par
Pavénement du communisme., Cest de 13 qu’est partie la nouvelle école,
c’est de cela qu’elle a eu a se dégager et qu’avec une violence comme en pré-
sentent souvent les réactions opérées « in extremis » elle s’est mise a proclamer
Pexistence d’un dualisme essentiel entre le ciel et la terre. A ce dualisme
elle cherche un appui dans certaines doctrines des réformateurs et notamment
de Calvin — quoiqu’il ne faille pas identifier tout bonnement le barthisme
avec le néo-calvinisme,

Ce dualisme en outre cherche sa justification profonde et trouve ses formules
les plus vives dans ’ceuvre du célébre penseur danois Kierkegaard. Je ne songe
point 4 résumer maintenant sa philosophie, mais comment me priver ici d’une
remarque qui me semble assez piquante ? Le Danemark se trouve avoir fourni
de deux cotés opposés des adversaires a Vinet.

D’un cété, le célébre dogmaticien danois H. Martensen jadis critiqua vi-
vement le prétendu individualisme de notre compatriote, que du reste il
comprenait mal. Et je dois dire que ce qu’il exprimait a cet égard dans un
de ses livres n’était que bien modéré en comparaison de ses sentiments in-
times. Ceux-ci me sont connus grice a la communication que m’en fit en son
temps le pasteur G. Ducros, le traducteur de la Dogmatique et de la Morale
de Martensen. Ecoutez ceci, tiré d’une lettre privée de Martensen & Ducros
(24 janvier 1880) : « Votre maniére de comprendre Vinet est exactement la
mienne. Déja de Rougemont a écrit des pages excellentes contre ce chef
d’école. Tout récemment j’ai appris que M. Bersier venait de se ranger au
nombre des opposants a cette fatale tendance. J’appelle de tous mes veeux
contre elle une opposition toujours grandissante et toujours plus agressive,
sachant enfin invoquer les véritables principes. Tout en m’inclinant devant
le caractére chrétien et le talent de Vinet, je ne puis m’empécher de dé-
noncer sa conception ecclésiastique et sociale comme un chef-d’ceuvre de
vulgarité et d’audace radicale ».

Or Martensen était la béte noire — disons plut6t 'une des bétes les plus



THEOLOGIE DE VINET ET BARTHISME 89

noires — de Kierkegaard, qui s’appliquait a prendre le contre-pied des en-
seignements de ce professeur luthérien patenté. Et voici maintenant que
de la philosophie pessimiste de Kierkegaard nous voyons tirer des armes
qu’on dirige tout droit contre 'idée méme de la théologie vinétiste ! Comme
Hérode et Pilate se réconciliaient jadis contre le Fils de PHomme, les manes
de Martensen et celles de son mortel adversaire Kierkegaard s’accordent
pour assaillir de droite et de gauche notre grand moraliste chrétien. Serait-ce
une preuve de plus qu’il est dans le vrai, ce vrai qui, la plupart du temps,
est moins aux extrémités qu’au centre ?

En bref, voici le nceud du débat : pour la théologie nouvelle, dite théologie
dialectique, il y a entre Dieu et le monde corrompu dont nous faisons partie
une rupture absolue ; en 'homme pécheur nul reste ne subsiste de la nature
que le Créateur lui avait primitivement donné. Il ne peut y avoir dés lors
dans la pensée humaine aucune trace de vérité religieuse et ce qu’ont dit a
cet égard de plus beau, de plus profond un Socrate, un Marc-Auréle par
exemple, est dénué de toute portée ; pareillement en est-il de la loyauté, de
la bonté, de Phumilité qui se manifestent chez les paiens antiques ou chez
nos contemporains vertueux : ces choses sont dénuées de toute valeur. Seule
a pouvoir franchir 'abime entre Dieu et 'homme est la Parole révélatrice,
apportant au second la promesse d’un salut qui, du reste, demeure a venir,
toute vie spirituelle restant une promesse et jamais une possession : Dieu me
garde, disait Kierkegaard, de « tomber » jamais dans la certitude! Un naturel
corollaire de ce dualisme radical, c’est la condamnation par le barthisme
de tout effort apologétique, de toute tentative pour amener les hommes ré-
fléchis et affamés de pureté a reconnaitre que PEvangile peut répondre a
leurs besoins les plus profonds. On touche la du doigt ’opposition entre le ter-
rain ou M. Barth nous place et celui ol se tenait Vinet, lui qui, s’il fut bien
autre chose encore, fut aussi et toujours, jusqu’en ses travaux spécialement
littéraires, un apologiste du christianisme, comme avant lui Pavait été ce
Pascal qu’il a tant aimé.

Certes, Vinet connait bien la profondeur et la largeur du gouffre que le
péché a creusé entre 'homme et le Dieu trois fois saint ; il sait bien — qui I’a
dit mieux et en termes plus convaincants ? — que le pécheur ne saurait par
ses forces propres ni découvrir la vérité supréme qui sauve, ni par ses plus
nobles efforts moraux satisfaire aux exigences de I’Evangile, qu’en un mot
il est impuissant a combler Pabime ou & jeter par-dessus un pont pour le
franchir. Seule ’a pu faire et I’a fait la pure charité de Dieu, sa grice géné-
reusement offerte 4 des indignes, qui n’ont qu’a la saisir dans une humilia-
tion profonde et avec cette confiance qui s’appelle la foi. Mais si Dieu accom-
plit cet acte secourable envers le pécheur, c’est donc que jamais il n’a cessé
de 'aimer, de lui rester attaché par le lien qui existe entre le Créateur et ses
créatures ; et ce n’est point comme & un étre sans vie, sans conscience et
sans volonté qu’il s’adresse a ’homme, car il réclame sa foi, chose éminem-
ment active et morale. Et, dés lors, il ne faut point tenir pour sans valeur



go PHILIPPE BRIDEIL

7

ces vérités éparses et incomplétes auxquelles tant bien que mal s’¢éléve par-
fois Pesprit de ’homme : elles sont la pour faire naitre en lui la nostalgie de
cette vérité souveraine que Dieu veut lui donner. Il ne faut pas non plus
mépriser ces efforts pour bien faire, cette soif de justice a quoi le Sauveur
vient répondre et qu’il veut couronner: tout cela n’est-ce pas, pour em-
ployer le mot d’une des similitudes évangéliques, ce qui prépare une bonne
terre, une terre apte a recevoir utilement la semence divine ? L’homme pé-
cheur n’est point un étre anéanti, a la place duquel Dieu promet d’en mettre
un autre quand sonnera I’heure des réalisations futures ; 'homme pécheur
est un étre mortellement atteint, incurable a toute habileté humaine, et que
Dieu vient « régénérer ».

Il y a des paradoxes dans "Evangile, certes ! N’y en a-t-il pas dans toute
réalité, a quelque ordre qu’elle appartienne, fiit-ce dans I’hydrostatique ?
Et comment pourrait-il en manquer dans une réalité divine ? Mais il n’y faut
pas voir que cela, comme Kierkegaard et les barthiens ; il y a aussi les para-
boles, lesquelles font bien voir qu’en dépit de tout il y a analogie entre le
divin et ’humain et que par conséquent une valeur est inhérente & celui-ci.
Sinon, comment les rapports que des hommes soutiennent entre eux ou
avec la nature pourraient-ils ainsi servir d’image aux actes de Dieu ? Et
comment enfin, pour bien exprimer ce qu’est Dieu, Jésus emploierait-il ce
mot si humain : le Pére ?

Deux théses contraires résument Popposition entre la théologie de Barth
et celle de Vinet. Kierkegaard définit Dieu : Celui qui est «entiérement autre
que Phomme », et les barthiens ont adopté cette formule. Vinet écrit au con-
traire : « Ce mot célébre d’un poéte antique : Je suis homme et rien de ce qui
est humain ne saurait m’étre étranger, ’Evangile I’a mis dans la bouche de
Dieu». Et notre théologien ajoute : « Comment la Parole divine efit-elle pu
s’incarner en une personne humaine si Dieu n’avait pas été toujours homme,
s’il n’avait pas été toujours une personne analogue aux ndtres, une personne
dont les qualités morales : justice, bonté, fidélité, pour étre parfaites, n’en
sont pas moins de méme essence que celles qui si pauvrement s’esquissent
dans nos vies ? » Ce n’est pas le lieu de montrer ce qui découle naturellement
de 'un ou de I'autre des deux principes opposés, formulés par Kierkegaard
et par Vinet, dans le domaine de la vie spirituelle et dans celui de la morale
sociale ; ce que nous venons de dire suffit pour qu’on entrevoie 'importance
du débat engagé.

Nous entendions, il y a un certain temps déja, un pieux et savant théo-
logien de la Suisse allemande dire de Paction de Karl Barth dans la théologie
moderne : « C’est un « reméde de cheval » dont nous avions besoin peut-étre ;
mais quand cette rude cure aura produit ses effets providentiels, on en revien-
dra de ces jugements sommaires et injustes, de ce dogmatisme outrancier,
de ces inhumains paradoxes et les jours reviendront ou I’on admirera plus
que jamais la sainte et profonde sagesse de Vinet». Acceptons-en I’augure !

Pour ne pas conclure sur des lignes de notre plume, nous aimons, pour



THEOLOGIE DE VINET ET BARTHISME 91

terminer, a céder la parole 4 'un des membres parisiens de notre comité,
M. le pasteur et professeur Wilfred Monod. Dans "ouvrage en trois énormes
volumes qu’il a publié récemment sous ce titre Le probléme du bien, il y a,
cela va sans dire, de trés nombreuses allusions 4 Vinet. Il ne peut
étre question de les relever toutes, citons seulement celles-ci: « Des génies
religieux comme Blaise Pascal et Alexandre Vinet ont développé une apolo-
gétique vivante, qu'on peut nommer P'apologétique de la priére. A dessein
je range le pasteur vaudois dans la lignée des Augustin et des Pascal. Ceux
qui ont fait de lui un « subjectiviste » (selon le jargon du jour) ne 'ont pas
lu; ou bien ils ne P’ont pas compris... Pour comprendre sa pensée profonde,
libre pourtant du vocabulaire de ’Ecole et de toute cuistrerie d’érudition,
il faut s’efforcer longtemps. On se trompe soi-méme, et on le calomnie, quand
on essaie d’étiqueter un Alexandre Vinet parmi les théologiens qui construi-
sent béatement sur le sable de la nature humaine, Il part de la « conscience »
évidemment, car méme pour déclarer que Pon part de « Dieu », il faut s’affir-
mer au début conscient, dans tous les sens du mot... Vinet apparait, déci-
dément, dans un autre monde intellectuel qu’Emmanuel Kant et dans un
autre monde moral que Jean-Jacques Rousseau. »

Et M. Monod de conclure : « Quand P’astronome Leverrier, examinant cer-
taines déviations d’un corps céleste, en tira la conclusion qu’elles avaient
pour cause une planéte inconnue, qui se trouva étre Neptune, aucun savant
n’accusa le génial physicien d’étre « subjectiviste ». Or ’apologétique d’Au-
gustin, de Pascal et de Vinet n’est pas autre chose que ’application, dans
le monde spirituel cette fois, d’une méthode aussi réfléchie et aussi féconde ».
(t. I, p. 140 et 143.)

Philippe BRIDEL



	Théologie de Vinet et barthisme

