Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1936)

Heft: 98

Artikel: Max Scheler et I'anthropologie philosophique
Autor: Godet, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAX SCHELER
ET I’ ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE

Dans un passage d’un livre paru en 1932, Deutscher Geist in Gefabr, Iécri-
vain allemand Ernst-Robert Curtius, bien connu par ses travaux sur la
France et ses relations amicales avec de nombreux Frangais, reconnait a la
France d’aujourd’hui, comme aussi 4 ’Angleterre, certaines supériorités dans
Pordre de la culture, que ces nations doivent selon lui 4 Pancienneté et a la
solidité de leur structure sociale. En revanche, ajoute-t-il, « c’est en Allema-
gne, et en Allemagne seulement, qu’on élabore aujourd’hui une nouvelle
connaissance de Phomme. La question des questions, celle de la signification
de ’homme et de sa place dans le Cosmos, y est le point de convergence de
toute réflexion philosophique quelque peu profonde. Une nouvelle philoso-
phie de Phomme, une anthropologie philosophique, c’est la le but auquel ont
tendu les recherches de celui qui fut notre plus grand penseur depuis Nietzsche,
Max Scheler ».

Mort prématurément en 1928, Scheler n’a pas eu le temps d’achever et de
publier son Anthropologie proprement dite, c’est-a-dire I'ouvrage qui devait
porter ce titre. Mais il y a préludé par quelques articles ou opuscules(). Nous

N.-B. — Ce travail, qui a fait I'objet d’une communication & la Société romande
de philosophie (Groupe neuchitelois, puis Groupe vaudois), n’est rien de plus que
I'analyse d’un opuscule de Max Scheler sur les diverses conceptions que I'homme
s'est faites de lui-méme au cours de I'histoire. Cette analyse n’est méme pas com-
pléte. A la derniére partie nous avons substitué quelques bréves remarques person-
nelles, suggérées par le texte & cet endroit et amorces possibles d’un second travail,
sur les notions de « vie » (ou « me ») et d’« esprit », qui sont au centre de Panthropo-
logie propre de Scheler, laquelle n’est pas exposée dans 'opuscule en question.

(1) Zur Idee des Menschen, dans Umsturz der Werte, 2¢ éd., vol. I, Der neue Geist-
Verlag, Leipzig 1923 ; Mensch und Geschichte, paru d’abord en 1926 dans Die neue
Rundschau, puis dans le volume Philosophische W eltanschauung, Cohen, Bonn 1929;
Die Stellung des Menschen im Kosmos, Reichl, Darmstadt 1928.



74 PIERRE GODET

nous occuperons ici de celui qui est intitulé Mensch und Geschichte et que
Pauteur considérait comme un petit fragment d’une introduction historique
a son Anthropologie. Une anthropologie philosophique, dit-il, doit étre intro-
duite par une histoire de la «conscience de soi» (Selbstbervusstsein) chez
I’homme, c’est-a-dire des diverses fagcons dont ’homme s’est vu, senti, pensé
lui-méme au cours des ages.

La direction générale de ce développement, au moins pour I’humanité
européenne, ne fait pas de doute: il y a, malgré quelques arréts ou reculs
passagers, accroissement chez ’homme de la conscience de soi. Les « primi-
tifs », comme on dit, se sentent encore unis par une parenté intime avec le
milieu végétal et animal qui les entoure. Méme une culture comme celle de
PInde, qui a atteint les hauteurs qu’on sait, repose encore sur le sentiment
d’unité qui rattache ’homme a Pensemble des vivants et le place en quelque
sorte au méme niveau. La distinction tranchée entre ’homme et la nature
n’apparait qu’avec les Grecs; car c’est chez eux, et chez eux seulement,
qu’a été formée Pidée du Logos, de la Raison, congue comme ’apanage de
Pétre humain, Le christianisme représente, tout compte fait, un nouvel
accroissement de la conscience de soi, car I’idée de Dieu se faisant homme et
de Phomme enfant de Dieu revient a conférer a étre humain une importance
cosmique, et méme métacosmique, que les Grecs et les Romains de I’époque
classique n’auraient jamais osé s’attribuer 4 eux-mémes. Avec la Renais-
sance, on pourrait tout d’abord hésiter. Sans doute I’anthropomorphisme
médiéval y est battu en bréche, et en ce sens I'importance de ’homme semble
s’affaiblir. Mais c’est une grosse erreur, dit Scheler, de croire que la révolution
copernicienne a eu pour effet de diminuer ’homme a ses propres yeux. Gior-
dano Bruno, le grand missionnaire de la nouvelle cosmologie, s’écrie avec
enthousiasme : « Copernic n’a fait que découvrir dans le ciel une nouvelle
étoile : la Terre ! Nous sommes donc déja dans le Ciel | » Autrement dit, nous
n’avons plus besoin du ciel de ’Eglise. Sans doute ’homme, désormais, ne
siége plus au centre de I’Univers ; il n’est plus que I’habitant d’un insigni-
fiant satellite du soleil, lequel est perdu lui-méme dans I'infini des mondes
innombrables. Mais le fait que la raison de ’homme ait eu la puissance de
percer ainsi a jour les apparences sensibles, cela précisément exalte encore
en lui la conscience de soi-méme. A partir de Descartes, cette méme raison,
héritage des Grecs, soutient avec la divinité un rapport particulier et plus
étroit. Conscience de soi et conscience de Dieu s’entre-pénétrent si bien chez
Descartes, que celui-ci ne démontre plus Dieu par I’existence du monde, comme
faisait saint Thomas, mais qu’au contraire il démontre le monde, si 'on peut
dire, par la lumiére d’une raison qui se sait immédiatement fondée en Dieu.
L’identité partielle de la raison humaine et de la raison divine, c’est 1a une
idée commune a tout le rationalisme classique, théiste ou panthéiste, de
Descartes a Hegel. Mais déja avec le XVIIIe siécle, et surtout avec le XIXe,
les choses se compliquent. Des conceptions nouvelles de I’homme apparais-
sent avec les sciences naturelles, notamment avec la biologie évolutionniste,



MAX SCHELER ET ’ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 75

qui se mélent et interférent avec les survivances des anciennes. On ne dira
pas, certes, que ’homme moderne a perdu la conscience de soi ; mais Iunité
de conception, au moins relative, par laquelle cette conscience s’exprimait a
d’autres époques, est brisée. L’homme moderne hésite, il oscille entre plu-
sieurs images de lui-méme, anciennes ou nouvelles, et souvent contradic-
toires entre elles. C’est ce qui permet a Scheler de dire, parlant du temps pré-
sent : « Au bout de dix mille ans d’histoire humaine, nous sommes le premier
dge ot ’homme soit devenu pour lui-méme totalement problématique ; ’est
la premiére fois que 'homme ne sait plus ce qu’il est, tout en sachant d’ail-
leurs qu’il ne le sait pas »,

* *

L’homme est donc partagé aujourd’hui entre plusieurs conceptions de lui-
méme, de son origine, de sa nature, de sa signification et de sa place dans
I"Univers. Max Scheler croit pouvoir en distinguer cinq principales, dans le
cadre de chacune desquelles il y a naturellement place pour de nombreuses
variantes. De ces cinq conceptions, les deux premiéres, auxquelles nous avons
déja fait allusion, remontent fort haut dans notre histoire ; la troisiéme s’est
développée seulement dans les siécles modernes, et surtout depuis cent ans.
Toutes les trois nous sont familiéres, car c’est d’elles, de leurs combinaisons
diversement dosées selon les cas individuels, que nous vivons ou essayons
de vivre, La quatriéme et la cinquiéme sont beaucoup plus récentes ; elles
sont en outre de portée beaucoup moins vaste, puisqu’il s’agit de vues qui
paraissent bien étre spécifiquement allemandes. On pourrait méme, a ce propos,
reprocher a Max Scheler un certain mangue de proportions dans sa classi-
fication des conceptions de ’homme.

I. — La premiére ne doit rien a la science et a la philosophie ; elle est un
pur fruit de la foi religieuse. On peut se borner 4 son propos a un simple rap-
pel, car il s’agit de la conception chrétienne (ou, si ’on veut, judéo-chrétienne)
traditionnelle. Création du monde et de I’homme, y compris ’Ame de celui-ci,
par un Dieu personnel tout-puissant ; état d’innocence, puis chute du premier
couple humain et, par 13, assujettissement du genre humain au péché ori-
ginel ; rédemption offerte et assurée a ’homme par l'incarnation et le sacri-
fice du fils de Dieu ; perspectives eschatologiques, résurrection, jugement der-
nier, survivance dans un au-dela, impliquant I'individualité, la spiritualité et
Pimmortalité de ’Ame ; le tout donnant lieu a une vue générale et correspon-
dante de ’histoire, diversement formulée de saint Augustin 4 Bossuet : ce mythe
grandiose, plein d’un sens profond, ne présente sans doute aucun intérét pour
une science et une philosophie autonomes, et d’ailleurs il ne peut que perdre en
richesse et en beauté 4 des tentatives de justification pseudo-rationnelles.
Mais, observe Scheler, ce mythe agit aujourd’hui encore, méme en dehors des
milieux d’Eglise et en ’absence de toute croyance dogmatique, bien plus pro-
fondément qu’on ne le soupconne. Car certaines formes de sentiment et



76 PIERRE GODET

certaines formes de vie peuvent survivre trés longtemps aux idées et aux
croyances qui y étaient jadis attachées. Ainsi ce qu’on pourrait appeler
P« angoisse vitale » (Scheler emploie ici expression intraduisible Alpdruck),
dans laquelle il faut chercher sans doute Iorigine psychologigue du mythe de
la chute et du péché originel, le sentiment d’une faiblesse et misére congéni-
tale de ’homme, pése aujourd’hui encore, le plus souvent a son insu et malgré
tout ce qu'elle a fait pour s’en débarrasser, sur ’humanité occidentale.

II. — La seconde des conceptions anciennes de ’homme qui agissent encore
parmi nous est une invention des Grecs, un produit de Ia cité antique. Appe-
lons-la d’un mot, pour faire bref, celle de ’bomo sapiens. Ebauchée par Ana-
xagore, développée par Platon et Aristote, cette conception, pour la premiére
fois dans I’histoire, définit ’homme, en soi et comme tel, et elle le définit par
opposition a la béte. Notons bien qu’il ne s’agit pas d’une distinction natu-
raliste et empirique, fondée sur certains caractéres physiques et psychiques
qui différencieraient ’homme des autres espéces animales les plus voisines,
par exemple des singes anthropoides. Une pareille distinction n’opposerait
précisément pas 'homme comme tel a la béte et au reste de la nature. Car,
en fait, empiriquement, I’homme ressemble infiniment plus au chimpanzé,
par exemple, que 'homme et le chimpanzé ne ressemblent tous deux au
poisson ou a la tortue. Aussi la « différence spécifique » de I’homme repose-
t-elle sur tout autre chose : sur cette idée que ’homme, et lui seul, porte en
lui un principe ou agent d’essence divine, irréductible 4 Panimalité dont il
participe par ailleurs, et qui lui confére une place a part au-dessus de tout
le reste de la nature. Ce principe, c’est la Raison, le Logos. Sur cette idée de
la Raison repose aujourd’hui encore notre conception classigue de 'homme,
que nous nous en doutions ou non. Nous pouvons la rejeter théoriquement ;
pratiquement, nous en faisons un usage constant.

I1 faut souligner ici certains caractéres de la « raison » classique :

1. Ce principe spécifique, par ol ’homme s’apparente a la divinité, est
dans son essence le méme qui se manifeste aussi dans la structure et I’ordon-
nance de ’Univers, qui « informe » toute matiére, qui fait du chaos un ordre,
une nature, un Cosmos. Il s’ensuit que ’homme, par sa raison, est capable
de connaitre adéquatement PEtre, c’est-a-dire Dieu, ’Univers et soi-méme,
qu’il est, en un mot, capable de saisir et de posséder la Vérité.

2. Ce principe est doué de puissance active, capable d’action méme sans
le concours des énergies vitales et psychiques (sensibilité, tendances, instincts,
etc.) que ’homme a en commun avec les autres animaux. 11y a, comme dira
Hegel, un « pouvoir propre de 'ldée » (Selbstmacht der Idee).

3. La Raison, capable de connaitre ’étre ou la vérité en soi, est parfaite-
ment fixe et constante, et elle est universelle. Elle est ainsi le partage de tout
homme en tant qu’homme, sans distinction de races, de peuples ni de castes.
Cette derniére idée, tout a fait nouvelle quand elle parut, n’est encore qu’im-
plicite chez Platon et Aristote (ce dernier la contredit méme directement



MAX SCHELER ET L’ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 77

dans sa Politique, selon laquelle Pesclave n’est pas « homme ») ; elle sera
formulée explicitement par les Stoiciens.

Cette anthropologie philosophique, création des Grecs, qui est celle du
rationalisme classique, on peut constater maintenant qu’elle a au fond fort
peu changé au cours des siécles. A peine besoin de rappeler, d’abord, que,
depuis le moyen 4ge, elle a conclu une alliance étroite et durable avec la
théologie chrétienne, alliance d’ot est issue la métaphysique spiritualiste
traditionnelle. Ensuite, quelles que soient les divergences profondes qui ont
pu séparer les grands métaphysiciens de P’histoire, il n’y en a pas moins dans
l'idée classique de 'homme raisonnable quelque chose qui est commun a
Aristote, a saint Thomas, a Descartes, a Locke, a Malebranche, a Spinoza,
a Leibnitz, a Voltaire, a Rousseau, a Kant et a Hegel. Sur un seul point, il
s’est produit dans les temps modernes une modification relativement impor-
tante, et cela chez le dernier nommé de ces philosophes. C’est sur le point de
la fixité de la Raison. Hegel, qui exalte la puissance de la raison humaine
jusqu’a Pidentifier complétement avec la raison divine, incorpore par ailleurs
cette raison a I’histoire méme de ’humanité ; c’est le mouvement méme de
’histoire qui la manifeste. La Raison, dés lors, n’est plus fixe ; elle comporte
un processus de développement, un « devenir » (d’ailleurs tout a fait distinct
du devenir biologique) par lequel I’homme atteint progressivement a la
conscience de ce qu’il est éternellement quant a son idée, a la conscience de
sa liberté d’étre raisonnable. Hegel représente le dernier état (dernier peut-
étre au sens absolu) de ’anthropologie de I’homo sapiens.

Scheler remarque encore que cette anthropologie s’est exposée finalement
a un grand danger. Elle est devenue quelque chose qui va si bien de soi (selbst-
verstindlich) qu’elle a perdu la conscience de ses propres prémisses, du fonde-
ment sur lequel elle repose, si bien qu’elle a pu se miner elle-méme sans le
savoir. Elle a pour fondement ’idée de vérité, en tant que celle-ci est objet
méme de la Raison. Or un Nietzsche, qui rejette 'idée de vérité comme une
«illusion vitale », a observé le premier avec profondeur que cette idée est
au fond inséparable du Dieu de la métaphysique, qu’elle suppose implicite-
ment comme arriére-plan toute la métaphysique théiste et spiritualiste (ainsi,
pour Descartes, Dieu est avant tout le garant de la vérité). Car dire que ’homme
peut connaitre ’Univers dans sa vérité, c’est dire qu’il participe du méme
principe qui est aussi le constructeur de Univers et de ses lois. Il y aurait
donc une contradiction inconsciente chez tel savant moderne qui souscrit
paisiblement a la formule de Nietzsche : « Dieu est mort », mais qui n’en croit
pas moins fermement, dans ses recherches et dans sa vie, a «la Vérité ». De
méme, ou inversement, il y a peut-étre des croyants de la Raison éternelle
qui ne s’offusqueront pas, néanmoins, d’entendre appeler celle-ci, comme on
’a fait tout a ’heure, « une invention des Grecs », ce qui est la réduire a un
pur phénoméne terrestre, historique et contingent. C’est qu’a c6té de leur an-
thropologie rationaliste traditionnelle, ils admettent en méme temps, par une
contradiction inconsciente, une autre et plus récente conception de 'homme.



78 PIERRE GODET

III. — Cest celle que Scheler appelle anthropologie naturaliste ou positi-
viste, qui sera par ailleurs évolutionniste et plus tard, en outre, pragmatiste.
L’homo faber se substitue ici a ’homo sapiens. Celui-ci, I’ animal raisonnable »
de PEcole, est aussi — I’expression le dit — un animal. Mais s’il est homme,
ce nest pas en tant qu’animal, c’est en tant que raisonnable ; c’est la Raison
qui le fait homme, Dans la conception naturaliste, au contraire, ’homme n’est
rien d’autre et rien de plus qu’un animal. Entre lui et les autres animaux il
n’y a plus de différence spécifique ou d’essence ; il n’y a qu’une différence de
degré. Il n’y a rien dans ’homme, ni propriétés, ni pouvoirs, ni fonctions,
qui ne se trouve également, sous des formes plus rudimentaires, moins
« évoluées », chez les autres animaux et plus spécialement chez les vertébrés
supérieurs. Ce que le rationalisme classique appelait la Raison, cette faculté
ou entité métaphysique par ou ’homme se trouvait (pour I’essentiel) séparé
du reste de la nature et élevé au-dessus d’elle, cette Raison est maintenant
détronée ; elle est ramenée a la commune nature et réintégrée a titre de simple
fonction (supérieure, il est vrai) dans le psychisme animal naturel. Or ce
psychisme est entiérement a base d’instincts, lesquels d’ailleurs n’ont d’autre
sens ni d’autre fin que la conservation et I’accroissement de la vie. La con-
naissance, telle qu’elle est chez I’homme, bien loin de pouvoir saisir I’étre en
soi, n’est méme pas faite pour cela, car elle n’est, elle aussi, qu’un instrument,
un moyen de la vie au service de la vie. D’ou la conception pragmatiste de la
vérité, qui définit celle-ci par I’utilité vitale. La connaissance prétendue désin-
téressée, toutes les idées ou valeurs supérieures de I’esprit, ne sont qu’une
superstructure par elle-méme sans pouvoir ni action, un épiphénomeéne pro-
jeté par activité obscure, seule vraiment réelle en nous, de nos tendances et
de nos besoins. '

Qu’est-ce qui distingue plus spécialement ’homme des autres animaux,
que, de toute évidence, il dépasse de trés haut, non par son essence, mais
quant au degré de développement ?

1. L’homme est ’animal « cérébral » (Gebirnwesen), c’est-a-dire celui chez
lequel le cerveau, considérablement plus développé, consomme et absorbe
aussi une portion bien plus considérable de DIénergie organique totale ;
2. ’homme est ’animal « créateur de signes » (Zewchentier), dont le principal
est le langage ; 3. L’homme est ’animal « fabricateur d’instruments» (¥ erk-
zeugstier), instruments qui peuvent étendre presque indéfiniment son action
sur le milieu extérieur et, par 13, sa domination sur la nature.

Cette conception générale n’a pas seulement donné lieu, depuis cent ans et
plus, a de multiples doctrines biologiques et psychologiques, mais aussi, paral-
lelement, a4 des vues d’ensemble sur Phistoire et a des doctrines sociolo-
giques. De celles-ci on pourrait distinguer trois sortes, selon que les socio-
logues attribuent la prépondérance a I'une ou a P'autre des trois sortes d’ins-
tincts qu’on s’accorde a reconnaitre chez Panimal homme : instincts de
nutrition, instincts de reproduction, instincts de puissance. Sil’on met ’accent
sur les instincts de nutrition, on aura les doctrines qui font du facteur écono-



MAX SCHELER ET L’ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 79

mique le moteur de I’histoire et de ’évolution des sociétés ; le type de ces
doctrines, c’est ce qu’on appelle communément le «matérialisme historique »
(marxisme). Pour ceux qui donnent la prépondérance aux instincts de repro-
duction, le facteur déterminant, ce sera le sang, la race ; tout le monde nom-
mera icl Gobineau (encore que ceux qui, non seulement le nomment, mais le
jugent, ne ’aient généralement pas lu (1), Ceux, enfin, qui attribuent la pri-
mauté aux instincts de puissance tiendront le facteur politigue pour décisif
dans la vie des sociétés. On pourra citer ici nombre d’historiens, dont les pré-
curseurs sont Machiavel et Hobbes.

* *

Il semble incontestable que les trois grandes « anthropologies » que nous
venons d’exposer briévement a la suite de Max Scheler, les deux premicéres
fort anciennes, la troisiéme relativement récente, se partagent bien en fait
(encore que selon des proportions et combinaisons fort différentes) la menta-
lité de «I’Européen moyen» d’aujourd’hui. Elles sont logiquement incom-
patibles entre elles, surtout la premiére et la seconde avec la troisiéme, et
c’est en ce sens que Max Scheler peut dire que ’homme, de nos jours, « ne
sait plus lui-méme ce qu’il est ». Et cependant, il y a malgré tout, entre ces
trois conceptions de ’homme, un trait commun, d’ordre trés général et de
grande portée : c’est 'idée plus ou moins implicite, parfois involontairement
acceptée, qu’il y a une unité de I’histoire humaine, et aussi que cette histoire
a une certaine direction, que Pensemble de I’lhumanité est en marche vers un
certain but ou état final, d’ailleurs difficilement définissable et impossible a
situer a aucun moment de Pavenir, mais qui est en tous cas congu comme
supérieur au présent et au passé (2). Sur ce point, tout le positivisme évolu-
tionniste (les Comte, Stuart Mill, Spencer, Darwin, Hackel, etc. avec tous
leurs disciples et successeurs) rejoint le rationalisme classique, dans lequel
la marche vers le « mieux » est représentée par I’affranchissement progressif
de la raison (éternelle, d’ailleurs, en son principe) et Paccroissement con-
tinuel de ses conquétes ; et ’on peut méme dire que l'un et autre rejoi-
gnent ici le christianisme o1, en dépit du «mal radical » qui exclut Iidée de
progrés, la marche ascendante de ’humanité trouve néanmoins une sorte
d’équivalent dans le drame cosmique qui méne de la Création et de la
Chute au salut final des justes et, plus généralement, & une «fin des
temps » qui est une restitutio in integrum.

IV. Ce bel unisson n’a guére été rompu qu’avec le XXe siéclé, par une
quatriéme conception de '’homme qui y est apparue. J’ai dit qu’elle était

(1) La remarque est de I'auteur, non de Max Scheler.

(2) Parmi les philosophes on ne trouve au XIXe siécle qu’une seule exception a
cet état d’esprit, Schopenhauer, dont on sait que la doctrine exclut toute idée d’évo-
lution et de progrés. On peut lui adjoindre Gobineau, dont la théorie des races com-
porte la dégénérescence fatale de ’humanité.



8o PIERRE GODET

(comme aussi la cinquiéme) spécifiquement allemande. Et méme, au dire de
Scheler, qui écrit ceci vers 1928, le public allemand cultivé ne I’a pas encore
bien saisie dans ce qui fait son unité, ni admise dans ce qu’elle peut avoir de
trés partiellement justifié. Cette conception nouvelle et singuliére s’impose
cependant a attention de la critique philosophique, ne fiit-ce que par la
valeur de quelques-uns de ceux qui la défendent. C’est, ajoute Scheler, une
idée «terrible» (furchtbar), mais qui pourrait étre vrale en ce sens au moins
qu’elle n’est point absurde. Disons tout de suite qu’elle est I’expression d’un
romantisme vitaliste exaspéré et d’un pessimisme romantique qui dépasse
de loin en radicalisme tout ce qu’on a pu jusqu’ici appeler de ce nom,

Cette idée, c’est celle d’une déchéance ou décadence inhérente 4 Détre
homme, au phénoméne humain ez tant que tel, décadence qui a déja commencé
au moment ou débute pour nous cette histoire humaine d’environ dix mille
ans dont nous connaissons quelque peu la partie la plus récente, dont nous
conjecturons ou reconstruisons I’autre. A la question : Qu’est-ce que ’homme ?
on répond ici: L’homme, c’est le désertenr( de la vie, c’est Pétre qui, en
vertu de sa nature méme, est «traitre a la vie». Qu’est-ce que cela signi-
fie ? Ceci : ’homme est Panimal qui, a la suite d’on ne sait quelle déviation
originelle, de quel accident primordial, s’est trouvé privé des qualités orga-
niques et des capacités vitales susceptibles d’un développement ultérieur
authentique et normal, et qui, dés lors, a été contraint de développer en lui
ces outils ou instruments que sont le langage, les concepts, la raison, Pesprit
en un mot, lesquels lui ont servi du méme coup a fabriquer cet immense
outillage matériel, toujours plus compliqué, qu’on appelle civilisation
humaine ). Et c’est ce méme étre qui, avec une folle inconscience, un prodi-
gieux aveuglement, s’enorgueillit comme d’une supériorité de ce qui cons-
titue bien, en effet, sa singularité, son unicité dans la nature, mais n’est en
réalité rien d’autre que l’expression de son infirmité congénitale. Dans la
mesure méme ou le cerveau humain, anormalement développé, absorbe a
son seul profit une portion correspondante de Pénergie organique totale, le
développement vital naturel de ’homme est blogué. L’homme, cet « esclave
de sa substance corticale » (( Sklave der Rinde), comme dit un représentant de

(1) En frangais dans le texte allemand.

(2) Cette conception est défendue entre autres par des savants qui se placent sur
le terrain purement biologique. L’anatomiste L. Bolk (Das Problem der Menschwer-
dung, Jena 1926) résume ses recherches sur 'homme en le définissant «un singe
infantile & sécrétions internes troublées ». Le médecin berlinois Paul Alsberg (Das
Menschenritsel, Dresde, 1922) soutient cette thése que '’homme, dans la lutte pour
I'existence, a tendu a éliminer en lui les « organes » au profit des « outils « (y compris
cet « outil immatériel » qu’est la pensée conceptuelle), parce que, fort mal armé contre
le milieu extérieur et sans « adaptation spécifique », il a été incapable de poursuivre
son développement «organologique ». Le « principe de ’humain » se raméne ainsi
a celui de «I’élimination des organes» (Organausschaltung ). La pensée conceptuelle
n’est pas présupposée, ici, comme ce qui provoque ou rend possible cette élimination ;
elle en est au contraire une résultante.



MAX SCHELER ET L’ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 81

cette anthropologie, est une «impasse », un « cul-de-sac » de la vie. Il ne faut
pas dire que Phomme est un étre mentalement malade, malade d’esprit (car,
dans les limites de son espéce, il ne ’est nullement ; seuls quelques individus
humains le sont). Ce qu’il faut dire, c’est que Pesprit en tant que tel est une
maladie ; ce qui revient a dire que I’homme méme, le phénoméne humain
comme tel est une maladie de la vie.

L’homme dit qu’il pense (« je pense, donc je suis »), mais pourquoi pense-t-il,
sinon parce qu’il n’a plus d’instincts, en contact intime avec la vie profonde
de la nature, pour lui dicter les actions et réactions appropriées ? Il dit qu’il
est libre, libre de choisir ; mais que signifie cette liberté, sinon I’hésitation,
Pincapacité de la décision stire ? Pensée, liberté, conscience, science, philo-
sophie, société, Etat, toute la culture et la civilisation humaines, qu’est-ce en
définitive que tout cela considéré dans son ensemble ? Rien d’autre qu’un
immense détour, prodigieusement compliqué, par ot 'homme cherche péni-
blement a obtenir... quoi ? Uniquement ce que tous les autres vivants obtien-
nent 4 beaucoup moins de frais : la conservation de son espece. Tout cela, donc,
dont il fait si grand état et qui lui inspire une sorte de folie des grandeurs,
n’est rien d’autre que le signe et ’expression de son impuissance biologique
fonciére. Et plus ’homme s’évertue 4 perfectionner les substituts artificiels
par lesquels il pare a cette impuissance, les instruments et outils variés que
sa raison le rend capable de fabriquer ; c’est-a-dire, plus il applique a son
existence individuelle et sociale ce qu’on appelle si bien de nos jours la « ratio-
nalisation », synonyme de mécanisation, — plus aussi il se sépare de cette
vie qu’il croit ou prétend conserver ; il la tue toujours davantage, et en lui-
méme et autour de lui, dans cette nature dont il s’est rendu maitre et qu’il
s’applique méthodiquement a ravager. D’ou il suit que tout ce que nous
appelons ’humanité, dix mille ans d’histoire humaine, ne représentent rien
d’autre que la mort lente et fatale, par le fait de Pesprit, d’une espéce singu-
liére, accidentelle et exceptionnelle, qui était frappée et condamnée dés son
berceau. Scheler appelle cette idée « terrible ». N’est-elle pas surtout, et quoi
qu’il en dise lui-méme, absurde et folle ?

Bornons-nous a observer pour I'instant qu’on peut rejeter entiérement la
conception de I« esprit » qui en fait le fond, sans nier pour cela les faits invo-
qués a son appui, notamment la situation présente de humanité. Mais il
taut d’abord indiquer en quelques mots les origines de cette singuliére anthro-
pologie. 8i les Allemands d’aujourd’hui ont une prédilection pour les idées
extrémes, excessives, démesurées, il ne faudrait pas croire que celle-ci soit
une simple mode contemporaine. Neuve en tant que thése explicite et sys-
tématique, cette conception de ’homme n’en a pas moins été longuement pré-
parée sous forme d’éléments partiels et dispersés : chez les romantiques, suc-
cesseurs de Schelling (ainsi le médecin-philosophe Carus) ; chez le juriste-
historien Savigny ; chez Schopenhauer, dans sa métaphysique du vouloir-
vivre aveugle et irrationnel (abstraction faite, bien entendu, de la « négation »
ascétique de ce vouloir) ; un peu plus tard chez Bachofen, dans ses travaux sur

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N, 8. t. Xx1v (N° 98, 1936). 6



82 PIERRE GODET

les primitifs, notamment sur le matriarcat ; chez Nietzsche, dans ce qu’on
appelle son dionysisme ; 4 quoi on peut ajouter certains aspects du berg-
sonisme et du freudisme. D’autre part, il y a ce fait assez remarquable que
Pidée en question a été formulée de nos jours par des hommes venus des points
les plus divers de I'horizon philosophique et scientifique, et qui s’y sont ren-
contrés sans se concerter, comme dans une conclusion commune de leurs
études spéciales. Car, parmi eux, on trouve un philosophe comme Ludwig
Klages, qui est parti de la graphologie et de la caractérologie, pour arriver a
une psychologie générale et, de 1a, 2 une métaphysique ; un géologue et paléo-
géographe (historien de la terre) comme Dacqué ; un ethnologue remarquable
comme Frobenius, grand connaisseur de Afrique et des civilisations négres
en train de mourir ; un philosophe de Phistoire comme Spengler, avec sa
théorie de la vie et de la mort des cultures (toute culture achéve son cycle et
meurt dans une « civilisation »), etc. (1)

L’anthropologie commune a ces divers écrivains implique une certaine
conception de ’«esprit », d’une part, de la «vie» ou élément vital, d’autre
part, qui établit entre eux une distinction et méme une opposition radicale.
Cette distinction tranchée, le rationalisme classique la fait aussi, mais dans
un tout autre sens et en intervertissant les valeurs. L’emploi multiple et
varié qu’on a fait du mot «4me» donne ici d’instructives indications. Le
rationalisme classique, et surtout le cartésianisme, identifie I’ Ame» avec
P« esprit », auquel tout ce qu’on appelle «vie » est ou doit étre subordonné ;
et méme, chez Descartes, la notion de vie se dissout entiérement dans le
dualisme radical de la pensée et de la matiére étendue, qui restent seules en
présence. Au contraire, ’anthropologie qui nous occupe, reprenant ici pour
ses besoins une antique tradition, identifie I’ Ame » avec la « vie » (anima, ce
qui « anime », ce qui fait vivre), et la vie est pour elle la supréme valeur ; tan-
dis que D’cesprit » (réduit d’ailleurs a4 Pabstraction logique et a Dintellect
calculateur) est présenté comme une puissance purement négative et stérile,
anti-créatrice, essentiellement ennemie de la vie (ou 4me) et destructrice de
celle-ci. C’est en quoi se résume la thése de Ludwig Klages, devenu le méta-
physicien de cette école, dans le récent gros ouvrage qu’il a intitulé Der Geist
als Widersacher der Seele( (L’esprit comme négateur ou destructeur de
Pame).

Mais en attendant ’homme existe, depuis longtemps déja et probable-
ment pour longtemps encore. Entre 'aberration primordiale de sa nature et

(1) A partir d’ici notre analyse se fait trés libre, mélée qu’elle est d’observations
personnelles. Elle aboutit d’ailleurs 4 une conclusion de notre crii (voir avertisse-
ment placé en téte de cet article) que nous avons substituée a I’exposé de la cinquiéme
des conceptions de 'homme distinguées par Scheler. Celle-ci, pour des raisons de
proportions, pouvait étre laissée de c6té. Cest celle de quelques penseurs allemands
contemporains (Nicolai Hartmann, D. H. Kerler), occupés surtout du probléme
éthique, dont I'anthropologie postule un athéisme radical au nom de I’autonomie
morale de la personne humaine. — (2) Leipzig, Joh. Ambr. Barth, 1929-1932.



MAX SCHELER ET LANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 83

la destruction finale a laquelle elle le conduit, il y a place pour toute I’histoire.
Aussi la plupart des auteurs dont j’ai nommé quelques-uns s’occupent-ils
beaucoup moins de formuler une thése métaphysique radicale, a la maniére
de Klages, que de considérer en biologistes, en psychologues, en historiens,
en sociologues, en ethnographes, les étapes intermédiaires qu’on peut dis-
tinguer dans la lente agonie de Phomme. A vrai dire, c’est ’homme blanc,
c’est PEuropéen — on I’a pressenti — qui est le représentant typique et le
grand promoteur de ’action destructrice exercée par ’cesprit». Il est en
train d’imposer a ’humanité entiére sa civilisation rationnelle, en attendant
que les autres races la retournent contre lui, ce qui est déja, d’ailleurs, en
bonne voie de réalisation. Au cours des temps historiques le processus des-
tructeur de '« Ame » s’est poursuivi chez ’homme blanc, et se poursuit aujour-
d’hui dans le monde entier, par un passage qu’on peut appeler en deux mots
un passage de lorganique au mécanique. Passage du sentiment intuitif,
modelé sur le rythme des choses et qui en saisit la vie profonde, a Pintellect
qui n’y saisit que des rapports quantitatifs ; du sens métaphysique, s’expri-
mant par le mythe, a la science positive ; de ’expression symbolique a I’ana-
lyse critique ; du besoin et du pouvoir créateur a la fabrication rationalisée ;
de la communion avec la nature a I’exploitation de la nature et a sa destruc-
- tion progressive (ainsi, il n’y aura bient6t plus d’animaux ailleurs que dans
des « réserves », c’est-a-dire dans des musées). En matiére sociale : passage de
la «communauté vitale» (Lebensgemeinschaft), fondée sur les rapports con-
crets entre personnes ou groupements spontanés, les liens du sang, Paccep-
tation des supériorités naturelles, Pautorité de I’age et des traditions éprou-
vées, au mécanisme rationnel des contrats entre groupes ou individus congus
comme des unités équivalentes purement abstraites. On dira que ’observa-
tion de ce processus n’est pas nouvelle ; mais ce qui Pest davantage, c’est
la signification qu’on lui attribue et le jugement de valeur qu’on porte sur
lui. Sans doute la dépréciation romantique de la civilisation ne date pas
d’aujourd’hui, ni méme d’hier; elle remonte au moins jusqu’a Rousseau
(«’homme qui pense est un animal dépravé »). Mais le point de vue, ici, est
bien plus radical, et surtout il comporte un nihilisme quant aux perspectives
d’avenir qu’on ne trouve pas chez Rousseau. Pour Klages, tout retour a
un état antérieur est impossible et dés lors la fin, a plus ou moins bréve
échéance, est fatale.

Un point est a relever dans ’anthropologie que nous venons de considérer.
On y attribue 4 ’homme « primitif », comme aussi & I’homme des anciennes
cultures encore organiques (I’hindoue ou la chinoise, par exemple), un pou-
voir d’intuition métaphysigue que Phomme moderne aurait 4 peu prés perdu.
Car, pour employer la terminologie de Klages, c’est Pdme, non Vesprit, qui
est apte a toucher le fond, d’ailleurs totalement irrationnel, de la réalité.
C’est dire aussi que I’homme primitif ou des cultures traditionnelles, s’il est



84 PIERRE GODET

sans doute plus proche de ’animal en ce sens qu’il est encore accordé aux
rythmes de la nature et plus riche d’instincts, n’est nullement pour cela plus
«bestial ». On pourrait méme dire : au contraire. Le sens métaphysique ne
saurait étre le fait d’une brute, et ’homme qu’un Klages appellerait bestial
(sans considération, d’ailleurs, de ’étymologie de ce mot), ce serait bien
plutét ’homme moderne mécanisé par la perte de son « Ame ».

Ce point nous suggére quelques remarques finales, ot il est tenu compte
de Panthropologie propre de Max Scheler, telle qu’elle est au moins esquissée
dans un autre ouvrage (Die Stellung des Menschen im Kosmos).

Nous assisterions donc, s’il faut en croire Klages et son école, a la lente
mort de ’dme dans Phumanité. Mais, chose singuliére, de trés nombreuses
voix s’élévent aujourd’hui qui s’expriment de fagon précisément inverse.
Un peu partout, en effet, on entend déplorer et dénoncer un abaissement
des «valeurs spirituelles », des valeurs de P’ esprit ». On a méme employé
Pexpression de «mort de D’esprit » (comme titre d’un livre), et c’est cette
mort de DPesprit qui signifierait un retour plus ou moins prochain a la bes-
tialité et a la barbarie. Que penser de Popposition de ces deux formules ?
Mort de I’dme, mort de Desprit : la contradiction, si contradiction il y a,
est-elle purement verbale ? Ou bien tient-elle au fond des choses et nous
oblige-t-elle dés lors & choisir entre 'une ou Pautre ? Le choix n’est peut-étre
pas nécessaire, s’il est permis de voir dans cette crise de ’homme un désé-
quilibre ou une rupture entre deux éléments constitutifs de «’humain »,
mais non la destruction de 'un d’eux. Dans un article du comte Keyserling,
consacré précisément a Klages, qui y est d’ailleurs fortement malmené, nous
lisons cette phrase, a laquelle aurait souscrit Max Scheler : « Rattacher a
nouveau l'un a Pautre I’Ame et Pesprit, c’est le probléme fondamental de
notre temps » (). Ce qui revient a dire qu’il n’y aurait lieu de parler aujour-
d’hui ni de mort de ’ame, ni de mort de esprit, mais bien d’un divorce entre
Pdme et Desprit, qui, s’il n’est conjuré, doit mener notre monde a sa perte.

Mais que faut-il entendre par ce divorce ? On se heurte d’abord ici 4 un
probléme de terminologie. Si les mots « me » et « esprit » correspondent bien
a des réalités psychologiques ou métaphysiques distinctes, a laquelle de
celles-ci convient-il de réserver l'un ou l'autre ? La confusion est extréme,
depuis plusieurs siécles, en cette matiére. Elle n’est pas due entiérement a
la diversité et au désaccord réel des idées ; elle est due aussi au caprice ou
a Parbitraire des philosophes, dont beaucoup ne se font pas faute d’employer
les mots a leur guise, sans prévenir leurs lecteurs. Si le rationalisme tend a
identifier les deux termes 4me et esprit dans une méme notion, tandis que les
conceptions romantiques et vitalistes tendent a les opposer, cela tient aux
doctrines elles-mémes. Par contre, quand un Klages, qui se rapproche sur
quelques points de Bergson, dit «Ame » ]a oi Bergson dirait selon les cas
« instinct » ou « intuition », et dit « esprit » la ot Bergson dirait «intelligence »,

(%) Die literarische Welt, Berlin, 12 mai 1933.



MAX SCHELER ET L’ANTHROPOLOGIE PHILOSOPHIQUE 83

et qu’en outre ce dernier emploie lui aussi le mot « esprit », mais comme un
autre nom de P’«élan vital», un pareil imbroglio est le fait d’une terminolo-
gie anarchique. A tout prendre, 'usage traditionnel du langage courant pré-
sente moins de confusion ; en dépit de toutes ses imprécisions et fluctuations,
les besoins pratiques de I’échange quotidien tendent a y maintenir dans cer-
taines limites la signification de quelques mots essentiels.

On constate alors que le mot « 4me », §’il désigne avant tout 'identité du
moi, n’a pas perdu ses antiques attaches avec I'idée de «vie » ; ’ame, c’est
aussi ’énergie vitale et émotive, impliquant en outre, 4 son niveau supérieur,
une capacité spécifique d’appréhender certaines réalités indéfinissables (sous
ce dernier rapport, c’est le « cceur » au sens pascalien). Quant au mot « esprit »,
dés le temps ot I'idée d’«inspiration » y dominait, il tendait a désigner quel-
que chose de transcendant & 'individualité empirique, de supra-individuel,
ce qui le rendait propre a signifier plus tard un ordre de valeurs ou de normes
objectives et impersonnelles, et en méme temps ce qui, dans ’homme,
est apte 2 les saisir (0,

Cela admis — et on ne prétend a aucune certitude rigoureuse dans ces
indications plus que sommaires — que peut signifier le divorce de ’Ame et
de Pesprit ? Et d’abord que peut signifier ’dme séparée de 1’esprit, sinon une
ardeur vitale sans ordre ni loj, sans boussole ? Ce qui aura pour effet de faire
redescendre cette ardeur vers ses formes les plus basses. Et que peut signifier
Pesprit séparé de ’dme, sinon «limpuissance de I'idée », c’est-a-dire l'in-
capacité ou l'esprit se trouve par lui-méme de réaliser ses valeurs, de les
faire passer dans le réel ? (2) Ce qui aura du méme coup pour effet de réduire
toute intellectualité gfficace au pur calcul technique (mécanisation).

Le divorce de Pame et de Desprit se produirait donc au détriment de 'un
et de Pautre. Maint phénomeéne, individuel ou collectif, de notre temps pour-
rait s’interpréter dans ce sens. Sil’on a pu dire que, parmi les hommes d’au-
jourd’hui, les « personnes » authentiques se font rares (et il suffit de considérer
seulement la politique pour s’en convaincre), ne serait-ce point que la « per-
sonne », en tant que distincte du pur et simple «individu », a pour premicre
condition la synthése 4me-esprit, qui précisément se dissout ? Ou si 'on peut
voir chez nombre de nos contemporains lintelligence calculatrice la plus
aigué, qui représente chez eux I’élément «esprit », s’accommoder au mieux
de la bassesse ou du cynisme de dme (3), n’y a-t-il pas 1a un effet de la méme
rupture ? D’autres phénoménes semblent également s’y ramener: ainsi la
singuliére indifférence aux idées, I'incapacité d’y réagir par un ferme juge-

(1) 11 va de soi que du point de vue de la psychologie positive, qui n’est pas le
nétre, dme et esprit, & supposer qu'on efit besoin d’y conserver leur distinction et
leurs noms, ne seraient 'une et l'autre que des «formes de la vie mentale» —
(2) Conception particuliére a Max Scheler. — (3) On flaire, sans les connaitre, une
psychologie de ce genre chez ceux qui sont les maitres véritables, mais secrets, du
monde moderne. On la retrouverait aussi dans cet aspect du bolchévisme que Key-

serling, en plusieurs endroits de ses livres, appelle son « satanisme ».



86 PIERRE GODET

ment, qu’on observe aujourd’hui dans le grand public, en méme temps que
la poursuite inquiéte et désordonnée de n’importe quelle croyance. Ou encore :
des masses populaires menées par leur seule affectivité et acceptant aveuglé-
ment les mots d’ordre qui aboutissent & les asservir (car le besoin et le sens
de la liberté viennent de Desprit) ; d’autre part une idéologie officielle ou
convenue (juridique, humanitaire, pacifiste, etc.) totalement impuissante a
se traduire dans les faits, parce que sans lien avec les réalités vitales, la réa-
lité des forces, la réalité des dmes, mais qui dés lors aussi ne s’en préte que
mieux a fournir un masque, c’est-a-dire une arme supplémentaire, a 'usage
des plus forts ou des moins scrupuleux.

Nous suggérons ces exemples un peu au hasard et péle-méle, a titre de
simples indications. Leur choix n’est dicté que par des impressions, mais qui
nous semblent concordantes. §’ils peuvent vraiment s’interpréter par la
notion d’un «divorce entre PAme et Pesprit » et qu’on s’entende sur le sens
de ces mots, on conclura, dans Pesprit de Max Scheler : 4me et esprit ne
donnent ce qu’ils peuvent donner que conjoints, car ils sont auf einander
angewiesen, «faits I'un pour P’autre». Il faut les puissances de Pdme pour
« réaliser » les idées de Desprit, mais ce sont celles-ci qui dirigent et, comme
on disait jadis, « élévent ’dme » La spiritualisation de la vie ne fait qu'un
avec la vitalisation de esprit.

Si suspectes de verbalisme que puissent étre de pareilles formules, nous
inclinons a croire que les rapports de I’Ame et de I’esprit sont un fil conducteur
dans ’étude de ’homme et la constitution d’une anthropologie philosophique.

Pierre GODET



	Max Scheler et l'anthropologie philosophique

