
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 98

Artikel: L'église évangélique et le IIIe Reich : ou le dilemme de la conscience
chrétienne dans un état totalitaire

Autor: Henriod, Henry-Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EGLISE EVANGELIQUE ET LE IIP REICH

OU LE DILEMME DE LA CONSCIENCE CHRETIENNE DANS UN ETAT

TOTALITAIRE.

Introduction. — La révolution allemande a, depuis trois ans, des

répercussions profondes et multiples, qui atteignent non seulement

l'armature de l'Etat et la vie des individus, mais tous les aspects de la

vie collective.
La crise spirituelle, l'idéologie du national-socialisme, les aspects

divers du Glaubensbewegung, l'influence exercée par la Mythologie du

XXe siècle d'Alfred Rosenberg, qui est l'ouvrage le plus lu du IIIe Reich

après Mein Kampf de Hitler, aident à comprendre les remous qui
agitent la vie religieuse et les traditions ecclésiastiques de l'Allemagne.

Le bouillonnement, les heurts, les contradictions, le désordre,

qui du dehors semblent caractériser la vie du protestantisme évangélique,

affectent également le catholicisme allemand, bien que jusqu'ici
le conflit ait été plus grave pour les protestants que pour les

catholiques.

Pour présenter un tableau d'ensemble du conflit actuel de l'Eglise
allemande, il faudrait analyser ou, tout au moins, esquisser les traits
essentiels du néo-paganisme, donner un aperçu du renouveau théologique

qui concerne non seulement les théologiens de profession, mais

aussi un grand nombre de pasteurs. Il serait utile de parler du concordat

conclu entre le Pape et Hitler et de ses répercussions, de toucher à

divers aspects de la vie politique, et en particulier aux formations de

combat du parti national-socialiste, aux causes et à l'application du

paragraphe aryen. Il faudrait enfin faire allusion à la disparition des

partis politiques du centre et de gauche, expliquer le remplacement
des syndicats ouvriers par le front du travail, la mobilisation des

adolescents dans les cadres de la Jeunesse hitlérienne.



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 29

L'espace et le temps dont nous disposons et, plus encore, nos

compétences insuffisantes nous obligent à circonscrire cet article, à laisser

délibérément de côté les éléments théologiques du conflit qui a surgi
au sein de l'Eglise évangélique d'Allemagne, pour présenter aussi

succinctement et objectivement que possible son aspect ecclésiastique et
les faits saillants qui l'ont caractérisé jusqu'ici. Cela seul est déjà une
tâche malaisée. Si nous possédons une documentation abondante,
nous vivons hors d'Allemagne et, n'y ayant fait que de courts et peu
fréquents séjours depuis 1933, nous ne pouvons — comme nous le

répètent nos amis d'Allemagne — que partiellement comprendre et

interpréter ce qui s'y passe. Enfin et surtout, le recul du temps nous
fait défaut et, l'issue du conflit restant à vues humaines lointaine, ses

contours ne se sont pas encore précisés. Si ces quelques pages peuvent
néanmoins faire mieux comprendre l'enchaînement du drame qui se

joue chez nos voisins d'Allemagne, indiquer la portée qu'il a pour
l'avenir non seulement des chrétiens d'Allemagne, mais de l'Eglise
chrétienne dans son ensemble, éveiller leurs sympathies pour les

souffrances, les angoisses et les luttes de nos frères en la foi, nous
estimerons n'avoir pas perdu notre temps.

L'Allemagne nouvelle — L'Eglise prise au dépourvu. — La

prise de pouvoir du national-socialisme, l'étonnant ralliement de la

nation allemande au nouveau régime, l'autorité unique de Hitler,
sont la conséquence et la contrepartie des « quatorze ans de honte et
de déshonneur » d'après-guerre : mutilation territoriale de l'Allemagne,

conditions imposées par ses vainqueurs, désarroi politique et

social, misères et souffrances, emprise grandissante du communisme

et, par-dessus tout, la condamnation morale de l'Allemagne incorporée

au traité de Versailles. Hitler a rendu à sa patrie d'adoption
« l'honneur national ». Avec lui, les lâchetés, le découragement et la

désagrégation ont fait place dès janvier 1933 à un redressement, à un

renouveau, à une volonté de service, dans un vaste plan où tout est

subordonné à l'unité du peuple germanique. Mein Kampf a fortement

influencé le nouveau credo de l'Allemagne, fondé sur le principe :

Blut und Boden, mis en œuvre par la primauté de la nation et le

Führerprinzip.
Les droits de l'individu, la tolérance, les conceptions démocratiques

sont balayés par une mystique nouvelle d'obéissance absolue et
joyeusement consentie au Führer et à la forme totalitaire de l'Etat.



30 HENRY-LOUIS HENRIOD

Celle-ci implique une assimilation (Gleichschaltung) aussi bien

spirituelle et intellectuelle que politique. Pour la réaliser deux méthodes

complémentaires sont constamment employées : une propagande

unilatérale intense et continue, issue d'un ministère nouveau
et tout-puissant (D; la réduction au silence de toute opposition, par
la menace, la violence, les camps de concentration et s'il le faut la

mort.
L'Eglise évangélique d'Allemagne n'était pas préparée à faire face

à ce changement radical de structure et d'idéologie de l'Etat
allemand ; elle était en retard sur l'esprit du temps, divisée en une
trentaine d'Eglises de « pays », dirigées en général par des hommes
appartenant aux générations d'avant-guerre, restés fidèles au Reich

impérial. Son organe central était un Kirchenbund présidé par un
laïque distingué, le Dr Kapler.

La nouvelle orientation de la pensée théologique tendant à affirmer

tout à nouveau les principes de la Réformation, manifestée en particulier

dans plusieurs facultés de théologie, l'influence de Karl Barth
et de ses amis insistant sur la souveraineté de Dieu dans la vie et la
destinée des peuples comme des individus, par opposition au moralisme

religieux et au libéralisme théologique du début du siècle, n'avaient

point encore entamé les autorités ecclésiastiques. L'Eglise était en

quelque sorte en marge de la vie nationale. Cependant, dès avant 1933,
dans les synodes, une minorité remuante, pénétrée de l'idéal national-
socialiste, cherchait à créer au sein de l'Eglise un mouvement «

national-socialiste évangélique ». Ce parti avait conquis en 1932 déjà un tiers
des sièges du synode prussien.

Dès ses débuts, le régime national-socialiste réclama de tous et

dans tous les domaines l'application du Führerprinzip ; le président
Kapler fit appel à la collaboration de l'évêque luthérien Marahrens et
du pasteur réformé D. Hesse, pour rédiger une nouvelle constitution
ecclésiastique. L'aumônier militaire Ludwig Müller leur fut adjoint,
sitôt connue la décision de Hitler d'en faire son homme de confiance

pour les questions ecclésiastiques. Cette constitution prévoyait l'unification

des Eglises de pays par l'établissement, au-dessus des synodes

provinciaux, d'un synode national et d'un évêque d'Empire, assisté

d'un conseil ecclésiastique avec lequel il partagerait le pouvoir exé-

(J) Déclaration du Ministre Goebbels, Vossische Zeitung, 5 octobre 1933 : «La
presse doit être monoforme de volonté et multiforme dans l'expression de cette
volonté ».



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE III" REICH 31

cutif de l'Eglise évangélique d'Allemagne, sous le contrôle de l'Etat,
afin d'embrasser dans son organisation les Eglises de confession réformée

aussi bien que l'Eglise unie et l'Eglise luthérienne.

Premiere phase du conflit. — Le conflit qui trouble, depuis bientôt

trois ans, l'Eglise évangélique d'Allemagne et qui oppose aujourd'hui

la conscience chrétienne aux prétentions totalitaires de l'Etat,
fut à ses débuts un combat fratricide au sein de l'Eglise même, suscité

par les exigences du parti des « Chrétiens allemands » ; il porta tout
d'abord sur le choix de l'évêque d'Empire.

Ce parti — dont nous reparlerons — avait rapidement gagné en
influence ; il était, sur le terrain ecclésiastique et religieux, l'expression

de la nouvelle idéologie et de l'ardeur conquérante du national-
socialisme.

Les autorités responsables de l'Eglise, conscientes du danger qui la

menaçait, ne voulurent pas remettre la direction de celle-ci au candidat

des chrétiens-allemands, l'aumônier Müller. Elles nommèrent

évêque le Dr Frédéric de Bodelschwingh, personnalité respectée de

tous, le chef des institutions de Bielefeld. Ce choix fut confirmé à une
grande majorité par les représentants officiels de toutes les Eglises. Le

président Kapler, malade, jugeant son œuvre terminée, se retira.
Les chrétiens-allemands, sûrs de l'appui des autorités civiles, ne se

tinrent pas pour battus. Ils organisèrent des démonstrations de protestation.

Le ministre des cultes et de l'instruction, Rust, intervint en

nommant, le 24 juin 1933, un commissaire d'Etat en la personne du

Dr Jaeger, pour « remettre de l'ordre» dans les affaires ecclésiastiques
et pour prendre la direction de l'Eglise de Prusse, laissée vacante par
la démission du président Kapler. Le message de Pentecôte de l'évêque
Bodelschwingh ne fut pas transmis par radio ; au lieu de cela, ce fut
un discours de l'aumônier Müller qui fut diffusé à travers l'Allemagne.

Intimidés par ces mesures, les dirigeants des Eglises de pays ne

soutiennent pas le nouvel évêque ; Bodelschwingh, mis dans l'impossibilité

de remplir le mandat qui lui avait été confié, se retire. Le

commissaire, sûr de l'appui de la police, met à la retraite plusieurs

dignitaires ecclésiastiques, dont le surintendant général de Brandebourg,

Otto Dibelius. Aux protestations qui s'élèvent, le Dr Jaeger

répond que toute opposition aux mesures prises par lui sera punie
comme acte hostile à l'Etat. En outre, les affaires de l'Eglise ne
doivent plus être traitées dans des réunions publiques. En lieu et place



32 HENRY-LOUIS HENRIOD

d'un culte de pénitence et d'intercession, prévu par les surintendants

généraux de Prusse pour le 2 juillet, c'est un culte d'action de

grâces qui est imposé, proclamant que Dieu, par le moyen de l'Etat, a

ramené l'Eglise dans la voie droite.
Le 11 juillet 1933, la nouvelle constitution ecclésiastique est acceptée

par les mandataires de toutes les Eglises. Elle est sanctionnée le

15 juillet par le gouvernement. Le même jour, estimant la paix rétablie,

le ministre de l'instruction et des cultes de Prusse déclare
terminée la tâche du commissaire et annonce que de nouvelles
élections ecclésiastiques auront lieu pour toute l'Allemagne, le 23

juillet.
Ces élections donnent une prépondérance de plus des deux tiers

aux chrétiens-allemands contre ceux qui leur étaient opposés et

qui s'étaient groupés sous le titre d'« Evangile et Eglise ». Cette
victoire fut acquise par des moyens inconnus jusque là dans la vie
ecclésiastique d'Allemagne. Au cours de la campagne électorale, seuls

les chrétiens-allemands furent autorisés à se servir de la presse et de

la radio ; ils disposaient en outre de tout l'appareil électoral du parti
national-socialiste, alors que leurs adversaires n'avaient que quelques

jours pour s'organiser. Les listes d'électeurs furent corsées d'une
foule d'indifférents et même de dissidents ou de catholiques. Une forte
pression fut exercée par les organes du parti au pouvoir, faisant aux
électeurs un devoir national de voter pour les candidats chrétiens-
allemands. On utilisa l'intimidation à l'égard de leurs adversaires.

Les résultats des élections dans des centres d'opposition furent
faussés. Enfin, la veille des élections, le chancelier Hitler lui-même fit
un appel radio-diffusé en faveur des chrétiens-allemands, alors qu'il
s'était engagé, au début du régime, à laisser l'Eglise libre de régler ses

affaires intérieures.
A la suite de ces élections, les évêques et surintendants généraux

en fonctions sont déposés les uns après les autres et remplacés par
des hommes plus jeunes, dont le principal ou seul mérite est d'être des

membres convaincus et énergiques du parti national-socialiste.
Plusieurs d'entre eux, du reste, furent mis à pied par la suite, pour
incapacité, inconduite ou malversations.

Au synode national de Wittenberg, tenu à la fin de septembre,
l'aumônier Müller est nommé évêque d'Empire, les élections ayant
donné aux chrétiens-allemands une écrasante majorité. Dans son

discours-programme, le nouvel évêque déclare entre autres :



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 33

Nous sommes et nous voulons rester une Eglise qui professe la foi de nos

pères et nous en tenir à la justification par la foi, qui est le trésor de toutes
les Eglises de la Réformation. Cet Evangile, nous voulons l'apporter à notre
peuple dans sa langue et selon son génie. C'est pourquoi nous estimons que
ses messagers doivent être de sang allemand.

Il termine par ces mots :

Les luttes de politique ecclésiastique sont finies. Maintenant commence le
combat pour l'âme de notre peuple.

L'évêque Müller se trompait, les élections ecclésiastiques et l'orientation

donnée à l'Eglise par ses nouveaux dirigeants, au lieu de mettre
fin au conflit, devaient l'aggraver.

Mais, avant d'en poursuivre le récit, il est nécessaire d'indiquer
succinctement les causes du succès temporaire et les caractéristiques
du mouvement des chrétiens-allemands (Glaubensbewegung). Un de

ses chefs le définit ainsi :

Nous croyons en l'avenir de l'Allemagne, c'est un acte de foi, et non un
jugement rationnel. Mais il y a plus, nous sommes des chrétiens, et notre foi
chrétienne n'est en rien entamée par notre foi en l'Allemagne.

Effrayés par les progrès du marxisme matérialiste sous l'ancien

régime, inquiets de voir l'indifférence grandissante des masses à

l'égard de la foi chrétienne et de l'Eglise, les chrétiens-allemands se

proposaient, par l'union de la croix gammée et de la croix chrétienne,
de redonner vie et influence à l'Eglise du IIIe Reich. Ils voulaient
aussi — et non sans quelque raison — rajeunir les cadres de l'Eglise,
lui donner plus d'allant et plus de compréhension pour les temps
nouveaux.

Le mouvement existait déjà, lorsque Hitler prit le pouvoir. Ses

adhérents s'appelaient eux-mêmes les « troupes d'assaut de Jésus-
Christ », par analogie aux Sturmabteilungen du parti national-socialiste,

dont ils étaient de fervents adhérents. Un second contingent
vint renforcer le mouvement au début du nouveau régime ; il se

composait d'hommes de foi et d'action, et même d'un certain nombre

de théologiens (dont Fezer, Schumann, Hirsch, Gogarten, Wieneke)

qui, voyant dans la révolution allemande une occasion unique de

renouveau religieux, s'inféodèrent au mouvement des chrétiens

allemands, pour l'influencer du dedans dans le sens du christianisme

évangélique. La plupart s'en sont retirés dès lors. Le mouvement se

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N.S. t. XXIV (no 98, T936). 3



34 HENRY-LOUIS HENRIOD

gonfla enfin de la foule de ceux qui, soit par crainte de perdre leur
fonction ou d'être privés de leur ministère pastoral, soit par la

contagion que donne le succès et le pouvoir, se rangèrent sous la bannière
du parti ecclésiastique qui avait la confiance du Führer.

Le mouvement n'a pas échappé au danger qui le menaçait. Il ne
forme pas un tout homogène ; certains de ses membres ont des

affinités avec la troisième confession, d'autres sont nettement évangéliques.

Cependant, dans l'ensemble, unissant la croix gammée à la

croix du Christ, il fait passer la première avant la seconde ; la

terminologie chrétienne traditionnelle est conservée, mais son contenu est

« synchronisé » selon l'idéologie nationale-socialiste. Certains sermons
de Pâques portent non sur la résurrection du Christ, mais sur celle

de l'esprit allemand. Le miracle chrétien, c'est le réveil de

l'Allemagne nouvelle. Les prédications sur la régénération insistent sur la

régénération nationale et non sur celle du pécheur individuel. On

ne parle plus de péché, de repentance, mais de piété héroïque, de

lutte, de combat. Ce n'est qu'au sujet de la question des races que
la notion de péché est remise en honneur. Ce serait un péché contre
l'ordre divin de création de ne pas conserver pure la race dite aryenne.
Ce fut en effet le triste privilège des chrétiens-allemands d'exiger que,
« pour obéir à la volonté de Dieu, qui a créé la nation et la race, les

« non-aryens » soient exclus du ministère pastoral et en fait de l'Eglise.
Libre aux juifs chrétiens d'Allemagne de se constituer en communautés

séparées».

Deuxième phase : Le conflit s'accuse sous le régime Müller.
— Au cours des douze mois qui suivirent, soit de novembre 1933 à

octobre 1934, le Reichsbischof s'efforça d'établir son autorité sur
l'Eglise ; il échoua complètement. Au lieu de rétablir la paix et

l'unité, il dressa contre lui les forces vives du protestantisme
allemand. Parmi d'autres, trois faits importants contribuèrent à ce résultat

: la manifestation du Palais des sports, la mise sous tutelle des

organisations évangéliques de jeunesse, les répressions par la violence,

dirigées par le conseiller juridique Jaeger.

1. Le 13 novembre, les chrétiens-allemands organisent une
manifestation monstre au Palais des sports de Berlin. Devant vingt
mille personnes, sous la présidence de l'évêque Hossenfelder, chef
des chrétiens-allemands, l'orateur principal, le Dr Krause, fait l'apologie

de la clause aryenne et réclame son application intégrale dans



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 35

l'Eglise. Il va plus loin, il condamne l'Ancien Testament, dont
l'enseignement serait périmé et nuisible à la foi allemande. Le Nouveau
Testament lui-même doit être purifié de ses scories judaïques ; les

écrits de saint Paul sont l'objet d'une violente critique.
Dans tous les milieux évangéliques, la réaction est intense. Le

mouvement des chrétiens-allemands subit de nombreuses défections.
Les nouvelles adhésions affluent aux partis d'opposition. La Faculté
de théologie de Marbourg, d'autres théologiens protestent avec
indignation.

La réprobation est si générale que les chrétiens-allemands sont
contraints de désavouer le Dr Krause ; l'évêque Hossenfelder, qui
dominait le conseil ecclésiastique de trois membres constitué par
l'évêque d'Empire, doit se retirer ; l'autorité de l'évêque Müller, qui
n'avait pas empêché cette manifestation, est ébranlée, ses deux autres
conseillers démissionnent.

2. Quelques semaines plus tard, l'évêque Müller, sous le patronage

duquel les organisations chrétiennes de jeunesse avaient été

placées, accepte, malgré les protestations unanimes de leurs chefs et
de leurs membres, que celles-ci soient incorporées aux troupes de la

jeunesse hitlérienne. Dès lors, les membres de ces organisations, au

nombre de sept cent mille, sont contraints de participer plusieurs
jours par semaine aux parades, aux manifestations multiples, aux

camps d'instruction de la jeunesse hitlérienne, sous la direction de

Baldur von Schirach, l'un des hommes en vue du régime, dont les

sympathies vont au néo-paganisme allemand. Les emblèmes et

insignes distinctifs des organisations évangéliques sont supprimés, leurs

activités religieuses réduites à la portion congrue.
Ces mesures, approuvées par l'évêque Müller, alors que quelques

mois auparavant l'assurance avait été donnée aux chefs de la jeunesse

évangélique que la liberté de leurs organisations serait respectée,

ajoutent à l'indignation et à l'inquiétude des milieux religieux
d'Allemagne.

Aux protestations et aux demandes qui lui sont faites de

démissionner, l'évêque Müller répond tout d'abord par des concessions au

sujet de l'application de la clause aryenne, puis, au début de

janvier 1934, par des décrets refusant aux pasteurs le droit de

critiquer les autorités ecclésiastiques. Le dimanche suivant, mille cinq
cents pasteurs de l'opposition répondent du haut de la chaire : « Il
faut obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes ».



36 HENRY-LOUIS HENRIOD

Les évêques influents des Eglises de l'Allemagne occidentale et
méridionale faisant cause commune avec la « Ligue de secours des

pasteurs », l'opposition espère obtenir du Führer qu'il renonce à couvrir
de son autorité l'évêque Müller. Un compromis semble probable,
qu'accepteraient les chrétiens-allemands, et dont Müller ferait les

frais. Hitler convoque quelques représentants des deux camps, le

25 janvier. Un rapport de la police secrète, qui a surpris un message
téléphonique inoffensif, apporté par le général Gœring, qui fait irruption

dans la réunion, provoque l'indignation du chancelier. Il rompt
l'entretien en exigeant que la paix soit rétablie dans l'Eglise, sinon
celle-ci ne serait plus reconnue par l'Etat.

Ainsi remis en selle, l'évêque Müller obtient la soumission des

évêques opposants en leur faisant signer un document qui, s'il avait été

refusé, aurait permis de déclarer l'opposition en révolte contre Hitler
et le régime. Ce fut un coup dur porté à l'opposition, où la soumission
des évêques provoqua un sentiment d'amère déception et de

désapprobation.

L'évêque Müller se donne des pouvoirs dictatoriaux. L'opposition
gagne néanmoins du terrain et s'organise, bien qu'entravée par les

décrets, suspensions et persécutions dirigés contre elle.
Des synodes libres se tiennent en plusieurs points d'Allemagne.

Les tribunaux, auxquels l'opposition s'adresse, invalident les

décisions de l'évêque Müller. Ce dernier, sentant sa situation de nouveau
menacée, s'adjoint comme « conseiller juridique » l'ancien commissaire

Jaeger, qui conserve ses fonctions de directeur d'un ministère

gouvernemental, grâce auxquelles il peut se servir des armes de l'Etat.
Pour refaire l'unité de l'Eglise, Jaeger cherche à anéantir l'opposition.

Il s'attaque en particulier aux évêques de Wurtemberg et de

Bavière. Tous les moyens lui sont bons : suspension de pasteurs,
décrets de fusion des Eglises de Bavière et de Wurtemberg avec

l'Eglise d'Empire, accusations mensongères contre leurs évêques, qu'il
fait garder à vue à leur domicile par la police, leur interdisant de

communiquer avec leurs ouailles.
Ces mesures vont à contre-fin ; les nationaux-socialistes de confession

évangélique de ces deux pays se soulèvent. La paix publique
étant menacée, Hitler retire son appui à l'évêque Müller et à son
violent collaborateur.

Jxger rentre dans l'ombre, les évêques persécutés reprennent leur
liberté et leurs fonctions. Müller, tout en restant de nom évêque



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 37

d'Empire, perd définitivement toute influence sur les événements.

Abandonné par les chrétiens-allemands qui sont eux-mêmes sur le

déclin, ignoré par l'opposition, dont les efforts porteront dès lors sur
la constitution d'un gouvernement ecclésiastique indépendant, l'évêque

Müller n'est plus qu'un évêque soliveau.

Troisième phase : l'Eglise confessionnelle aux prises avec
les prétentions totalitaires de l'Etat. —Au synode de Dahlem,
en octobre 1934, les forces opposées à l'évêque Müller et à son gouvernement

ecclésiastique se sont constituées en Eglise confessionnelle,

qui se déclare l'héritière légitime de l'ancienne Eglise évangélique
d'Allemagne. Que de chemin parcouru depuis les élections ecclésiastiques

de juillet 1933
A ce moment-là, seul un modeste mais énergique groupe de jeunes,

die Jungreformatorische Bewegung, prenait nettement position contre
les prétentions des chrétiens-allemands. Leur organe, Die Junge
Kirche, fut pendant les années 1933-1934 le vaillant porte-parole des

convictions évangéliques et l'un des seuls à faire connaître au

public religieux d'Allemagne les causes réelles du conflit. Au début,

en effet, le conflit paraissait porter sur le choix de l'évêque d'Empire
et sur des questions d'administration ecclésiastique, les représentants
du gouvernement, la presse officielle et les chrétiens-allemands eux-
mêmes affirmant sans cesse que les questions de foi et de doctrine ne
seraient en rien altérées par la nouvelle organisation de l'Eglise. Ce

furent les pasteurs surtout qui prirent fait et cause contre la direction
imposée à l'Eglise dans l'Allemagne nouvelle.

En face du parti des chrétiens-allemands, se dressa bientôt la

«Ligue de Secours des pasteurs» (Pfarrernotbund) dont le pasteur
Niemceller de Dahlem-Berlin, ancien commandant de sous-marin, fut
l'animateur. Entravés dans leur ministère par les chrétiens-allemands,
soumis à des mesures policières, accusés d'en vouloir au régime et

d'être traîtres à l'Etat, ses membres, quelques milliers au début,
virent leur nombre s'augmenter alors même que les violences et les

persécutions s'abattaient sur eux, à mesure que l'on discernait mieux
les dangers que courait l'Eglise du fait des restrictions apportées à sa

liberté de témoignage et d'enseignement.
Aujourd'hui, la grande majorité des pasteurs d'Allemagne sont

membres du Pjarrernotbund et des « Fraternités pastorales »

(Pfarrerbruderschaften) créées par le pasteur Schulz de Barmen, association



38 HENRY-LOUIS HENRIOD

d'entr'aide spirituelle, de solidarité dans la persécution et d'action

commune pour sauvegarder l'héritage de la Réformation et l'intégrité
de l'Eglise évangélique.

Nous avons mentionné déjà la protestation de la Faculté de théologie

de Marburg contre la clause aryenne. Un grand nombre de

théologiens apportèrent à l'opposition l'appui de leurs déclarations. Parmi

ceux dont la pensée et l'attitude contribuèrent à opposer les vérités

évangéliques à l'idéologie nouvelle et à fortifier le mouvement
confessionnel, il faut signaler Karl Barth ; sa brochure, intitulée Theologische
Existenz heute, fit sensation.

Sans réserve, disait-il, j'oppose un non catégorique à l'esprit et à la lettre
de cette doctrine. Elle est étrangère à l'Eglise évangélique. La dernière heure
de l'Eglise sonnerait si cette doctrine devenait celle de l'Eglise, ce qu'ont en

vue les chrétiens-allemands... Mieux vaudrait pour l'Eglise évangélique
qu'elle soit réduite à une poignée de chrétiens et qu'elle trouve refuge dans
les catacombes, que de pactiser avec cette doctrine.

Barth joua un rôle actif dans les synodes libres ; son renvoi de

l'Université de Bonn gagna des sympathies nouvelles au mouvement
confessionnel en Allemagne et à l'étranger.

Les synodes libres qui se réunirent au début de 1934 en divers points
d'Allemagne et, en particulier, ceux de Barmen en février, de Berlin
et de Dortmund en mars, marquèrent une nouvelle avance des forces

évangéliques ; nombreux furent ceux qui abandonnèrent les rangs
des chrétiens-allemands ou qui sortirent de leur attitude d'expectative

pour se rallier au mouvement. Une fois de plus, les interventions de

police, les suspensions de pasteurs n'arrêtèrent pas sa marche en avant.
Le second synode de Barmen, fin mai 1934, marqua une étape

importante. Ce fut plus qu'un synode régional, la plupart des Eglises

d'Allemagne s'y étant fait représenter. Parmi les délégués se

trouvaient les évêques Marahrens de Hanovre, Meiser de Bavière, Wurm
de Wurtemberg. Les thèses qui furent adoptées à ce synode
contenaient les affirmations suivantes : L'Eglise ne reconnaît aucune
révélation que celle contenue dans la Parole de Dieu. La justification par
la foi est nécessaire à l'homme. L'Eglise n'a pas à se soumettre aux

conceptions philosophiques ou politiques d'une époque quelconque.
Tout en reconnaissant à l'Etat, voulu de Dieu, dans un monde soumis

au péché, le devoir de maintenir l'ordre et la paix, l'Eglise rejette
toute doctrine selon laquelle l'Etat aurait le droit exclusif d'organiser
la vie sociale de l'homme.

Les persécutions de Jaeger, au lieu d'affaiblir l'opposition, contri-



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 39

buèrent à cimenter en un bloc cohérent les éléments variés qui la
constituaient. Le synode de Dahlem, tenu les 19 et 20 octobre 1934,
au plus fort des mesures de violences dirigées par Jaeger, adopta des

déclarations claires et courageuses. Elles affirment maintenir l'intégrité

des confessions luthérienne et réformée et ne pas vouloir imposer
aux Eglises d'Allemagne une uniformité doctrinale. Elles font état
des mesures policières contre l'Eglise, prises vraisemblablement avec
l'assentiment du Führer. Elles dénient à l'Etat le droit d'intervenir
dans les questions de confession et d'organisation ecclésiastique. Le
synode rompt toutes relations avec le gouvernement ecclésiastique
officiel qui, ayant violé la constitution ecclésiastique, est déclaré

illégal. Le synode revendique enfin l'autorité légale temporaire dans

l'Eglise évangélique d'Allemagne. Il demande à toutes les Eglises de

reconnaître cette autorité et au Führer d'accepter son statut légal. Un

gouvernement ecclésiastique provisoire est constitué. L'évêque Marahrens

en prend la direction générale et, pour la Prusse, le Praeses Koch.
C'est ainsi que, depuis plus d'une année, l'Eglise évangélique

d'Allemagne possède deux autorités rivales, deux administrations : celle
de l'évêque Müller, dénué de toute influence, n'ayant pour toute
politique que de chercher à garder le pouvoir, et pour seul appui celui des

autorités civiles. L'autre, reconnue par la plupart des Eglises, mais

non par l'Etat, et qui dès sa constitution s'efforce de remédier au
chaos dans lequel l'Eglise vit depuis de longs mois. Elle organise des

séminaires privés pour préparer au pastorat les jeunes théologiens qui,
en grand nombre, abandonnent les facultés universitaires officielles.

Elle s'efforce d'assurer à nouveau l'enseignement religieux des adolescents

que l'évêque Müller avait abandonné à la jeunesse hitlérienne.
Au début de juin 1935, alors que se réunissait à Augsbourg le

troisième synode confessionnel, une série de mesures semblèrent donner

raison aux modérés : l'élargissement de la plupart des pasteurs qui
étaient internés dans des camps de concentration, la présence au

synode d'un fonctionnaire délégué par le ministère de l'intérieur, le

rejet par la cour d'appel de Berlin de la plainte déposée par l'évêque
Müller contre l'emploi du terme «gouvernement provisoire de

l'Eglise ». Le synode affirma à nouveau que l'obéissance de l'Eglise
envers l'Etat ne pouvait aller à l'encontre des commandements

divins. Il protesta, une fois de plus, contre les interdictions frappant
les jeunesses évangéliques et contre la défense faite aux professeurs
de théologie de s'occuper du conflit.



4o HENRY-LOUIS HENRIOD

Mais la réponse du gouvernement ne fut pas celle qu'espéraient les

délégués de l'Eglise confessionnelle. Le régime ne pouvait accepter
de capituler, ni se désintéresser du sort de l'Eglise en la séparant de

l'Etat, ¦—¦ Etat totalitaire, ne l'oublions pas.
Le 27 juin, une nouvelle loi institue une procédure spéciale, dépendant

du ministère de l'intérieur, pour le règlement juridique des

affaires ecclésiastiques, de façon à les soustraire au droit commun.
Les mesures destinées à évincer le clergé de l'administration des

finances ecclésiastiques s'étendent graduellement à tout le pays.
L'Eglise catholique qui, jusque là, avait moins souffert que l'Eglise

protestante des ingérences de l'Etat, grâce au concordat signé au
début du régime, subit à son tour les attaques de la presse, de la

police et des maîtres du pouvoir. Des procès retentissants sont intentés

à plusieurs évêques pour de prétendues infractions à la loi sur
les devises.

A l'occasion d'une fête du solstice, Gœring, président du Conseil de

Prusse, fulmine contre le catholicisme politique, contre les «

querelles de curés » qui divisent l'Allemagne et parle en termes méprisants

« des dogmes, auxquels certains ont la prétention d'attribuer
quelque importance ». Il s'indigne contre les « éléments hostiles à

l'Etat national-socialiste qui s'abritent sous la bannière religieuse ».

Peu après, le ministre Frick déclare que « les associations confessionnelles

de jeunesse ne sont plus de notre temps et qu'elles s'occupent
de bien des choses qui sont du domaine exclusif de l'Etat ».

Quelques semaines plus tard, Gœbbels, ministre de la propagande,

prononce à Essen un grand discours, dans lequel il affirme que le

régime national-socialiste entend rester sur le terrain du christianisme

positif, mais à la condition que les Eglises soutiennent sans

réserve le régime. « Le monde verra — dit-il en terminant —
comment, au cours des prochaines semaines, l'Allemagne traitera les

agitateurs. Il n'y a qu'un moyen pour les Eglises de sauver la paix,
c'est de servir Dieu, pendant que les nationaux-socialistes servent la

nation. »

Bien qu'adressées à l'Eglise romaine, ces menaces visent aussi

les confessionnels.

Après avoir renforcé les pouvoirs du ministère de l'intérieur sur
les questions juridiques de l'Eglise, le gouvernement crée en juillet
un ministre d'Etat des affaires ecclésiastiques, en la personne du
Dx Kerrl, ancien ministre de la justice du régime, qui reçoit des pou-



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 41

voirs illimités. Pendant plusieurs semaines ce nouveau ministre
n'intervient dans le conflit que par des consultations et des entretiens

avec les intéressés. Il constitue ensuite un « comité de l'Eglise du

Reich» destiné à refaire l'unité de l'Eglise. Il choisit à cet effet un

groupe d'hommes aux opinions modérées, de tendances diverses et

pris dans les deux camps, qu'il place sous la présidence du
surintendant général Zœllner, âgé de soixante-seize ans.

Le 17 août 1935, le synode confessionnel de Silésie est dissous par
les autorités civiles. Le 8 novembre, une centaine d'agents de la

police secrète fouillent la «Burckhardt Haus» de Berlin, siège des

Unions chrétiennes de jeunes filles, où sont installés aussi un séminaire

de théologie et le quartier général du gouvernement provisoire
de l'Eglise.

Ce dernier, qui a adopté une attitude d'expectative tant à l'égard
du ministre Kerrl que de son comité de l'Eglise du Reich, ne refuse

pas les pourparlers qui, selon plusieurs de ses membres, pourraient
aboutir à une solution pacifique du conflit. Cependant, le 27 novembre,

à la suite d'un entretien accordé par Hitler au ministre Kerrl,
celui-ci a une entrevue qui devient bientôt orageuse avec les

dirigeants de l'Eglise confessionnelle. L'entretien se termine par des

menaces de dissolution. Le 2 décembre, le ministre Kerrl promulgue
un important décret, par lequel il établit la censure préventive
obligatoire de tous documents et communications issus d'autres autorités

que des administrations ecclésiastiques dépendant de lui. Il
interdit toute collecte de fonds, de même que la consécration et
l'installation de pasteurs sans autorisation officielle.

Ce décret vise à paralyser toute activité d'opposition et à réduire
à merci le gouvernement provisoire de l'Eglise et le mouvement
confessionnel. Selon Karl Barth, « le sens véritable de ce décret, c'est la

mainmise sur la substance même de l'Eglise, car le témoignage et

l'organisation de l'Eglise sont inséparables. Les conséquences les

plus graves sont à prévoir ».

Ignorant volontairement ce décret, dès le lendemain les chefs de

l'Eglise confessionnelle procèdent à la consécration au pastorat de

plusieurs candidats. Cependant, à l'heure où nous écrivons, aucune
sanction n'a été prise contre eux, bien qu'ils aient déclaré ouvertement

ce décret inacceptable, parce que contraire à la liberté de

témoignage de l'Eglise.



42 HENRY-LOUIS HENRIOD

Conclusion.

Ainsi, à la veille de Noël 1935, la situation reste aussi confuse, et
même plus confuse, qu'elle ne l'a été précédemment.

L'évêque Müller, qui avait reçu pour mandat d'unifier l'Eglise
évangélique d'Allemagne, a complètement échoué, son autorité s'est
effondrée. Les interventions du gouvernement, les méthodes de

violence dont il s'est servi ont eu pour résultat de donner à l'Eglise
comme tout à nouveau la conscience des tâches et des devoirs qu'elle a

reçus de Dieu.
Le parti des chrétiens-allemands s'est discrédité et a perdu toute

influence, mais l'opposition manque d'unité. C'est sincèrement sans
doute que le gouvernement désire voir la paix établie dans l'Eglise,
ainsi qu'entre l'Eglise et l'Etat. C'est à quoi, après l'évêque Müller,
après le commissaire Jaeger, le ministre Kerrl s'efforce d'arriver. Par
le moyen du «Comité de l'Eglise du Reich» créé pour deux ans, il
espère éviter un schisme, qui priverait l'Eglise d'Etat des forces vives
du protestantisme allemand ; il espère éviter surtout au régime une
entorse grave au principe totalitaire, alors que, sur le plan politique
et social, un seul parti subsiste. Selon l'idéologie de ce parti, aujourd'hui

tout-puissant, une Eglise indépendante de l'Etat est
inconcevable. Tout semble indiquer que le ministre Kerrl vise à l'établissement

d'une Eglise soumise à l'Etat et que, pour y arriver, il cherche

à remplacer à la fois le gouvernement ecclésiastique officiel et le

gouvernement provisoire de l'opposition.
Unis sur les principes qui sont à la base de l'Eglise et dans la

résistance aux mesures de violence mises en œuvre contre eux, les

chefs confessionnels sont divisés en ce qui concerne la politique à

suivre à l'égard de l'Etat. Les uns estiment que le témoignage et

l'organisation de l'Eglise sont inséparables et ne sont ni l'un ni l'autre
du domaine de l'Etat, partant qu'aucun compromis n'est possible.
Les autres, parmi eux l'évêque Marahrens et d'autres évêques, n'ont

pas perdu l'espoir que par une politique conciliatrice l'on obtiendra
du Führer la retraite de l'évêque d'Empire et les garanties nécessaires

à l'Eglise, reconnue et subventionnée par l'Etat.
La presse allemande, les discours officiels ont fait souvent allusion

au conflit ecclésiastique comme s'il se réduisait à une question de

personnes, à une lutte pour arriver au pouvoir dans l'Eglise. Il n'en

est rien. Il ne s'agit pas non plus d'un conflit portant sur des ques-



L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE ET LE IIIe REICH 43

tions d'organisation ou de procédure, ni même de justice humaine. La
résistance aux prétentions de l'Etat et aux injonctions de ses autorités

n'est pas non plus une réaction déguisée contre le régime national-
socialiste, ni un combat au nom d'une conception libérale de l'homme.
La lutte entreprise est une lutte où l'existence même de l'Eglise de

Jésus-Christ est engagée.
Ce n'est pas l'Eglise qui a jeté le trouble dans la vie de la nation.

C'est l'Etat qui est intervenu dans un domaine qui ne lui appartient
pas. Après avoir solennellement déclaré qu'il laisserait à l'Eglise le

soin de régler ses propres affaires, le chancelier lui-même est intervenu

à la veille des élections ecclésiastiques de 1933 ; il a permis que
les forces de l'Etat soient mises au service d'un parti ecclésiastique
contre ses adversaires, loyaux citoyens du IIIe Reich. Il a négligé les

enseignements de l'histoire, qui a toujours montré que, sur le plan
de la conscience et de la foi, les persécutions et les violences vont à

contre-fin. Un juge de la Cour suprême de Leipzig, le Dr Flor, l'a
déclaré en 1933 déjà : « L'Eglise n'a pas outrepassé ses compétences

; c'est l'Etat qui, d'une façon manifeste, s'est ingéré dans le

domaine de l'Eglise. La procédure adoptée à l'égard de l'Eglise
évangélique de Prusse est insoutenable du point de vue légal ».

Quel que soit le résultat du conflit, un fait capital demeure :

l'Eglise confessante vit, lutte, pense et prie. En dernière analyse, il
s'agit d'une controverse de principes, d'un conflit théologique entre
deux conceptions de la Révélation : l'une naturelle, qui se trouverait
dans la nature, dans l'histoire aussi bien que dans la Bible ; l'autre

pour qui seuls Jésus-Christ et l'Evangile sont source de révélation.
Cet aspect du conflit mériterait à lui seul une étude étendue, qui
montrerait aussi les conséquences qu'ont pour le chrétien ces principes,
dans ses rapports respectifs avec l'Eglise et avec l'Etat.

L'incertitude du lendemain qui, depuis près de trois ans, est le

lot de chaque chrétien, chaque jour, l'atmosphère de méfiance, de

suspicion, d'inquiétude dans laquelle il doit poursuivre sa route,
les menaces et les persécutions dont les pasteurs et les chefs de file

sont l'objet, au lieu d'abattre les courages ou de conduire à la résignation,

ont donné une sève religieuse aux prédications, une soif de

vérité divine, une puissance de consolation et de consécration, un

rayonnement à la Parole de Dieu, que ceux qui sont à l'abri de la

tourmente peuvent envier à leurs frères en la foi d'Allemagne.

Henry-Louis HENRIOD


	L'église évangélique et le IIIe Reich : ou le dilemme de la conscience chrétienne dans un état totalitaire

