
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 98

Artikel: David Strauss et la vie de Jésus

Autor: Perriraz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JESUS (•>

Dans le trouble où nous ont jetés les préoccupations actuelles, il
peut sembler suranné de parler de David Strauss et de son livre célèbre

que personne ne lit plus. Pour beaucoup, en effet, c'est un livre
dépassé dont il ne vaut plus la peine de s'occuper, les éléments de

vérité qu'il pouvait renfermer ayant été depuis longtemps absorbés

par les travaux de la critique historique du siècle dernier. Pour un
plus grand nombre, c'est un livre faux qui a fait beaucoup de mal et

qui, semblable à une subite bourrasque, a détourné de sa voie naturelle

le développement normal des études sur les origines des évangiles

et des recherches sur les débuts de la religion chrétienne.
Nous reconnaissons volontiers que la Vie de Jésus de Strauss est un

livre faux — et nous dirons plus loin pourquoi nous le jugeons tel —,
mais il est parfois arrivé que des ouvrages de cette espèce ont plus
fait pour l'avancement de la science et la connaissance des questions

que beaucoup d'autres mûrement pensés, écrits avec mesure et
prudence dans le désir d'éviter tout ce qui pourrait jeter le trouble dans

l'âme du lecteur. Certes cette intention est digne de respect, mais s'il
ne s'était pas trouvé parfois des enfants terribles qui, pour changer
l'air de la maison, ont passé bruyamment le bras à travers la croisée

au risque de se blesser gravement eux-mêmes, jamais les problèmes

ne se seraient posés, jamais la science n'eût esquissé le moindre pas
en avant.

Or Strauss a été un de ces enfants terribles, dont le nom a figuré à

(i) Travail lu à la Société vaudoise de théologie le 25 mars 1935. Le texte qui est
donné ici a été assez fortement abrégé.



8 LOUIS PERRIRAZ

côté de celui de l'Antéchrist. Hengstenberg, le fougueux rédacteur de

la Gazette évangélique, l'assimilait à Bélial. Nul n'a été plus haï et plus
aimé que cet homme, supérieurement doué ; mais ici l'amour plus

que la haine permet de descendre aux sources mystérieuses des pensées

et des sentiments d'où l'œuvre a jailli. N'oublions pas surtout
que, si Strauss a fait du mal, s'il a ébranlé les convictions et troublé
le repos de beaucoup, il a souffert le tout premier des conséquences
de son terrible livre. Il a été arraché à la destinée qui aurait dû être
la sienne et jeté dans une voie douloureuse qui fut parfois un vrai
calvaire. Le geste violent qu'il a accompli a ébranlé l'Eglise allemande

jusqu'en ses fondements. Il a fait éclater le dualisme inconciliable
entre la foi des simples et la science des professeurs et des philosophes,
mais il a fait voir surtout — et c'est là le côté positif de son œuvre —¦

que les chemins sur lesquels s'était engagée la critique étaient sans
issue et que plus on multipliait les hypothèses et les combinaisons,
plus augmentaient les obscurités qui enveloppent les origines du
christianisme. Cela suffit, me semble-t-il, pour justifier notre propos
de célébrer le centenaire du premier et du plus célèbre des ouvrages
de Strauss, dont le premier volume parut au mois de mai 1835.

Commençons par quelques détails biographiques qui font
comprendre certains traits essentiels du caractère de notre auteur. David-
Frédéric Strauss naquit à Ludwigsbourg en 1808. Son père, commerçant

et pietiste, fit mal ses affaires et jeta les siens dans un état
voisin de la misère. Sa mère, femme énergique et remarquablement
intelligente, renfloua la barque familiale qui faisait eau de toutes parts
et sauva la vie des siens. Elle exerça sur ses enfants une profonde
influence et Strauss nous a laissé un souvenir touchant de son amour
filial dans un écrit où il relève les eminentes qualités de cette femme.

Des cinq enfants qui lui naquirent, trois moururent en bas-âge ; le

petit David, faible et délicat, fut entouré de beaucoup de soins et
d'attention. Il ne pouvait pas jouer avec ses camarades, ni se livrer
aux exercices violents auxquels se plaisent les jeunes garçons. Retenons

ce trait qui nous montre Strauss, dès ses jeunes années, replié
sur lui-même et forcé par les conditions mêmes de sa nature à vivre
dans l'isolement.

A l'école, il montra beaucoup de zèle et d'application. Il se distingua

par un profond sérieux pour l'étude et une intelligence remarquable.
A l'âge de treize ans il est au séminaire de Blaubeuren et, quatre ans

plus tard, à celui de Tubingue, sorte de gymnase qui ouvrait les portes



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 9

de l'Université. Il complète les leçons qu'il entend et qu'il juge insuffisantes

par des lectures variées. Il lit pêle-mêle les poètes et les

philosophes ; il se jette dans l'étude de Kant, de Jacobi, de Schelling qui
le conduit à Jacob Bœhme. A ce moment-là, Strauss est tourmenté
d'un besoin profond de ferveur religieuse, d'adoration mystique, de

concentration personnelle que l'enseignement de l'Eglise ne satisfaisait

pas. Cette crise de mysticisme aigu révèle un trait bien singulier
de sa nature morale.

En effet, après les lectures dont nous avons parlé, le jeune séminariste

se tourna vers les ouvrages traitant de l'occultisme et du magnétisme

fort à la mode au début du siècle dernier. On connaît les succès

remportés par le mesmérisme et les jongleries de Cagliostro, à la fin
du XVIIIe siècle. L'engouement éveillé par les guérisons au moyen
du magnétisme animal, qui étaient si mystérieuses pour des gens non

avertis, ne disparut pas avec Napoléon. Sous la Restauration, il
trouva un renouveau étonnant qui, en certains milieux, marcha de

pair avec le réveil de la piété. Strauss se laissa emporter par ce

courant.

Un jour de février 1827, il se rendit avec quelques amis chez une
tireuse de cartes qui habitait un village à plusieurs lieues de Tubingue.

En chemin, un de ses camarades tomba frappé d'une congestion

provoquée par le froid. Il fallut le porter au village le plus proche où,

grâce aux bons offices d'un berger qui guérissait par la prière, le

malade revint à lui et put même continuer son chemin, plein
d'entrain. Tout cela fit sur Strauss une très vive impression, qui fut encore
fortifiée par la personne que les jeunes gens étaient venus voir.

A cette attirance du mystère et de l'occultisme, ajoutons l'enthousiasme

passager pour la poésie romantique. Sous l'influence de son
ami Mœricke, il lut Tieck et Novalis, et vécut pendant un certain

temps dans un état d'exaltation extraordinaire dont l'imagination
faisait tous les frais.

Il importe de souligner ce qu'a de dangereux cette croyance aux
révélations extraordinaires qui excitent les sens et ébranlent l'imagination.

Strauss est sur le chemin qui conduit à la superstition et qui
insensiblement va le détacher de la foi de l'Eglise. Il croit plus aux
miracles qu'à la Bible ou, s'il croit à la Bible, c'est à cause des miracles

qu'il a vus s'accomplir sous ses yeux. Plus tard il abandonnera tout
cela et rejettera les rêveries mystiques, mais en même temps il se

séparera de la foi de l'Eglise et repoussera la croyance en la Bible.



io LOUIS PERRIRAZ

Or le trait de caractère qui se découvre ici se retrouve à travers
toute sa carrière. Toujours et partout Strauss s'engoue, s'emballe

pour quelqu'un ou pour quelque chose, se jette à la remorque des

thèses à la mode et parfois les plus opposées. Il y a chez lui de la

passion ; c'est pourquoi il a été un admirable écrivain, un habile

metteur en scène, mais il n'a point possédé le génie créateur qui
ajoute un élément nouveau et positif au patrimoine intellectuel et
moral de l'humanité. Il s'est engoué pour l'occultisme et pour la

voyante de Prévorst en qui il mettait plus de confiance qu'en Jésus-
Christ ; il s'est engoué pour la philosophie de Hegel qu'il a considérée

un temps comme le dernier mot de la science humaine. Il a prêté une
oreille attentive aux déclamations ampoulées de Feuerbach ; il a suivi
avec une docilité déconcertante les théoriciens du matérialisme
scientifique. Toujours et partout il est à la remorque de quelqu'un. Un
examen psychiatrique révélerait sans doute bien des éléments curieux
de sa nature morale. Qu'on retienne ce mot d'une lettre à Fred.
Vischer (1841), à qui il demande un sujet de nouvelle : « Je dois avoir
quelque chose à faire, car tout ce qui est théologie, surtout la théologie

scientifique, m'inspire le dégoût ».

Tout cela nous laisse soupçonner en Strauss une nature d'une
extrême sensibilité, mais où les facultés intellectuelles ont tenu plus
de place que les facultés morales, ce qui nous explique bien des choses

sur lesquelles nous aurons l'occasion de revenir.

Après l'homme, l'œuvre. Disons tout d'abord quelques mots sur
les circonstances dans lesquelles elle est née.

Pendant ses années d'études universitaires, Strauss s'était enthousiasmé

pour la philosophie de Hegel. Nous savons qu'il lut avec attention

la Phénoménologie de l'Esprit et la Logique dont il s'efforça de

comprendre le schématisme. Ce qui le frappa dans cette œuvre fut la
manière dont Hegel établissait les rapports de la philosophie et de la

religion. Toutes deux ont le même contenu, toutes deux expriment
l'absolu, la forme seule diffère. Tandis que la philosophie — il s'agit
avant tout de la philosophie hégélienne — exprime l'absolu d'une
manière conforme à sa nature, la religion l'exprime au moyen de la

représentation, donc sous une forme voilée, symbolique, inadéquate.
Retenons cela qui va devenir le point de départ de la théorie du

mythe que Strauss appliquera aux récits évangéliques.
Mais connaître les œuvres de Hegel ne pouvait lui suffire, il voulait

connaître leur auteur. C'est pourquoi, en automne 1831, il sollicite



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS n

un congé — il était répétiteur au séminaire de Maulbronn — et part
pour Berlin. Hegel étant mort du choléra peu après son arrivée,
Strauss se lie avec les disciples du philosophe, avec Ganz qui passait

pour l'interprète le plus fidèle de sa pensée, avec Marheineke, avec
Vatke. Il étudie avec ardeur les problèmes du Nouveau Testament

pour voir si l'on ne peut pas appliquer à la vie de Jésus la distinction,
que je viens de rappeler, de la représentation et de la notion. La question

qui le préoccupe est celle-ci : La forme du Nouveau Testament
est-elle liée à son contenu ou s'en laisse-t-elle détacher par la pensée

rationnelle C'est alors que pour la première fois, peut-être, il exprime
l'intention d'écrire une Vie de Jésus, dont il communique le plan à

son ami Maîrklin. Son ouvrage aura trois parties, dont la première
traitera de l'histoire au point de vue de la tradition, la seconde au

point de vue critique, la troisième exposera son point de vue
personnel. En fait, Strauss ne nous a guère donné que sa seconde partie
qui est bien, selon sa propre expression, une « œuvre de casse-cou ».

Rentré à Tubingue au printemps 1833, Strauss fut appelé à enseigner

au séminaire de cette ville. Ce fut le moment le plus heureux de

sa vie. Il a vingt-cinq ans, des amis dévoués, la confiance de ses maîtres

; devant lui s'ouvrent les plus radieuses perspectives. Mais,
emporté par sa nature fougueuse, il se laisse aller à des attitudes qu'un
peu de réflexion et de prudence lui eût fait éviter.

Il reprend le plan élaboré à Berlin, le remanie de manière à donner
la plus grande place à la partie critique et, au mois de mai 1835, ^
fait paraître le premier volume de sa Vie de Jésus (le second volume

paraîtra en octobre).
Pour comprendre l'émotion produite par le livre de Strauss, il

faudrait pouvoir entrer dans le détail des polémiques et des discussions

passionnées que cet ouvrage suscita. Qu'on relise simplement
les Streitschriften de Strauss où se trouvent les réponses faites à ses

adversaires. Parmi les attaques dirigées contre lui, il y en eut beaucoup

dont la faiblesse ne pouvait faire reculer un homme de la trempe
de Strauss ; il y en eut quelques-unes qui le firent réfléchir ; il n'y en

eut aucune qui fût capable de modifier l'attitude de l'auteur.
Une conséquence grave pour Strauss, c'est qu'il fut chassé du

séminaire en des termes qui lui donnaient à entendre que son activité
dans l'Eglise de son pays était terminée. Il eut beau déclarer qu'il
n'avait pas attaqué la foi de l'Eglise et que le rôle de Jésus-Christ
demeurait entier. Rien n'y fit ; il fut jugé impropre à l'enseignement



12 LOUIS PERRIRAZ

de la théologie. L'espoir parut renaître vers la fin de l'année 1838. A
ce moment un appel lui fut adressé par l'Université et le gouvernement
radical de Zurich à occuper la chaire du Nouveau Testament. Mais

lorsque se répandit la nouvelle de cet appel, un mouvement populaire

à la fois politique et religieux éclata à travers le pays. Le
gouvernement dut donner sa démission et Strauss fut pensionné avant
d'avoir été installé.

On conçoit sans peine que ces événements aient laissé dans le cœur
de cet homme de trente ans une profonde amertume, et que les

tendances conciliantes de la troisième édition — celle de 1839 — aient
été rejetées à tout jamais.

L'ouvrage de Strauss est intitulé : Vie de Jésus, ou examen critique
de son histoire. Or, quand on se donne la peine de lire ces deux gros
volumes de plus de sept cents pages chacun, on se rend compte que
ni le titre, ni le sous-titre ne correspondent au contenu. En effet, nous

n'y trouvons ni un tableau de la vie et de l'œuvre de Jésus, ni une

critique sérieuse et approfondie de son histoire. En fait, Strauss se

borne à faire le procès des méthodes employées avant lui et à remplacer

les procédés du rationalisme et du supranaturalisme par celui du

mythe. « Au point de vue supranaturaliste et au point de vue rationaliste»,

écrit-il dans la préface, «je me propose de substituer le point de

vue du mythe. Ce n'est pas la première fois qu'on applique le mythe
à l'Histoire évangélique, mais à quelques faits seulement. Il importe
de l'appliquer à toute cette histoire ou, du moins, d'examiner toute
cette histoire à ce point de vue. Est-il vrai qu'avec les évangiles nous

soyons sur le terrain historique, comme le prétendent le rationalisme
et le supranaturalisme L'auteur est débarrassé de présuppositions
religieuses ; au contact des études philosophiques, son esprit s'est

élargi, mais il sait que l'essence interne de la croyance chrétienne est

indépendante de ces recherches critiques. En dépit des doutes sur les

faits historiques, la naissance surnaturelle du Christ, ses miracles, sa

résurrection et son ascension demeurent d'éternelles vérités ».

Voilà le programme que s'est tracé l'auteur. Toute cette introduction,

qui est fort longue, a pour but de justifier le procédé employé.
Strauss a-t-il raison, ou s'est-il fait illusion sur la valeur de son
procédé

Avant de prononcer un jugement de valeur sur l'ouvrage dont nous

parlons, il importe de l'examiner d'un peu près, de le replacer dans le
cadre de son apparition. Mais nous devons tout d'abord constater



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 13

qu'il n'est pas possible de dire que par son incrédulité Strauss a

détruit la foi de l'Eglise. La faiblesse des écoles régnantes se manifestait

par leur impuissance à donner une idée claire et positive de l'histoire
évangélique. Ni les supranaturalistes comme Olshausen, ni les

rationalistes comme Paulus, ni même les disciples de Schleiermacher

n'acceptaient les Evangiles tels qu'ils étaient et tels que les recevaient
les chrétiens des siècles antérieurs. Les uns comme les autres les

abordaient avec des systèmes préconçus qu'ils cherchaient à justifier par
les textes, si bien qu'ils rejetaient ou escamotaient habilement tout
ce qui ne cadrait pas avec leur théorie particulière. La foi comme la

pensée était sacrifiée par les écoles régnantes, et c'est là un point à

retenir si l'on veut comprendre l'attitude de Strauss.

Voyons cela d'un peu plus près.
Le problème de l'origine de nos évangiles canoniques n'a guère

troublé la pensée des théologiens protestants pendant les deux
premiers siècles de la Réforme. A part des hommes comme Grotius ou
Spinoza qui trouvaient que la tradition n'était pas claire, nul ne mettait

en doute la vérité des affirmations traditionnelles : les évangiles

ont été écrits par les hommes dont ils portent les noms et renferment

une histoire parfaitement authentique. Leur crédibilité est entière.
Avec Semler, professeur à Halle de 1753 à 1791, tout change. Il

recueille les doutes émis par certains critiques, rejetés par l'Eglise, en
suscite de nouveaux et, s'il ne les résout pas, il soulève de multiples
problèmes que sa grande connaissance des auteurs chrétiens des

premiers siècles lui permet d'étayer de preuves nombreuses. La bizarrerie

des rapports que les évangiles soutiennent entre eux — et

principalement les trois premiers — fut nettement mise en lumière et
attira fortement l'attention.

Lessing et Herder cherchèrent, chacun à leur manière, à résoudre

l'étrange problème qui s'offrait à eux. Il s'agissait d'expliquer et de

justifier les ressemblances et les divergences dans la disposition des

récits ou la forme du texte. Le premier déclara qu'il fallait chercher

l'origine de nos trois premiers évangiles dans l'évangile des Hébreux
dont parlent quelques textes anciens ; le second chercha la solution
du problème dans un évangile oral dont la forme première se retrouve
dans le texte de Marc. Mais c'est avec Eichhorn, professeur à Gœttingue,

que commence vraiment ce qu'on a appelé parfois la haute «

critique ». Son Introduction au Nouveau Testament, parue en 1804, est

une histoire complète des évangiles canoniques et extra-canoniques.



14 LOUIS PERRIRAZ

Il reprit l'hypothèse de Lessing d'un évangile primitif écrit, résumé
de l'histoire de Jésus, devant servir à l'instruction des néophytes.
C'est ce résumé qui est à la base de nos synoptiques et qui explique
leurs ressemblances ; quant aux divergences, elles se justifient par
des recensions successives de cette source première, qui présentent
des traductions de textes syro-chaldécns diversement reproduits.

Griesbach formula l'hypothèse dite de l'emploi (Benutzungshypothese)

qui tirait Luc de Matthisu et Marc de Matthieu et de Luc.
Storr prit l'attitude contraire et proclama que Marc était la source des

deux autres. C'est à ce parti que se rangea l'historien Gieseler, professeur

à Gœttingue, qui, reprenant la conception de Herder, montra
que nos synoptiques ne sont que des codifications écrites de la tradition

orale et affirma que l'évangile de Marc est le tout premier projet
palestinien, rédigé sur la base d'un original hébreu dû à la plume de

Matthieu. A ces multiples hypothèses s'ajouta celle de Schleiermacher

qui supposait que la prédication évangélique s'était de bonne
heure fixée dans un nombre indéterminé de fragments écrits dont la

combinaison diversement opérée a donné naissance à nos synoptiques.
Le résultat le plus clair de tout ce travail critique fut d'ébranler la

confiance en l'autorité des synoptiques et d'enlever à leurs récits

toute valeur historique. Mais on ne s'en mettait pas autrement en

peine. N'avait-on pas le quatrième Evangile, dont on admettait
d'autant plus volontiers l'authenticité qu'on était porté à douter de

celle des trois autres Il garantissait la valeur de l'histoire évangélique

et permettait de s'occuper avec liberté des synoptiques. Aussi

comprend-on la stupeur provoquée par l'attaque de Bretschneider

qui, en 1820, déclara le quatrième Evangile inauthentique. Schleiermacher

et ses amis mirent tout en œuvre pour sauver la situation. Ils
affirmèrent à nouveau l'authenticité de Jean, la crédibilité de Luc et
abandonnèrent Marc et Matthieu comme des produits secondaires. « Il
était impossible », écrit Hausrath, « de rêver d'un stratagème plus
malheureux, car il suffisait de nier nettement l'authenticité de Jean

pour jeter à bas tout l'édifice ».

Mais ce n'est pas seulement dans le cadre de l'histoire littéraire que
pénétrèrent les doutes ; on les rencontre d'une manière beaucoup
plus sensible sur le terrain de l'exégèse où, sous la pression de l'esprit
du temps, chaque parti rejetait plus ou moins ouvertement tout ce

qui ne s'accordait pas avec les principes de la pure raison.
Les écoles en présence trituraient les textes, gardant ce qui cadrait



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 15

avec leurs principes, rejetant ce qui leur paraissait contraire, mais

sans songer à les dépouiller de leur valeur historique. C'est dire que
dans tous les partis on manquait du sérieux de la pensée. On vivait
dans une sorte de quiétude trompeuse qui aveuglait sur la valeur
des moyens employés. On avait bâti des hypothèses de plus en plus
compliquées, on avait abandonné les synoptiques pour Jean, on

appliquait une exégèse qui tenait plus compte du goût personnel

que du sens des textes, on rejetait dans le domaine du mythe les

récits de la nativité comme ceux de la résurrection et de l'Ascension,
si bien que, selon le mot de Strauss lui-même, on entrait dans l'histoire

de Jésus par la porte dorée du mythe et de la légende et on
en sortait par une porte semblable. Pour tout l'entre-deux on se

servait péniblement de l'exégèse rationaliste.
C'est ainsi que l'on demeurait dans l'incertitude, parce qu'on voulait

bâtir avec des matériaux auxquels on avait enlevé toute valeur

et sur un sol que l'on avait miné de ses propres mains. Il était nécessaire

de dissiper cette illusion et de forcer les théologiens à se poser
cette question de méthode : « Que sont nos évangiles, et leur accord

est-il tel que nous puissions atteindre à la vérité historique » Ce fut
là l'œuvre de Strauss et de son livre, La vie de Jésus.

Ce qui distingue Strauss de ses contemporains, ce n'est donc pas,
comme on l'a dit et répété, qu'il a renversé la foi de l'Eglise par son
incrédulité. Il a été tout simplement plus conséquent que les théologiens

de son temps. En opposition aux rationalistes, il a déterminé le

vrai sens des récits par l'exégèse ; aux supranaturalistes, il a démontré
le désaccord de nos sources ; avec Schleiermacher, il a douté de la
crédibilité des synoptiques et a opposé aux défenseurs de Jean les preuves

de son caractère légendaire. Heurtant les récits et les opinions les

uns contre les autres, rejetant le miracle au nom de l'enchaînement
causal et du déterminisme universel, appliquant à toute l'histoire
évangélique la théorie du mythe, Strauss a fait table rase des prétentions

des théologiens et des critiques de son temps de conserver tout
le passé, et il a montré par surcroît que l'orthodoxie de l'école
hégélienne n'était qu'une orthodoxie d'apparence.

Il est facile de comprendre l'émotion et la colère que souleva

l'apparition du livre de Strauss. « Les illusions de la théologie biblique
étaient d'un seul coup mises à nu par une critique précise, inexorable

qui poursuivait l'adversaire dans tous ses retranchements et
montrait le néant des échappatoires. Le rationalisme, le supranatura-



16 LOUIS PERRIRAZ

lisme, les indécis de toute nature se voyaient troublés dans leur

quiétude et forcés de poser avec rigueur, de trancher avec fermeté
des questions dont ils avaient jusque là éludé les difficultés avec

tant d'adresse. » (D

Ainsi, répétons-le encore, ce que Strauss a voulu, c'est fixer le

sens authentique des textes, ce qui était le vrai moyen de montrer
la valeur des attitudes et des paroles de Jésus à la lumière des conditions

de son milieu. Tous les récits dont la structure cadre mal avec
la mentalité moderne sont expliqués par le mythe. Que faut-il entendre

par là Le mythe n'est pas la légende, qui repose toujours, plus

ou moins, sur une réalité historique. Le mythe est la forme concrète,

plastique que revêt une idée morale, philosophique ou religieuse.
Dans la légende, c'est le fait qui crée l'idée, dans le mythe, c'est l'idée

qui crée le fait, donne naissance à la forme sensible sous laquelle elle

se présente. C'est ainsi que le mythe, sous une représentation visible,
plastique, exprime des états d'âme, des idées dont la valeur dépasse

la vie morale des individus pour devenir sociale, collective. Si des

théologiens considérables avaient déjà montré qu'il y a des mythes
dans la Bible, Strauss demanda de reconnaître le même caractère à

toute une série de récits merveilleux que l'on prend à tort pour des

tableaux d'histoire.

Historique ou mythique, telle est l'alternative devant laquelle
Strauss place ses lecteurs. Et ce qui, dès l'apparition du premier
volume, souleva tant de tempêtes et provoqua tant d'oppositions
c'est que le contenu presque entier du Nouveau Testament était tenu

pour mythique et qu'il semblait que c'en était fait du christianisme.

Sapé par la base, miné dans ses assises historiques, l'antique édifice

paraissait près de crouler sur ceux qui s'obstinaient à y chercher un

refuge. Ajoutons à cela le ton d'objectivité froide avec lequel les

affirmations les plus subversives étaient énoncées, l'attitude impassible
d'un comptable qui dresse un bilan et constate sans s'émouvoir qu'il
n'y a plus qu'une issue : la banqueroute, et l'on comprendra que
plusieurs aient pu comparer Strauss à Erostrate.

Maintenant que les principes qui président à l'œuvre de Strauss

nous sont connus, nous pourrions, si nous en avions le temps, pénétrer

dans le détail du livre. Un seul exemple suffira à montrer
comment l'auteur a appliqué sa théorie. Il s'agit du récit de la tentation
qui se justifie difficilement par l'hypothèse d'une vision que Jésus

(J) Ed. Zeller, Chr. Baur et l'Ecole de Tubingue, trad. Ritter, p. 94.



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 17

aurait eue au début de son ministère et qu'il aurait plus tard racontée
à ses disciples sous forme de parabole. Il est plus difficile encore de le

considérer comme la relation d'un fait véritable, ou comme l'écho
d'une tentative du parti dirigeant de Jérusalem pour mettre Jésus à

l'épreuve et voir s'il possédait vraiment les forces messianiques qu'on
lui attribuait. Il s'agit d'un mythe, d'une narration symbolique dont

Jésus est le héros et dans laquelle l'Eglise des origines a concrétisé

l'espérance qu'un jour viendrait où Satan serait définitivement vaincu.
On peut, jusqu'à un certain point, retrouver dans la forme du récit

les étapes de cette formation où l'idée a précédé le cadre historique
dont elle est enveloppée. Il est à remarquer en effet que la tradition
chrétienne primitive a placé Jésus dans un rapport d'inimitié
personnelle avec le diable. Ce diable est l'ennemi dont parlent plusieurs
paraboles, le prince de ce monde et Jésus n'a rien de commun avec
lui. Or, dit Strauss, on en vint très tôt à représenter ce conflit sous la

forme d'une rencontre des deux adversaires où Satan devait apparaître

comme le tentateur, ainsi dans le premier chapitre du livre
de Job. En effet, d'après la tradition rabbinique, Satan s'était déjà

opposé à Abraham, à David et à plusieurs autres. Or, si les grands
hommes d'Israël avaient subi son action, le Messie ne devait pas

échapper à ses entreprises, et devait, tôt ou tard, s'expliquer avec
lui. On a placé cette scène au désert parce que le désert était considéré

comme le séjour de Satan, et que Jésus, à l'exemple de Moïse

et d'Elie, devait s'y rendre pour y jeûner et se préparer aux luttes

qui l'attendaient. Et de même que le peuple d'Israël passa quarante
années dans le désert, Jésus y séjourna quarante jours. Si la tentation
de la faim se présente la première, c'est que le peuple d'Israël fut
aussi tenté par la faim peu après sa sortie d'Egypte. La seconde

tentation est tirée du Ps. exi, 11 et 12; la troisième est l'opposé du

péché d'idolâtrie dans lequel tomba si souvent le peuple d'Israël

pendant son séjour au désert.
Voilà la manière et le ton. Toutes les discussions sont menées de la

même façon, à cette allure rapide, avec ce style limpide, ces phrases

nerveuses comme des coups d'épée qui ont fait de Strauss un redoutable

adversaire.

L'ouvrage se termine par une dissertation finale dans laquelle
Strauss cherche à reconstruire en dogme ce qu'il a détruit en critique.
Tout ce que la doctrine orthodoxe enseigne sur Jésus-Christ s'applique

à l'humanité. C'est elle qui est le fils sans péché et sans tache.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S., t. XXIV (n° 98, 1936). 2



18 LOUIS PERRIRAZ

C'est en elle que Dieu se manifeste avec plénitude, mais ce fils, ce

Dieu-homme qu'est l'humanité, en qui se reflète la puissance divine,
est lié à la nature et se trouve dans un état d'abaissement et de

souffrance ; plus encore, il meurt, montrant que pour Dieu l'incarnation
a été une chose sérieuse. C'est par la souffrance et le tombeau que
Dieu trouve le chemin du ciel, — et l'homme doit suivre le même

chemin. Cette voie est celle que le Christ Jésus a frayée, mais il n'est

pas le seul, l'unique ; il est un primus inter pares, et cette manière de

voir, inspirée par la philosophie, garantit la vérité de l'histoire
évangélique.

C'est là également le fond de toute christologie, dont la forme historique

est le lien qui l'unit à la personne et à la vie d'un seul individu,
celui qui de tous les génies religieux a le plus complètement réalisé

l'idée substantielle et élevé l'humanité à un niveau supérieur. Christ
est celui en qui a surgi pour la première fois l'unité du divin et de

l'humain et avec une énergie telle que, si l'on ne peut parler de

perfection absolue, on peut dire que sur ce point il ne sera jamais dépassé.

Tout cet ouvrage fut écrit d'un trait, avec une ferveur extraordinaire,

une mystique profonde, suscitée par la joie purement intellectuelle

de créer quelque chose de nouveau, et sans nuire à l'objectivité
du savant qui discute, raisonne, argumente.

La levée de boucliers provoquée par ce livre fut certainement

une des plus impressionnantes que le monde ait connues. De tous
les camps on vit surgir des adversaires qui, s'ils en avaient eu le

temps, se seraient étonnés de leur accord. Rationalistes et

supranaturalistes, hégéliens de droite et disciples de Schleiermacher,
orthodoxes et piétistes, tous d'un commun accord crièrent : « Haro
sur le baudet ». Mais le baudet était un écrivain fort habile qui sut
admirablement se défendre et montrer, sinon la vérité de sa théorie,
du moins la faiblesse du point de vue de ses adversaires.

Un des rares critiques qui, dans ce débat sans résultats appréciables,

sut retenir l'attention de Strauss et lui inspirer un profond
respect, fut le professeur berlinois Auguste Neander. Malgré la

différence des points de vue, il sut comprendre que Strauss avait écrit son
livre avec un sérieux profond et un sincère amour de la vérité. Aussi

lorsque le ministère prussien lui demanda un blâme qui devait servir
à interdire l'ouvrage de Strauss en Prusse, il refusa nettement,
suppliant le gouvernement de ne pas se livrer à une manœuvre
maladroite contre un ouvrage scientifique. Et Neander essaya de réfuter



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 19

Strauss par des arguments scientifiques ; on ne peut dire qu'il ait
réussi, parce que son point de vue théologique était insuffisant pour
cette opération. Mais, sur un point, il réussit à ébranler la conviction
de Strauss. Il lui fait voir que le quatrième Evangile était nécessaire

à l'interprétation des trois autres, et que seul il donnait la clé de la

vie de Jésus en fournissant un cadre plus clair et plus logique. C'est

avec cette vision nouvelle que Strauss prépara la troisième édition,
celle de 1839, ou ^ donna une voix aux arguments de Neander.

Mais cette attitude ne dura pas longtemps. Après l'échec de Zurich,
il revint à ses affirmations premières et fit paraître une quatrième
édition qui n'est pas autre chose que l'ouvrage de 1835 avec des notes
destinées à justifier son attitude.

Un de ceux qui jugèrent Strauss avec le plus d'impartialité fut son
ancien maître, Baur, de Tubingue, qui sut montrer les erreurs et les

qualités de cet ouvrage. «La grande importance du livre de Strauss»,

écrit-il, « consiste en ceci qu'il a éclairé la conscience théologique et

religieuse de son temps sur la situation dans laquelle elle se trouvait ;

cette œuvre s'est présentée comme un miroir dans lequel chacun pouvait

voir quel était le visage de la science théologique du moment ;

mais on s'est tourné avec indignation contre celui qui le présentait. »

Et maintenant, quel jugement pouvons-nous porter sur cette
œuvre célèbre Si les contemporains s'y sont opposés avec énergie,
se laissant aveugler parfois par le parti pris et par l'injustice, nous

pouvons à un siècle de distance apprécier avec plus d'impartialité
l'effort tenté par le jeune critique et découvrir les déficits de sa pensée.

L'erreur capitale de Strauss, que la critique biblique a mise au

jour, est d'avoir voulu écrire une vie de Jésus et procéder à la critique
de l'histoire évangélique sans s'être rendu compte de la valeur des

documents qui sont la source de cette histoire, sans en avoir fait
une étude critique sérieuse, sans avoir cherché à dégager les récits

primitifs des adjonctions postérieures. Il est à cet égard extrêmement
superficiel. Mais ne lui jetons pas trop la pierre. On ne pouvait exiger
d'un jeune homme de vingt-six ans d'avoir fait le tour de ces questions

difficiles. Il se borne à adopter les résultats de la critique de son

temps qui, en postulant des sources et des traductions multiples,
comme Eichhorn ou Schleiermacher l'avaient fait, rendait impossible
et sans objet la recherche du texte primitif et authentique. Il semble

que la question si importante de l'origine et des rapports des évan-



20 LOUIS PERRIRAZ

giles entre eux est sans valeur pour lui. Cette erreur explique la

plupart des déficits du livre de Strauss. L'imprécision dans la critique
des sources a entraîné celle dans la connaissance de la personne de

Jésus. Il lui suffit que Jésus soit celui en qui l'unité du divin et de

l'humain a surgi pour la première fois avec force. Mais est-ce
vraiment suffisant Une simple figure mythique ferait l'affaire. C'est
bien ce que l'on a vu chez les critiques d'extrême gauche ou chez les

mythologues comme Drews ou le Dr Couchoud. Strauss ne s'est pas
donné la peine de séparer l'élément historique de l'élément mythique ;

il ne s'est pas posé cette question de méthode : pourquoi ces mythes
se sont-ils précisément formés autour de la personne de Jésus de

Nazareth Un examen attentif de cette question lui eût révélé que
la floraison mythique a été beaucoup moins abondante qu'il le croyait
et que la réalité historique était beaucoup plus près des textes qu'il
n'a voulu le dire.

Si l'on prend les déclarations de l'auteur à la lettre, nous en devons
conclure que nous ne pouvons rien savoir de la vie de Jésus. Ce n'est

pourtant pas là la vraie pensée de Strauss. Il parle, il est vrai, plus
de l'idée que de la personne de Jésus. Mais c'était la tendance du

temps, où l'on donnait plus d'importance au général qu'au particulier

et où l'on croyait découvrir l'origine des mouvements religieux
ou des œuvres littéraires, non dans l'âme des prophètes ou des poètes,
mais dans l'âme des peuples. Si Strauss s'est laissé entraîner par le

courant, il n'en reste pas moins que son livre est plein d'indications
précieuses qui nous permettent de penser que s'il eût été porté par
d'autres forces, animé d'une autre ambiance, il nous aurait donné

une œuvre d'une autre richesse et d'une autre portée. Il appartiendra
à la critique du XIXe siècle de dégager ces éléments positifs du fatras

philosophique dont Strauss les avait recouverts. Celui qui compare
le tableau tracé par Strauss à celui que nous ont donné, moins de

trente ans plus tard, Henri Holtzmann et Cari Weizsaecker, peut
facilement mesurer le chemin parcouru et le progrès réalisé.

Mais n'anticipons pas et essayons de voir quelques-uns des

problèmes soulevés par le livre de Strauss.

Un premier problème concerne le rôle du mythe dans la vie de

Jésus. Les récits de la nativité comme les récits des miracles sont des

mythes. D'autres l'avaient dit avant lui, mais avaient écrit pour des

initiés. Strauss proclama ses affirmations scientifiques coram populo, et

c'est ce que plusieurs ne lui ont pas pardonné. Devons-nous considérer



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 21

cette théorie comme fausse de tous points Ce que nous savons par
l'histoire des religions nous conduit à penser que la figure de Jésus

n'a pas échappé aux lois de l'histoire, et que la légende a tracé autour
d'elle de merveilleuses couronnes qui font apparaître avec éclat sa

grandeur et sa beauté. Mais ces couronnes, dont d'aucuns seraient

disposés à se choquer, expriment mieux que de froids raisonnements

le caractère unique de Jésus et sont un hommage rendu à sa noblesse

et à son action sur les âmes. C'est ici le cas de répéter le mot bien

connu : il y a des légendes plus vraies que l'histoire.
Ce qui a scandalisé beaucoup de gens, c'est que l'on entend

souvent par mythe ou par légende un récit mensonger, inventé de toutes
pièces et sans valeur réelle. C'est une erreur. La légende et le mythe
sont des produits inconscients de l'âme humaine, qui jaillissent
spontanément de l'impression produite par tel fait ou par telle personne.
Ils expriment les réactions spontanées de l'âme, les besoins du cœur,
les aspirations les plus profondes du milieu où ils prennent naissance.

C'est ce que Strauss remarque à plus d'un endroit de son livre.
Mais l'erreur de notre critique est d'avoir méconnu les distinctions

nécessaires et d'avoir oublié de se demander la cause de toute cette
floraison mythique ou légendaire.

Il n'est pas vrai qu'il y ait beaucoup de mythes à l'état pur dans

les évangiles, c'est-à-dire de récits nés pour servir de véhicules à

une idée. Il n'est pas vrai que les légendes ou les mythes soient nés

sous l'action d'un raisonnement toujours le même, que Strauss

applique à tous les cas et qu'on peut ramener à la forme suivante :

les hommes de Dieu de l'ancienne alliance ayant accompli tels

actes, le Messie en accomplira de plus grands ; or Jésus ayant été

le Messie, il a dû accomplir tous les actes que l'on attendait de

l'envoyé de Dieu. Mais l'histoire n'est pas un syllogisme ; les événements

comme les individus y sont diversement conditionnés et ses

combinaisons infiniment diverses ne se laissent pas ramener à quelques ,>,

principes rationnels simples. La doctrine hégélienne a gâté ce que la

conception de Strauss pouvait avoir de fécond et a jeté le jeune
critique dans une ornière trop étroite.

Il est bien certain qu'il y a dans les évangiles une influence de

l'Ancien Testament ; le messianisme national a influencé tel ou tel
récit ; mais, à côté de ce facteur, il y en a d'autres dont l'origine est
à chercher dans la communauté primitive, toute une germination
souterraine qui se manifeste à mille traits de l'histoire. Mais surtout,



22 LOUIS PERRIRAZ

comme nous l'avons déjà dit, la force propulsive qui a suscité cette
floraison est à chercher dans l'activité d'une personnalité extraordinaire,

dont la puissance magnifique a donné aux âmes, aux cœurs,
aux imaginations l'aliment qui leur manquait. Le syllogisme cité plus
haut aurait dû conduire Strauss à cela. Si l'on a considéré Jésus

comme le Messie, c'est qu'on avait de bonnes raisons pour ce faire. Il
valait donc la peine de rechercher pourquoi Jésus était considéré

comme le Messie, quels actes il avait accomplis, quelles paroles il avait
prononcées, à quelle prestigieuse aventure il avait attaché son nom.

Strauss ne paraît pas s'être préoccupé de ce problème capital ; il
s'est laissé attirer par le jeu des idées et a négligé les réalités de la vie.
Ce travail sera repris par la critique qui aboutira à montrer que
l'examen attentif des textes révèle des matériaux suffisants pour
reconstituer la figure authentique de la personnalité de Jésus de

Nazareth. Ces réflexions nous conduisent plus loin encore et nous
devons nous demander si le déficit de la pensée de Strauss ne provient
pas du fait qu'il a méconnu la nature et la valeur de la personnalité.
Aussi bien l'hégélianisme qui réduisait les êtres individuels au rang
de fantômes, exemplaires limités et passagers de la pensée divine,
ne pouvait concevoir la perfection morale que comme une valeur

spirituelle quantitative. En faisant de la perfection la somme des

efforts des êtres particuliers dont aucun ne peut posséder la plénitude
de l'Esprit, l'hégélianisme demeure sur le terrain de la quantité,
puisque l'idéal religieux ne peut s'épanouir dans un seul représentant

de la race, mais se constitue peu à peu par l'accumulation des

expériences de l'humanité.
Or ce que les études historiques ont mis au jour avec une évidence

qui, pour nous, est incontestable, c'est que le progrès dans tous les

domaines se réalise par le moyen des individualités. L'individualisme
est la loi suprême de l'histoire, la condition, comme l'explication de

tous les progrès. L'individualisme supérieur, la personnalité, se

présente à nous comme une accumulation d'énergies dont vivent parfois
des générations entières. Nous vivons des trésors amassés par les

représentants les plus éminents de l'humanité Les forces concentrées

en ces hommes prédestinés portent leur marque et impriment
leur sceau à tous ceux qui se soumettent à leur action. Il suffit de

voir ce qui se passe dans le domaine de l'art ou dans celui de la

religion pour se rendre compte qu'il en est bien ainsi. Des hommes tels

que Zoroastre, Moïse, Mahomet, Çakia Mouni, Luther, Calvin,



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 23

Ignace de Loyola ont imprimé à des milliers et des milliers une
empreinte indélébile. Partout des individualités géniales, semblables à

des phares, ont projeté leur clarté et avec elle l'espérance et la foi
sur la route que suit l'humanité.

En comptant les années à partir de la naissance de Jésus, le moine
Denys le Petit accomplit une action magnifique. Il proclama que
Jésus est le centre de l'histoire, le phare central d'où émanent les

rayons propres à éclairer les mystères de la vie et de la mort, la
lumière du monde, parce que pour tous ceux qui croient à la
supériorité de la valeur morale, à la prééminence de l'esprit, la perfection
morale où Jésus est parvenu constitue le sommet où l'humanité doit
s'élever, et où elle peut rencontrer Dieu, c'est-à-dire l'Absolu du bien.

Strauss nous dit que la perfection est impossible. Or ce n'est pas
l'histoire qui lui a dicté ce langage, mais un postulat philosophique.
Jésus-Christ est la plénitude de la perfection morale parce qu'il était

rempli de la plénitude de Dieu. Il n'est pas la fin de l'histoire, mais la
fin d'une histoire et le commencement d'une autre, puisqu'en lui
toutes choses ont été faites nouvelles. Strauss objecterait sans
doute qu'on ne peut parler de perfection que comme d'un plus grand
développement de la race. Mais c'est la théorie qui dicte un tel
langage ; l'histoire ne suit point une marche uniforme et régulière comme
le ferait une machine qui obéirait aux seules lois mécaniques. Dans

l'univers la liberté agit, si bien que les lois de l'histoire manifestent
leur action au sein de contingences imprévisibles qui échappent à

toute théorie. Cela ne veut pas dire que nous soyons livrés au hasard

mais que le monde est dirigé par une puissance dont les desseins

restent pour nous obscurs, et que la raison intérieure de l'attitude
de tel ou tel personnage échappe à notre intelligence. Cela est frappant

en face de ceux que l'on appelle les inspirés. Ce qui constitue
la personnalité échappe à toute analyse, et nul devin n'a jamais pu
prévoir l'apparition du génie. On nous dit que la science moderne

va changer tout cela. Nous attendons de le voir pour y croire. Les

siècles se succèdent sans se ressembler et telle période brillante a été

suivie d'une décadence fâcheuse. Les épigones du drame grec sont
fort au-dessous des grands écrivains du Ve siècle, et les auteurs de la
basse latinité restent fort loin de ceux qui ont fixé les destinées de

la langue latine. Shakespeare et Gœthe n'ont pas été dépassés et,
en art comme en morale, un haut idéal nous oblige souvent à regarder

en arrière.



24 LOUIS PERRIRAZ

Ces réflexions ont pour but de mettre en garde contre cette
conception de l'histoire à laquelle Strauss s'est arrêté, qui fut celle de

l'école hégélienne et qui fait de la marche de l'humanité le lent
déroulement d'une idée toujours la même, aveugle et sans âme, et du
christianisme un philosophème sans contact avec la vie profonde. Cela

nous amène à fixer le rapport entre le christianisme et Jésus-Christ,
d'un côté, entre le christianisme et l'idée de la religion, de l'autre.
Les études historiques entreprises depuis un siècle ont souligné la

gravité de ces questions. Il n'est plus possible aujourd'hui de conserver
l'ancienne manière de voir qui faisait du christianisme la seule vraie

religion, les autres n'étant que des falsifications dues à la tromperie
des démons. Mais si le christianisme est une religion dans le cadre
des religions, cela ne veut pas dire qu'elle doive être jugée de la
même manière que les autres, parce qu'elle apporte aux hommes une
perfection spirituelle d'une telle grandeur que nous ne trouvons nulle

part ailleurs rien de pareil. Pour Strauss, la perfection était à la fin
de l'histoire ; elle était pour lui un total, une somme. Cela l'a empêché

de comprendre la personne de Jésus. Or, si Christ est l'achèvement

de la loi et la réalisation de la perfection morale, la vie
chrétienne ne saurait consister en une répétition des mêmes mots et des

mêmes attitudes. Elle est faite d'inspiration, de sanctification dans

la liberté. Elle contribue à faire des personnalités, c'est-à-dire des

volontés conscientes d'elles-mêmes et qui s'efforcent, chacune dans

le cadre où elle est appelée à s'épanouir et à travailler, de réaliser la

perfection morale apparue en Jésus. Type achevé de la perfection
spirituelle, image visible du Dieu invisible, Jésus-Christ demeure à

l'horizon de quiconque veut monter sur les sommets de la vie de

l'Esprit. Mais cette action de Jésus ne fait pas des individualités
toutes taillées sur le même modèle ; au contraire, plus la vie spirituelle
grandit, donc se rapproche du prototype, plus la personnalité
s'affirme, mettant au jour les virtualités les plus profondes de la race et
de l'individu. C'est pourquoi les chrétiens, qui tous portent la marque
de Celui qui les a appelés à la connaissance de la vérité, manifestent
chacun à leur manière la pensée et l'esprit de Jésus-Christ, sans

qu'aucun d'eux puisse prétendre épuiser toutes les virtualités
renfermées dans le prototype. C'est ici que l'observation de Strauss, déjà
faite par Schleiermacher, trouve son application, lorsqu'il déclare

qu'un exemplaire de la race ne saurait renfermer tout ce qui s'agite
en elle. Dans le cours de l'histoire du christianisme, il y a plus



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 25

et il y a moins que ce qu'il y avait en Jésus. Il y a plus, en ce sens

que la piété chrétienne s'est répandue dans des contrées et sous des

formes que Jésus a ignorées ; il y a moins, en ce qu'aucun des types
nouveaux que l'on a vus paraître au cours des siècles n'est parvenu
à réaliser la plénitude de vie spirituelle qui fut en Jésus-Christ. Jésus

a été grand par sa sainteté et son amour. La sainteté et l'amour se

sont répandus dans le monde, ils ont provoqué des attitudes et des

actes auxquels Jésus n'avait pas songé, mais aucun de ceux qui se

sont efforcés de réaliser ce double idéal n'a réussi à atteindre la
perfection de Jésus-Christ. « Jésus-Christ, disait Pascal, sans bien et

sans aucune production au dehors de science, est dans son ordre de

sainteté. » C'est ce que Strauss a oublié Son idée de perfection est

une pure abstraction, une chose contradictoire ; il en fait un total, une
addition, une quantité, alors qu'elle est un fait premier qui s'affirme

et ne se démontre pas, intensité de l'être qui se manifeste par la

puissance du cœur, de l'intelligence, de la volonté ; non dans une
accumulation anonyme et incertaine qui se réaliserait un jour en un individu

en qui se rassembleraient toutes les vertus du passé. Mille
ignorants ne feront jamais un savant. Christ est dans l'ordre historique
un commencement nouveau que nul ne soupçonna à son apparition
et dont le cours de l'histoire n'a pas encore épuisé les richesses. C'est

pourquoi, tout en se répandant dans les domaines les plus divers, le

christianisme ne pourra jamais se séparer de la source d'où il a jailli.
Strauss a essayé de séparer le Jésus de l'histoire du Christ de la foi ou,

pour parler avec Hegel, la représentation de la notion. Ce que nous

avons dit suffit à montrer que la chose est impossible et que les

affirmations des mythologues, si elles étaient prouvées, amèneraient très

tôt la mort du christianisme. Loin de se séparer du Christ, son point
de départ, le christianisme devra s'en rapprocher toujours plus pour
en tirer toutes les virtualités spirituelles qui sont en lui.

Strauss a développé sa Vie de Jésus dans le sens de l'Idée. Il a

dissous le dogme chrétien sans chercher ce qu'il pouvait renfermer
de vie profonde. Nous touchons ici au déficit irrémédiable de la pensée
de Strauss qui fut, sa vie durant, hanté par le spectre de l'Idée, sans

que rien trahisse en lui le besoin de vie spirituelle authentique. Tel

nous l'avons vu, courant consulter les cartomanciennes ou les

extralucides pour satisfaire son imagination, tel nous le retrouverons au

cours de sa carrière, emporté par une fièvre mystique qui le laisse

découragé, dégoûté de tout, lorsqu'elle vient à tomber. C'est ainsi



26 LOUIS PERRIRAZ

qu'après avoir commencé par les devineresses, il sombrera dans un
matérialisme sans espérance et sans joie. Au moment où il rédigeait
son premier livre, qu'il a appelé lui-même un livre inspiré, il a pu se

donner le change à lui-même, porté par l'inspiration et l'enthousiasme ;

mais, lorsque tomba cette excitation, il ne trouva plus au fond de

son cœur que tristesse et amertume. Qu'est-ce à dire, sinon que la
méthode employée était fausse Strauss a cherché dans les évangiles
une Idée, alors qu'il fallait y chercher une volonté. Il part de cette
thèse qu'aucun des écrivains du Nouveau Testament n'a été témoin
de la vie de Jésus, et, pour prouver sa thèse, il prend les récits
évangéliques, constate leurs divergences, les oppose les uns aux autres et
les brise en les heurtant les uns contre les autres pour conclure à leur
caractère légendaire. Aussi la lecture du livre de Strauss fait-elle
souvent l'impression d'une mêlée générale où les combattants se

jettent les uns contre les autres sans distinction de partis et finissent

par succomber. C'est ce qui dès le début a produit l'impression d'une

critique impitoyable, irrespectueuse à l'égard des textes et à l'égard
de la personne de Jésus et de la tradition chrétienne. Nous revenons,
après un long détour, à cette constatation déjà faite que Strauss n'a

pas recherché l'élément primitif de nos évangiles pour en dégager

l'image vraie du Jésus de l'histoire qui est aussi le Christ de la foi.
On rencontre bien chez lui une série d'aveux qui trahissent le désir

de posséder une connaissance de Jésus qui pût servir de garant à

ses conceptions philosophiques, puisque c'est en lui qu'a surgi pour
la première fois dans une conscience d'homme le principe de l'unité
du divin et de l'humain. Mais, soit par inhabileté, soit par
insouciance, Strauss n'a pas suivi jusqu'au bout cette pensée qui aurait

pu le conduire à de tout autres résultats. Il fallait revenir au point
de départ, c'est-à-dire à une critique des sources, étudier leur origine,
leur âge, pour dégager les éléments originaux qu'elles renferment et

fixer leur crédibilité. Mais Strauss n'a pas même entrevu ce
problème. Hypnotisé par les théories qui avaient cours de son temps et

par la dialectique hégélienne, il n'a saisi ni l'importance, ni la nécessité

de l'œuvre à accomplir.
Cela nous explique pourquoi le livre de Strauss eut pour résultat

de fixer l'attention et d'orienter l'effort des critiques sur les synoptiques.

Il s'agissait de se rendre un compte exact de la valeur de ces

écrits en s'entourant de tous les renseignements fournis par
l'histoire. Cette étude devait amener celle de Luc qui renferme tant



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JÉSUS 27

d'éléments semblables, tout en les présentant dans des contextes
parfois fort différents. Il s'agissait surtout de reprendre tout le
problème de Marc que Strauss, après Griesbach, considérait comme un
pâle résumé de Matthieu et de Luc. La tâche urgente était d'étudier
l'origine de ces récits, les conditions dans lesquelles ils ont été rédigés,
le but poursuivi par les auteurs, la valeur de leur témoignage. Comme

l'avait déjà proclamé Lessing, les divergences des textes n'infirment
en rien l'historicité de leur contenu. En suivant cette voie, dont
Herder avait déjà dessiné les étapes, Strauss aurait vu que, si nos

sources présentent des divergences, il est possible de les concilier en

en faisant des étapes d'une même histoire, ce qui permet de retrouver
la réalité authentique sous la variété des textes, sans les briser les

uns par les autres. Mais si Strauss n'a pas su faire ce qu'il fallait
faire, il a fortement attiré l'attention sur cette lacune de la théologie
de son temps et contribué à la naissance de l'école documentaire.

La théologie moderne s'est avancée dans la voie ouverte par
Strauss, avec prudence, mais avec décision. Mais ce ne sont ni les

disciples de Paulus ou des supranaturalistes, ni même ceux de Schleiermacher

ou de Neander qui ont trouvé le moyen de ruiner l'œuvre de

Strauss. C'est l'école critique, et avant tout celle qui se groupa autour
de Ferdinand-Christian Baur, qui trouva la méthode permettant de

corriger les erreurs dans lesquelles Strauss était tombé, et de retrouver
dans le vieux sol des évangiles la ferme réalité de l'histoire. Grâce à

Strauss, les travaux de Baur et de ses disciples se concentrèrent sur
les documents évangéliques.

A côté de Baur et de son école, il importe de mentionner Gottlob

Wilke, Christian-Hermann Weisse, Albrecht Ritschl, Heinrich-Julius
Holtzmann, Cari Weizsaecker, Edouard Reuss, Bernard Weiss, dont
les travaux brillent au premier rang des recherches critiques.

Il est temps de s'arrêter. Et nous voudrions terminer par cette

pensée : Strauss fut un chercheur de piste, mais il a été incapable de

trouver le chemin. Il a forcé les critiques à opérer la révision des

méthodes en cours et montré négativement la nécessité d'études

nouvelles qui ont conduit à une connaissance plus vraie et solidement

motivée des origines chrétiennes.
Louis PERRIRAZ


	David Strauss et la vie de Jésus

