Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1936)

Heft: 98

Artikel: David Strauss et la vie de Jésus
Autor: Perriraz, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JESUS @

Dans le trouble oll nous ont jetés les préoccupations actuelles, il
peut sembler suranné de parler de David Strauss et de son livre céle-
bre que personne ne lit plus. Pour beaucoup, en effet, c’est un livre
dépassé dont il ne vaut plus la peine de s’occuper, les éléments de
vérité qu’il pouvait renfermer ayant été depuis longtemps absorbés
par les travaux de la critique historique du sitcle dernier. Pour un
plus grand nombre, c’est un livre faux qui a fait beaucoup de mal et
qui, semblable a une subite bourrasque, a détourné de sa voie natu-
relle le développement normal des études sur les origines des évan-
giles et des recherches sur les débuts de la religion chrétienne.

Nous reconnaissons volontiers que la Vie de Fésus de Strauss est un
livre faux — et nous dirons plus loin pourquoi nous le jugeons tel —,
mais il est parfois arrivé que des ouvrages de cette espece ont plus
fait pour 'avancement de la science et la connaissance des questions
que beaucoup d’autres mfirement pensés, écrits avec mesure et pru-
dence dans le désir d’éviter tout ce qui pourrait jeter le trouble dans
Pame du lecteur. Certes cette intention est digne de respect, mais §’il
ne s’était pas trouvé parfois des enfants terribles qui, pour changer
Pair de la maison, ont passé bruyamment le bras a traversla croisée
au risque de se blesser gravement eux-mémes, jamais les problemes
ne se seralent posés, jamais la science n’efit esquissé le moindre pas
en avant.

Or Strauss a été un de ces enfants terribles, dont le nom a figuré a

(1) Travail lu & la Société vaudoise de théologie le 25 mars 1935. Le texte qui est
donné icl a été assez fortement abrégé.



8 LOUIS PERRIRAZ

c6té de celui de PAntéchrist. Hengstenberg, le fougueux rédacteur de
la Gazette évangélique, assimilait & Bélial. Nul n’a été plus hai et plus
aimé que cet homme, supérieurement doué; mais ici amour plus
que la haine permet de descendre aux sources mystérieuses des pen-
sées et des sentiments d’ou Pceuvre a jailli. N’oublions pas surtout
que, si Strauss a fait du mal, §’il a ébranlé les convictions et troublé
le repos de beaucoup, il a souffert le tout premier des conséquences
de son terrible livre. Il a été arraché a la destinée qui aurait dii étre
la sienne et jeté dans une voie douloureuse qui fut parfois un vrai
calvaire. Le geste violent qu’il a accompli a ébranlé I’Eglise allemande
jusqu’en ses fondements. Il a fait éclater le dualisme inconciliable
entre la foi des simples et la science des professeurs et des philosophes,
mais il a fait voir surtout — et c’est 1a le c6té positif de son ceuvre —
que les chemins sur lesquels s’était engagée la critique étaient sans
issue et que plus on multipliait les hypothéses et les combinaisons,
plus augmentaient les obscurités qui enveloppent les origines du
christianisme. Cela suffit, me semble-t-il, pour justifier notre propos
de célébrer le centenaire du premier et du plus célebre des ouvrages
de Strauss, dont le premier volume parut au mois de mai 1835.

Commengons par quelques détails biographiques qui font com-
prendre certains traits essentiels du caracteére de notre auteur. David-
Frédéric Strauss naquit a Ludwigsbourg en 1808. Son pere, commer-
gant et piétiste, fit mal ses affaires ct jeta les siens dans un état
voisin de la misére. Sa mére, femme énergique et remarquablement
intelligente, renfloua la barque familiale qui faisait eau de toutes parts
et sauva la vie des siens. Elle exerga sur ses enfants une profonde
influence et Strauss nous a laissé un souvenir touchant de son amour
filial dans un écrit on il reléve les éminentes qualités de cette femme.

Des cing enfants qui lui naquirent, trois moururent en bas-dge ; le
petit David, faible et délicat, fut entouré de beaucoup de soins et
d’attention. Il ne pouvait pas jouer avec ses camarades, ni se livrer
aux exercices violents auxquels se plaisent les jeunes gargons. Rete-
nons ce trait qui nous montre Strauss, dés ses jeunes années, replié
sur lui-méme et forcé par les conditions mémes de sa nature a vivre
dans l'isolement.

A Técole, il montra beaucoup de zele et d’application. Il se distingua
par un profond sérieux pour ’étude et une intelligence remarquable.
A P’4ge de treize ans il est au séminaire de Blaubeuren et, quatre ans
plus tard, a celui de Tubingue, sorte de gymnase qui ouvrait les portes



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE SESUS 9

de PUniversité. Il complete les legons qu’il entend et qu’il juge insuffi-
santes par des lectures variées. I1lit péle-méle les poetes et les philo-
sophes ; il se jette dans I’étude de Kant, de Jacobi, de Schelling qui
le conduit & Jacob Boehme. A ce moment-la, Strauss est tourmenté
d’un besoin profond de ferveur religieuse, d’adoration mystique, de
concentration personnelle que Penseignement de ’Eglise ne satisfai-
sait pas. Cette crise de mysticisme aigu révéle un trait bien singulier
de sa nature morale.

En effet, aprés les lectures dont nous avons parlé, le jeune sémina-
riste se tourna vers les ouvrages traitant de Poccultisme et du magné-
tisme fort a la mode au début du siécle dernier. On connait les succes
remportés par le mesmérisme et les jongleries de Cagliostro, a la fin
du XVIIIe siécle. I’engouement éveillé par les guérisons au moyen
du magnétisme animal, qui étaient si mystéricuses pour des gens non
avertis, ne disparut pas avec Napoléon. Sous la Restauration, il
trouva un renouveau étonnant qui, en certains milieux, marcha de
pair avec le réveil de la piété. Strauss se laissa emporter par ce cou-
rant.

Un jour de février 1827, il se rendit avec quelques amis chez une
tireuse de cartes qui habitait un village a plusieurs lieues de Tubin-
gue. En chemin, un de ses camarades tomba frappé d’une congestion
provoquée par le froid. Il fallut le porter au village le plus proche ou,
grice aux bons offices d’un berger qui guérissait par la priere, le
malade revint a lui et put méme continuer son chemin, plein d’en-
train. Tout cela fit sur Strauss une trés vive impression, qui fut encore
fortifiée par la personne que les jeunes gens étaient venus voir.

A cette attirance du mystere et de occultisme, ajoutons ’enthou-
siasme passager pour la poésie romantique. Sous linfluence de son
ami Mecericke, il lut Tieck et Novalis, et vécut pendant un certain
temps dans un état d’exaltation extraordinaire dont I'imagination
faisait tous les frais.

Il importe de souligner ce qu’a de dangereux cette croyance aux
révélations extraordinaires qui excitent les sens et ébranlent P'imagi-
nation. Strauss est sur le chemin qui conduit 4 la superstition et qui
insensiblement va le détacher de la foi de Eglise. Il croit plus aux
miracles qu’a la Bible ou, s’il croit a la Bible, c’est a cause des miracles
qu’il a vus s’accomplir sous ses yeux. Plus tard il abandonnera tout
cela et rejettera les réveries mystiques, mais en méme temps il se
séparera de la foi de ’Eglise et repoussera la croyance en la Bible.



10 LOUIS PERRIRAZ

Or le trait de caractére qui se découvre ici se retrouve i travers
toute sa carriere. Toujours et partout Strauss s’engoue, s’emballe
pour quelqu’un ou pour quelque chose, se jette a la remorque des
théses a la mode et parfois les plus opposées. Il y a chez lui de la
passion ; ¢’est pourquoi il a été un admirable écrivain, un habile
metteur en scéne, mais il n’a point possédé le génie créateur qui
ajoute un élément nouveau et positif au patrimoine intellectuel et
moral de Phumanité. Il s’est engoué pour Poccultisme et pour la
voyante de Prevorst en qui il mettait plus de confiance qu’en Jésus-
Christ ; il s’est engoué pour la philosophic de Hegel qu’il a considérée
un temps comme le dernier mot de la science humaine. Il a prété une
oreille attentive aux déclamations ampoulées de Feuerbach ; il a suivi
avec une docilité déconcertante les théoriciens du matérialisme scien-
tifique. Toujours et partout il est & la remorque de quelqu’un. Un
examen psychiatrique révélerait sans doute bien des éléments curieux
de sa nature morale. Qu’on retienne ce mot d’une lettre 4 Fred. Vis-
cher (1841), a qui il demande un sujet de nouvelle : « Je dois avoir
quelque chose a faire, car tout ce qui est théologie, surtout la théo-
logie scientifique, m’inspire le dégofit ».

Tout cela nous laisse soupgonner en Strauss une nature d’une
extréme sensibilité, mais ou les facultés intellectuelles ont tenu plus
de place que les facultés morales, ce qui nous explique bien des choses
sur lesquelles nous aurons ’occasion de revenir.

Aprés Phomme, P'ceuvre. Disons tout d’abord quelques mots sur
les circonstances dans lesquelles elle est née.

Pendant ses années d’études universitaires,; Strauss s’était enthou-
siasmé pour la philosophie de Hegel. Nous savons qu’il lut avec atten-
tion la Phénoménologie de I Esprit et la Logique dont il s’efforga de
comprendre le schématisme. Ce qui le frappa dans cette ceuvre fut la
maniere dont Hegel établissait les rapports de la philosophie et de la
religion. Toutes deux ont le méme contenu, toutes deux expriment
Pabsolu, la forme seule différe. Tandis que la philosophie — il s’agit
avant tout de la philosophie hégélienne — exprime I’absolu d’une
maniére conforme a sa nature, la religion Pexprime au moyen de la
représentation, donc sous une forme voilée, symbolique, inadéquate.
Retenons cela qui va devenir le point de départ de la théorie du
mythe que Strauss appliquera aux récits évangéliques.

Mais connaitre les ceuvres de Hegel ne pouvait lui suffire, il voulait
connaitre leur auteur. C’est pourquoi, en automne 1831, il sollicite



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE ¥ESUS 1

un congé — il était répétiteur au séminaire de Maulbronn — et part
pour Berlin. Hegel étant mort du choléra peu aprés son arrivée,
Strauss se lie avec les disciples du philosophe, avec Ganz qui passait
pour linterprete le plus fidele de sa pensée, avec Marheineke, avec
Vatke. Il étudie avec ardeur les problémes du Nouveau Testament
pour voir si ’on ne peut pas appliquer a la vie de Jésus la distinction,
que je viens de rappeler, de la représentation et de la notion. La ques-
tion qui le préoccupe est celle-ci: La forme du Nouveau Testament
est-elle liée 4 son contenu ou s’en laisse-t-elle détacher par la pensée
rationnelle ? C’est alors que pour la premiére fois, peut-étre, il exprime
I'intention d’écrire une Vie de Jésus, dont il communique le plan a
son ami Merklin. Son ouvrage aura trois parties, dont la premiére
traitera de P’histoire au point de vue de la tradition, la seconde au
point de vue critique, la troisiéme exposera son point de vue per-
sonnel. En fait, Strauss ne nous a guére donné que sa seconde partie
qui est bien, selon sa propre expression, une « ceuvre de casse-cou ».

Rentré a Tubingue au printemps 1833, Strauss fut appelé a ensei-
gner au séminaire de cette ville. Ce fut le moment le plus heureux de
sa vie. Il a vingt-cinq ans, des amis dévoués, la confiance de ses mai-
tres ; devant lui s’ouvrent les plus radieuses perspectives. Mais, em-
porté par sa nature fougueuse, il se laisse aller a des attitudes qu’un
peu de réflexion et de prudence lui efit fait éviter.

Il reprend le plan élaboré a Berlin, le remanie de maniére a donner
la plus grande place a la partie critique et, au mois de mai 1833, il
fait paraitre le premier volume de sa /e de Fésus (le second volume
paraitra en octobre).

Pour comprendre Pémotion produite par le livre de Strauss, il
faudrait pouvoir entrer dans le détail des polémiques et des discus-
sions passionnées que cet ouvrage suscita. Qu’on relise simplement
les Streitschriften de Strauss ou se trouvent les réponses faites a ses
adversaires. Parmi les attaques dirigées contre lui, il y en eut beau-
coup dont la faiblesse ne pouvait faire reculer un homme de la trempe
de Strauss ; il y en eut quelques-unes qui le firent réfléchir ; il n’y en
eut aucune qui fit capable de modifier I’attitude de P'auteur.

Une conséquence grave pour Strauss, c’est qu’il fut chassé du
séminaire en des termes qui lui donnaient a entendre que son activité
dans ’Eglise de son pays était terminée. Il eut beau déclarer qu’il
n’avait pas attaqué la foi de ’'Eglise et que le réle de Jésus-Christ
demeurait entier. Rien n’y fit ; il fut jugé impropre a 'enseignement



12 LOUIS PERRIRAZ

de la théologie. L’espoir parut renaitre vers la fin de ’année 1838. A
ce moment un appel lui fut adressé par ’'Université et le gouvernement
radical de Zurich a occuper la chaire du Nouveau Testament, Mais
lorsque se répandit la nouvelle de cet appel, un mouvement popu-
laire 4 la fois politique et religieux éclata a travers le pays. Le gou-
vernement dut donner sa démission et Strauss fut pensionné avant
d’avoir été installé.

On congoit sans peine que ces événements aient laissé dans le ceeur
de cet homme de trente ans une profonde amertume, et que les ten-
dances conciliantes de la troisi¢me édition — celle de 1839 — alent
été rejetées 4 tout jamais.

I’ouvrage de Strauss est intitulé : Vie de Fésus, ou examen critique
de son histoire. Or, quand on se donne la peine de lire ces deux gros
volumes de plus de sept cents pages chacun, on se rend compte que
ni le titre, ni le sous-titre ne correspondent au contenu. En effet, nous
n’y trouvons ni un tableau de la vie et de ’ceuvre de Jésus, ni une
critique sérieuse et approfondie de son histoire. En fait, Strauss se
borne a faire le proces des méthodes employées avant lui et 4 rempla-
cer les procédés du rationalisme et du supranaturalisme par celui du
mythe. « Au point de vue supranaturaliste et au point de vue rationa-
liste, écrit-il dans la préface, «je me propose de substituer le point de
vue du mythe. Ce n’est pas la premiere fois qu’on applique le mythe
a PHistoire évangélique, mais a quelques faits seulement. Il importe
de Pappliquer a toute cette histoire ou, du moins, d’examiner toute
cette histoire a ce point de vue. Est-il vrai qu’avec les évangiles nous
soyons sur le terrain historique, comme le prétendent le rationalisme
et le supranaturalisme ? L’auteur est débarrassé de présuppositions
religicuses ; au contact des études philosophiques, son esprit s’est
élargi, mais il sait que P’essence interne de la croyance chrétienne est
indépendante de ces recherches critiques. En dépit des doutes sur les
faits historiques, la naissance surnaturelle du Christ, ses miracles, sa
résurrection et son ascension demeurent d’éternelles vérités ».

Voila le programme que s’est tracé auteur. Toute cette introduc-
tion, qui est fort longue, a pour but de justifier le procédé employé.
Strauss a-t-il raison, ou s’est-il fait illusion sur la valeur de son pro-
cédé ?

Avant de prononcer un jugement de valeur sur 'ouvrage dont nous
parlons, il importe de Pexaminer d’un peu prés, de le replacer dans le
cadre de son apparition. Mais nous devons tout d’abord constater



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE $ESUS 13

qu’il n’est pas possible de dire que par son incrédulité Strauss a dé-
truit la foi de ’Eglise. La faiblesse des écoles régnantes se manifestait
par leur impuissance & donner une idée claire et positive de histoire
évangélique. Ni les supranaturalistes comme Olshausen, ni les ratio-
nalistes comme Paulus, ni méme les disciples de Schleiermacher
n’acceptaient les Evangiles tels qu’ils étaient et tels que les recevaient
les chrétiens des siécles antérieurs. Les uns comme les autres les abor-
daient avec des systémes précongus qu’ils cherchaient a justifier par
les textes, si bien qu’ils rejetaient ou escamotaient habilement tout
ce qui ne cadrait pas avec leur théorie particuliere. La foi comme la
pensée était sacrifiée par les écoles régnantes, et c’est 1a un point a
retenir si Pon veut comprendre Pattitude de Strauss.

Voyons cela d’un peu plus pres.

Le probleme de Torigine de nos évangiles canoniques n’a guere
troublé la pensée des théologiens protestants pendant les deux pre-
miers siécles de la Réforme. A part des hommes comme Grotius ou
Spinoza qui trouvaient que la tradition n’était pas claire, nul ne met-
tait en doute la vérité des affirmations traditionnelles : les évangiles
ont été écrits par les hommes dont ils portent les noms et renferment
une histoire parfaitement authentique. Leur crédibilité est entire.

Avec Semler, professeur 4 Halle de 1753 4 1791, tout change. Il
recueille les doutes émis par certains critiques, rejetés par Eglise, en
suscite de nouveaux et, s’il ne les résout pas, il souleve de multiples
problémes que sa grande connaissance des auteurs chrétiens des pre-
miers siécles lui permet d’étayer de preuves nombreuses. La bizar-
rerie des rapports que les évangiles soutiennent entre eux — et prin-
cipalement les trois premiers — fut nettement mise en lumicre et
attira fortement P’attention.

Lessing et Herder cherchérent, chacun a leur maniere, a résoudre
Pétrange probléme qui s’offrait a eux. Il s’agissait d’expliquer et de
justifier les ressemblances et les divergences dans la disposition des
récits ou la forme du texte. Le premier déclara qu’il fallait chercher
Porigine de nos trois premiers évangiles dans I’évangile des Hébreux
dont parlent quelques textes anciens ; le second chercha la solution
du probléme dans un évangile oral dont la forme premitre se retrouve
dans le texte de Marc. Mais c’est avec Eichhorn, professeur a Geettin-
gue, que commence vraiment ce qu’on a appelé parfois la haute « cri-
tique ». Son Introduction au Nouveau Testament, parue en 1804, est
une histoire complete des évangiles canoniques et extra-canoniques.



14 LOUIS PERRIRAZ

Il reprit Phypothese de Lessing d’un évangile primitif écrit, résumé
de Phistoire de Jésus, devant servir a l'instruction des néophytes.
C’est ce résumé qui est a la base de nos synoptiques et qui explique
leurs ressemblances ; quant aux divergences, elles se justifient par
des recensions successives de cette source premieére, qui présentent
des traductions de textes syro-chaldéens diversement reproduits.

Griesbach formula 'hypothese dite de Pemploi (Benutzungshypo-
these) qui tirait Luc de Matthizu et Marc de Matthieu et de Luc.
Storr prit Pattitude contraire et proclama que Marc était la source des
deux autres. C’est 4 ce parti que se rangea l'historien Gieseler, profes-
seur a Geettingue, qui, reprenant la conception de Herder, montra
que nos synoptiques ne sont que des codifications écrites de la tradi-
tion orale et affirma que I’évangile de Marc est le tout premier projet
palestinien, rédigé sur la base d’un original hébreu dt a la plume de
Matthieu. A ces multiples hypotheses s’ajouta celle de Schleierma-
cher qui supposait que la prédication évangélique s’était de bonne
heure fixée dans un nombre indéterminé de fragments écrits dont la
combinaison diversement opérée a donné naissance a nos synoptiques.

Le résultat le plus clair de tout ce travail critique fut d’ébranler la
conflance en lautorité des synoptiques et d’enlever a leurs récits
toute valeur historique. Mais on ne s’en mettait pas autrement en
peine. N’avait-on pas le quatrieme Evangile, dont on admettait
d’autant plus volontiers authenticité qu’on était porté a douter de
celle des trois autres ? Il garantissait la valeur de Ihistoire évangé-
lique et permettait de s’occuper avec liberté des synoptiques. Aussi
comprend-on la stupeur provoquée par I'attaque de Bretschneider
qui, en 1820, déclara le quatrieme Evangile inauthentique. Schleier-
macher et ses amis mirent tout en ceuvre pour sauver la situation. Ils
affirmeérent 4 nouveau Pauthenticité de Jean, la crédibilité de Luc et
abandonnerent Marc et Matthieu comme des produits secondaires. « I1
était impossible », écrit Hausrath, «de réver d’un stratagéme plus
malheureux, car il suffisait de nier nettement Pauthenticité de Jean
pour jeter a bas tout 1’édifice ».

Mais ce n’est pas seulement dans le cadre de P'histoire littéraire que
pénétrerent les doutes; on les rencontre d’une maniere beaucoup
plus sensible sur le terrain de Pexégése ou, sous la pression de Pesprit
du temps, chaque parti rejetait plus ou moins ouvertement tout ce
qui ne s’accordait pas avec les principes de la pure raison.

Les écoles en présence trituraient les textes, gardant ce qui cadrait



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 13

avec leurs principes, rejetant ce qui leur paraissait contraire, mais
sans songer a les dépouiller de leur valeur historique. C’est dire que
dans tous les partis on manquait du sérieux de la pensée. On vivait
dans une sorte de quiétude trompeuse qui aveuglait sur la valeur
des moyens employés. On avait bati des hypotheses de plus en plus
compliquées, on avait abandonné les synoptiques pour Jean, on
appliquait une exégese qui tenait plus compte du gofit personnel
que du sens des textes, on rejetait dans le domaine du mythe les
récits de la nativité comme ceux de la résurrection et de I’Ascension,
si bien que, selon le mot de Strauss lui-méme, on entrait dans I’his-
toire de Jésus par la porte dorée du mythe et de la légende et on
en sortait par une porte semblable. Pour tout Pentre-deux on se
servait péniblement de ’exégeése rationaliste.

C’est ainsi que Pon demeurait dans Pincertitude, parce qu’on vou-
lait batir avec des matériaux auxquels on avait enlevé toute valeur
et sur un sol que 'on avait miné de ses propres mains. Il était néces-
saire de dissiper cette illusion et de forcer les théologiens a se poser
cette question de méthode : « Que sont nos évangiles, et leur accord
est-il tel que nous puissions atteindre a la vérité historique ? » Ce fut
la Peeuvre de Strauss et de son livre, La vie de Fésus.

Ce qui distingue Strauss de ses contemporains, ce n’est donc pas,
comme on I'a dit et répété, qu’il a renversé la foi de ’Eglise par son
incrédulité. Il a été tout simplement plus conséquent que les théolo-
giens de son temps. En opposition aux rationalistes, il a déterminé le
vraisens des récits par ’exégese ; aux supranaturalistes, il a démontré
le désaccord de nos sources ; avec Schleiermacher, il a douté de la cré-
dibilité des synoptiques et a opposé aux défenseurs de Jean les preu-
ves de son caractére légendaire. Heurtant les récits et les opinions les
uns contre les autres, rejetant le miracle au nom de ’enchainement
causal et du déterminisme universel, appliquant a toute I’histoire
évangélique la théorie du mythe, Strauss a fait table rase des préten-
tions des théologiens et des critiques de son temps de conserver tout
le passé, et il a montré par surcroit que orthodoxie de I’école hégé-
lienne n’était qu’une orthodoxie d’apparence. '

I1 est facile de comprendre ’émotion et la colere que souleva I'ap-
parition du livre de Strauss. « Les illusions de la théologie biblique
étaient d’un seul coup mises & nu par une critique précise, inexo-
rable qui poursuivait 'adversaire dans tous ses retranchements et
montrait le néant des échappatoires. Le rationalisme, le supranatura-



16 LOUIS PERRIRAZ

lisme, les indécis de toute nature se voyaient troublés dans leur
quiétude et forcés de poser avec rigueur, de trancher avec fermeté
des questions dont ils avaient jusque la éludé les difficultés avec
tant d’adresse.» ()

Ainsi, répétons-le encore, ce que Strauss a voulu, c’est fixer le
sens authentique des textes, ce qui était le vrai moyen de montrer
la valeur des attitudes et des paroles de Jésus a la lumiere des condi-
tions de son milieu. Tous les récits dont la structure cadre mal avec
la mentalité moderne sont expliqués par le mythe. Que faut-il enten-
dre par 1a ? Le mythe n’est pas la 1égende, qui repose toujours, plus
ou moins, sur une réalité historique. Le mythe est la forme concrete,
plastique que revét une idée morale, philosophique ou religieuse.
Dans la légende, c’est le fait qui crée I'idée, dans le mythe, c’est I'idée
qui crée le fait, donne naissance a la forme sensible sous laquelle elle
se présente. C’est ainsi que le mythe, sous une représentation visible,
plastique, exprime des états d’dme, des idées dont la valeur dépasse
la vie morale des individus pour devenir sociale, collective. Si des
théologiens considérables avaient déja montré qu’il y a des mythes
dans la Bible, Strauss demanda de reconnaitre le méme caractére a
toute une série de récits merveilleux que 'on prend a tort pour des
tableaux d’histoire.

Historique ou mythique, telle est Palternative devant laquelle
Strauss place ses lecteurs. Et ce qui, dés apparition du premier
volume, souleva tant de tempétes et provoqua tant d’oppositions
c’est que le contenu presque entier du Nouveau Testament était tenu
pour mythique et qu’il semblait que c’en était fait du christianisme.
Sapé par la base, miné dans ses assises historiques, I'antique édifice
paraissait prés de crouler sur ceux qui s’obstinaient a y chercher un
refuge. Ajoutons a cela le ton d’objectivité froide avec lequel les affir-
mations les plus subversives étaient énoncées, Pattitude impassible
d’un comptable qui dresse un bilan et constate sans s’émouvoir qu’il
n’y a plus qu’une issue : la banqueroute, et ’on comprendra que plu-
sleurs aient pu comparer Strauss a Erostrate.

Maintenant que les principes qui président a I'ceuvre de Strauss
nous sont connus, nous pourrions, si nous en avions le temps, péné-
trer dans le détail du livre. Un seul exemple suffira 4 montrer com-
ment auteur a appliqué sa théorie. Il s’agit du récit de la tentation
qui se justifie difficilement par ’hypothése d’une vision que Jésus

(1) Ep. ZELLER, Chr. Baur et I’Ecole de Tubingue, trad. Ritter, p. 94.



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 17

aurait eue au début de son ministere et qu’il aurait plus tard racontée
a ses disciples sous forme de parabole. Il est plus difficile encore de le
considérer comme la relation d’un fait véritable, ou comme 1’écho
d’une tentative du parti dirigeant de Jérusalem pour mettre Jésus a
I’épreuve ct voir §’il possédait vraiment les forces messianiques qu’on
lui attribuait. Il s’agit d’un mythe, d’une narration symbolique dont
Jésus est le héros et dans laquelle PEglise des origines a concrétisé
I’espérance qu’un jour viendrait ot Satan serait définitivement vaincu.

On peut, jusqu’a un certain point, retrouver dans la forme du récit
les étapes de cette formation ot I'idée a précédé le cadre historique
dont elle est enveloppée. Il est a remarquer en effet que la tradition
chrétienne primitive a placé Jésus dans un rapport d’inimitié per-
sonnelle avec le diable. Ce diable est Pennemi dont parlent plusieurs
paraboles, le prince de ce monde et Jésus n’a rien de commun avec
lui. Or, dit Strauss, on en vint treés tot a représenter ce conflit sous la
forme d’une rencontre des deux adversaires ot Satan devait appa-
raitre comme le tentateur, ainsi dans le premier chapitre du livre
de Job. En effet, d’apres la tradition rabbinique, Satan s’était déja
opposé a Abraham, a David et a plusieurs autres. Or, si les grands
hommes d’Israél avaient subi son action, le Messie ne devait pas
échapper a ses entreprises, et devait, tot ou tard, s’expliquer avec
lui. On a placé cette scéne au désert parce que le désert était consi-
déré comme le séjour de Satan, et que Jésus, a Pexemple de Moise
et d’Elie, devait s’y rendre pour y jefiner et se préparer aux luttes
qui Pattendaient. Et de méme que le peuple d’Israél passa quarante
années dans le désert, Jésus y séjourna quarante jours. Si la tentation
de la faim se présente la premitre, c’est que le peuple d’Israél fut
aussi tenté par la faim peu aprés sa sortie d’Egypte. La seconde ten-
tation est tirde du Ps. cx1, 11 et 12; la troisitme est 'opposé du
péché d’idolatrie dans lequel tomba si souvent le peuple d’Israél
pendant son séjour au désert.

Voila la maniere et le ton. Toutes les discussions sont menées de la
méme fagon, a cette allure rapide, avec ce style limpide, ces phrases
nerveuses comme des coups d’épée qui ont fait de Strauss un redou-
table adversaire. .

L’ouvrage se termine par une dissertation finale dans laquelle
Strauss cherche a reconstruire en dogme ce qu’il a détruit en critique.
Tout ce que la doctrine orthodoxe enseigne sur Jésus-Christ s’appli-
que & Phumanité. Cest elle qui est le fils sans péché et sans tache.

REV. DE THEOL, ET PHIL, — N, S., t. XXIV (N© g8, 1936). 2



18 LOUIS PERRIRAZ

C’est en elle que Dieu se manifeste avec plénitude, mais ce fils, ce
Dieu-homme qu’est Phumanité, en qui se reflete la puissance divine,
est 1ié a la nature et se trouve dans un état d’abaissement et de souf-
france ; plus encore, il meurt, montrant que pour Dieu I'incarnation
a été une chose sérieuse. C’est par la souffrance et le tombeau que
Dieu trouve le chemin du ciel, — et ’homme doit suivre le méme
chemin. Cette voie est celle que le Christ Jésus a frayée, mais il n’est
pas le seul, Punique ; il est un primus inter pares, et cette maniere de
voir, inspirée par la philosophie, garantit la vérité de I’histoire évan-
gélique.

Clest 1a également le fond de toute christologie, dont la forme histo-
rique est le lien qui unit a la personne et a la vie d’un seul individu,
celui qui de tous les génies religieux a le plus completement réalisé
I'idée substantielle et élevé humanité & un niveau supérieur. Christ
est celui en qui a surgi pour la premiere fois I'unité du divin et de
Phumain et avec une énergie telle que, si ’on ne peut parler de per-
fection absolue, on peut dire que sur ce point il ne sera jamais dépassé.

Tout cet ouvrage fut écrit d’un trait, avec une ferveur extraordi-
naire, une mystique profonde, suscitée par la joie purement intellec-
tuelle de créer quelque chose de nouveaun, et sans nuire a 'objectivité
du savant qui discute, raisonne, argumente.

La levée de boucliers provoquée par ce livre fut certainement
une des plus impressionnantes que le monde ait connues. De tous
les camps on vit surgir des adversaires qui, s’ils en avaient eu le
temps, se seraient étonnés de leur accord. Rationalistes et supra-
naturalistes, hégéliens de droite et disciples de Schleiermacher,
orthodoxes et piétistes, tous d’un commun accord crierent : « Haro
sur le baudet ». Mais le baudet était un écrivain fort habile qui sut
admirablement se défendre et montrer, sinon la vérité de sa théorie,
du moins la faiblesse du point de vue de ses adversaires.

Un des rares critiques qui, dans ce débat sans résultats apprécia-
bles, sut retenir Pattention de Strauss et lui inspirer un profond res-
pect, fut le professeur berlinois Auguste Neander. Malgré la diffé-
rence des points de vue, il sut comprendre que Strauss avait écrit son
livre avec un sérieux profond et un sincere amour de la vérité. Aussi
lorsque le ministere prussien lui demanda un bldme qui devait servir
a interdire I'ouvrage de Strauss en Prusse, il refusa nettement, sup-
pliant le gouvernement de ne pas se livrer 4 une manceuvre mala-
droite contre un ouvrage scientifique. Et Neander essaya de réfuter



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 19

Strauss par des arguments scientifiques ; on ne peut dire qu’il ait
réussi, parce que son point de vue théologique était insuffisant pour
cette opération. Mais, sur un point, il réussit a ébranler la conviction
de Strauss. Il lui fait voir que le quatritme Evangile était nécessaire
a Pinterprétation des trois autres, et que seul il donnait la clé de la
vie de Jésus en fournissant un cadre plus clair et plus logique. C’est
avec cette vision nouvelle que Strauss prépara la troisi¢me édition,
celle de 1839, ot il donna une voix aux arguments de Neander.

Mais cette attitude ne dura pas longtemps. Aprés ’échec de Zurich,
il revint a ses affirmations premiéres et fit paraitre une quatriéme
édition qui n’est pas autre chose que Pouvrage de 1835 avec des notes
destinées a justifier son attitude.

Un de ceux qui jugérent Strauss avec le plus d’impartialité fut son
ancien maitre, Baur, de Tubingue, qui sut montrer les erreurs et les
qualités de cet ouvrage. «La grande importance du livre de Strauss»,
écrit-il, «consiste en ceci qu’il a éclairé la conscience théologique et
religieuse de son temps sur la situation dans laquelle elle se trouvait ;
cette ceuvre s’est présentée comme un miroir dans lequel chacun pou-
vait voir quel était le visage de la science théologique du moment ;
mais on s’est tourné avec indignation contre celui qui le présentait. »

Et maintenant, quel jugement pouvons-nous porter sur cette
ceuvre célébre ? Si les contemporains s’y sont opposés avec énergie,
se laissant aveugler parfois par le parti pris et par Pinjustice, nous
pouvons a un siecle de distance apprécier avec plus d’impartialité
Peffort tenté par le jeune critique et découvrir les déficits de sa pensée.

L’erreur capitale de Strauss, que la critique biblique a mise au
jour, est d’avoir voulu écrire une vie de Jésus et procéder a la critique
de Phistoire évangélique sans s’étre rendu compte de la valeur des
documents qui sont la source de cette histoire, sans en avoir fait
une étude critique sérieuse, sans avoir cherché & dégager les récits
primitifs des adjonctions postérieures. Il est a cet égard extrémement
superficiel. Mais ne lui jetons pas trop la pierre. On ne pouvait exiger
d’un jeune homme de vingt-six ans d’avoir fait le tour de ces ques-
tions difficiles. Il se borne a adopter les résultats de la critique de son
temps qui, en postulant des sources et des traductions multiples,
comme Eichhorn ou Schleiermacher Pavaient fait, rendait impossible
et sans objet la recherche du texte primitif et authentique. Il semble
que la question si importante de I'origine et des rapports des évan-



20 LOUIS PERRIRAZ

giles entre eux est sans valeur pour lui. Cette erreur explique la plu-
part des déficits du livre de Strauss. L’imprécision dans la critique
des sources a entrainé celle dans la connaissance de la personne de
Jésus. II lui suffit que Jésus soit celui en qui 'unité du divin et de
Phumain a surgi pour la premiére fois avec force. Mais est-ce vrai-
ment suffisant ? Une simple figure mythique ferait Paffaire. Clest
bien ce que 'on a vu chez les critiques d’extréme gauche ou chez les
mythologues comme Drews ou le DT Couchoud. Strauss ne s’est pas
donné la peine de séparer I’élément historique de élément mythique ;
il ne s’est pas posé cette question de méthode : pourquoi ces mythes
se sont-ils précisément formés autour de la personne de Jésus de
Nazareth ? Un examen attentif de cette question lui efit révélé que
la floraison mythique a été beaucoup moins abondante qu’il le croyait
et que la réalité historique était beaucoup plus pres des textes qu’il
n’a voulu le dire.

Silon prend les déclarations de Pauteur a la lettre, nous en devons
conclure que nous ne pouvons rien savoir de la vie de Jésus. Ce n’est
pourtant pas la la vraie pensée de Strauss. Il parle, il est vrai, plus
de l'idée que de la personne de Jésus. Mais c’était la tendance du
temps, ou on donnait plus d’importance au général qu’au particu-
lier et ot on croyait découvrir Porigine des mouvements religicux
ou des ceuvres littéraires, non dans ’dme des prophetes ou des pottes,
mais dans ’4me des peuples. Si Strauss s’est laissé entrainer par le
courant, il n’en reste pas moins que son livre est plein d’indications
précieuses qui nous permettent de penser que s’il efit été porté par
d’autres forces, animé d’une autre ambiance, il nous aurait donné
une ceuvre d’une autre richesse et d’une autre portée. Il appartiendra
a la critique du XIXe si¢cle de dégager ces éléments positifs du fatras
philosophique dont Strauss les avait recouverts. Celui qui compare
le tableau tracé par Strauss a celui que nous ont donné, moins de
trente ans plus tard, Henri Holtzmann et Carl Weizsacker, peut
facilement mesurer le chemin parcouru et le progres réalisé.

Mais n’anticipons pas et essayons de voir quelques-uns des pro-
blémes soulevés par le livre de Strauss.

Un premier probléme concerne le réle du mythe dans la vie de
Jésus. Les récits de la nativité comme les récits des miracles sont des
mythes. D’autres ’avaient dit avant lui, mais avaient écrit pour des
initiés. Strauss proclama ses affirmations scientifiques coram populo, et
c’est ce que plusieurs ne lui ont pas pardonné. Devons-nous considérer



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 21

cette théorie comme fausse de tous points ? Ce que nous savons par
I’histoire des religions nous conduit a penser que la figure de Jésus
n’a pas échappé aux lois de I’histoire, et que la légende a tracé autour
d’elle de merveilleuses couronnes qui font apparaitre avec éclat sa
grandeur et sa beauté. Mais ces couronnes, dont d’aucuns seraient
disposés a se choquer, expriment mieux que de froids raisonnements
le caractére unique de Jésus et sont un hommage rendu a sa noblesse
et 4 son action sur les 4mes. C’est ici le cas de répéter le mot bien
connu : il y a des légendes plus vraies que I’histoire.

Ce qui a scandalisé beaucoup de gens, c’est que I'on entend sou-
vent par mythe ou par légende un récit mensonger, inventé de toutes
pitces et sans valeur réelle. C’est une erreur. La légende et le mythe
sont des produits inconscients de ame humaine, qui jaillissent spon-
tanément de impression produite par tel fait ou par telle personne.
Ils expriment les réactions spontanées de I’dme, les besoins du ceeur,
les aspirations les plus profondes du milieu ou ils prennent naissance.
C’est ce que Strauss remarque a plus d’un endroit de son livre.

Mais Perreur de notre critique est d’avoir méconnu les distinctions
nécessaires et d’avoir oublié de se demander la cause de toute cette
floraison mythique ou légendaire.

Il n’est pas vrai qu’il y ait beaucoup de mythes a I’état pur dans
les évangiles, c’est-a-dire de récits nés pour servir de véhicules a
une idée. Il n’est pas vrai que les légendes ou les mythes soient nés
sous laction d’un raisonnement toujours le méme, que Strauss
applique a tous les cas et qu’on peut ramener a la forme suivante :
les hommes de Dieu de l’ancienne alliance ayant accompli tels
actes, le Messie en accomplira de plus grands; or Jésus ayant été
le Messie, 1l a dfi accomplir tous les actes que ’on attendait de Ien-
voy¢ de Dieu. Mais I’histoire n’est pas un syllogisme ; les événements
comme les individus y sont diversement conditionnés et ses combi-
naisons infiniment diverses ne se laissent pas ramener a quelques
principes rationnels simples. La doctrine hégélienne a gité ce que la ,
conception de Strauss pouvait avoir de fécond et a jeté le jeune
critique dans une ornitre trop étroite.

Il est bien certain qu’il y a dans les évangiles une influence de
PAncien Testament ; le messianisme national a influencé tel ou tel
récit ; mais, a co6té de ce facteur, il y en a d’autres dont 'origine est
a chercher dans la communauté primitive, toute une germination
souterraine qui se manifeste a mille traits de I’histoire. Mais surtout,



22 LOUIS PERRIRAZ

comme nous avons déja dit, la force propulsive qui a suscité cette
floraison est a chercher dans Pactivité d’une personnalité extraordi-
naire, dont la puissance magnifique a donné aux Ames, aux cceurs,
aux imaginations ’aliment qui leur manquait. Le syllogisme cité plus
haut aurait dfi conduire Strauss a cela. Si Pon a considéré Jésus
comme le Messie, c’est qu’on avait de bonnes raisons pour ce faire, Il
valait donc la peine de rechercher pourquoi Jésus était considéré
comme le Messie, quels actes il avait accomplis, quelles paroles il avait
prononcées, a quelle prestigieuse aventure il avait attaché son nom.

Strauss ne parait pas s’étre préoccupé de ce probléme capital ; il
s’est laissé attirer par le jeu des idées et a négligé les réalités de la vie.
Ce travail sera repris par la critique qui aboutira & montrer que
Pexamen attentif des textes révele des matériaux suffisants pour
reconstituer la figure authentique de la personnalité de Jésus de
Nazareth. Ces réflexions nous conduisent plus loin encore et nous
devons nous demander si le déficit de la pensée de Strauss ne provient
pas du fait qu’il a méconnu la nature et la valeur de la personnalité.
Aussi bien I’hégélianisme qui réduisait les étres individuels au rang
de fantdomes, exemplaires limités et passagers de la pensée divine,
ne pouvait concevoir la perfection morale que comme une valeur
spirituelle quantitative. En faisant de la perfection la somme des
efforts des étres particuliers dont aucun ne peut posséder la plénitude
de PEsprit, ’hégélianisme demeure sur le terrain de la quantité,
puisque l’idéal religieux ne peut s’épanouir dans un seul représen-
tant de la race, mais se constitue peu a peu par ’accumulation des
expériences de Phumanité.

Or ce que les études historiques ont mis au jour avec une évidence
qui, pour nous, est incontestable, c’est que le progres dans tous les
domaines se réalise par le moyen des individualités. L’individualisme
est la loi supréme de I’histoire, la condition, comme Pexplication de
tous les progres. L’individualisme supérieur, la personnalité, se pré-
sente a nous comme une accumulation d’énergies dont vivent parfois
des générations entitres. Nous vivons des trésors amassés par les
représentants les plus éminents de ’humanité! Les forces concen-
trées en ces hommes prédestinés portent leur marque et impriment
leur sceau a tous ceux qui se soumettent a leur action. Il suffit de
voir ce qui se passe dans le domaine de I’art ou dans celui de la reli-
gion pour se rendre compte qu’il en est bien ainsi. Des hommes tels
que Zoroastre, Moise, Mahomet, Cakia Mouni, Luther, Calvin,



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE JESUS 23

Ignace de Loyola ont imprimé 4 des milliers et des milliers une em-
preinte indélébile. Partout des individualités géniales, semblables a
des phares, ont projeté leur clarté et avec elle ’espérance et la foi
sur la route que suit ’humanité.

En comptant les années a partir de la naissance de Jésus, le moine
Denys le Petit accomplit une action magnifique. Il proclama que
Jésus est le centre de Thistoire, le phare central d’ott émanent les
rayons propres a éclairer les mystéres de la vie et de la mort, la
lumiere du monde, parce que pour tous ceux qui croient a la supé-
riorité de la valeur morale, a la prééminence de I’esprit, la perfection
morale ot Jésus est parvenu constitue le sommet ou Phumanité doit
s’élever, et ou elle peut rencontrer Dieu, c’est-a-dire ’Absolu du bien.

Strauss nous dit que la perfection est impossible. Or ce n’est pas
Ihistoire qui lui a dicté ce langage, mais un postulat philosophique.
Jésus-Christ est la plénitude de la perfection morale parce qu’il était
rempli de la plénitude de Dieu. Il n’est pas la fin de I’histoire, mais la
fin d’une histoire et le commencement d’une autre, puisqu’en lui
toutes choses ont été faites nouvelles. Strauss objecterait sans
doute qu’on ne peut parler de perfection que comme d’un plus grand
développement de la race. Mais c’est la théorie qui dicte un tel lan-
gage ; ’histoire ne suit point une marche uniforme et réguli¢re comme
le ferait une machine qui obéirait aux seules lois mécaniques. Dans
P'univers la liberté agit, si bien que les lois de I’histoire manifestent
leur action au sein de contingences imprévisibles qui échappent a
toute théorie. Cela ne veut pas dire que nous soyons livrés au hasard
mais que le monde est dirigé par une puissance dont les desseins
restent pour nous obscurs, et que la raison intérieure de Pattitude
de tel ou tel personnage échappe a notre intelligence. Cela est frap-
pant en face de ceux que 'on appelle les inspirés. Ce qui constitue
la personnalité échappe a toute analyse, et nul devin n’a jamais pu
prévoir Papparition du génie. On nous dit que la science moderne
va changer tout cela. Nous attendons de le voir pour y croire. Les
siécles se succédent sans se ressembler et telle période brillante a été
suivie d’une décadence ficheuse. Les épigones du drame grec sont
fort au-dessous des grands écrivains du Ve sigcle, et les auteurs de la
basse latinité restent fort loin de ceux qui ont fixé les destinées de
la langue latine. Shakespeare et Geethe n’ont pas été dépassés et,
en art comme en morale, un haut idéal nous oblige souvent a regarder
en arriere,



24 LOUIS PERRIRAZ

Ces réflexions ont pour but de mettre en garde contre cette con-
ception de Phistoire a laquelle Strauss s’est arrété, qui fut celle de
Pécole hégélienne et qui fait de la marche de ’humanité le lent dérou-
lement d’une idée toujours la méme, aveugle et sans dme, et du chris-
tianisme un philosophéme sans contact avec la vie profonde. Cela
nous amene a fixer le rapport entre le christianisme et Jésus-Christ,
d’un c6té, entre le christianisme et 1'idée de la religion, de Pautre.
Les études historiques entreprises depuis un siecle ont souligné la
gravité de ces questions. Il n’est plus possible aujourd’hui de conserver
Pancienne maniére de voir qui faisait du christianisme la seule vraie
religion, les autres n’étant que des falsifications dues a la tromperie
des démons. Mais si le christianisme est une religion dans le cadre
des religions, cela ne veut pas dire qu’elle doive étre jugée de la
méme maniere que les autres, parce qu’elle apporte aux hommes une
perfection spirituelle d’une telle grandeur que nous ne trouvons nulle
part ailleurs rien de pareil. Pour Strauss, la perfection était a la fin
de Thistoire ; elle était pour lui un total, une somme. Cela I’a empé-
ché de comprendre la personne de Jésus. Or, si Christ est ’acheve-
ment de la loi et la réalisation de la perfection morale, la vie chré-
tienne ne saurait consister en une répétition des mémes mots et des
mémes attitudes. Elle est faite d’inspiration, de sanctification dans
la liberté. Elle contribue a faire des personnalités, c’est-a-dire des
volontés conscientes d’elles-mémes et qui s’efforcent, chacune dans
le cadre ou elle est appelée a s’épanouir et a travailler, de réaliser la
perfection morale apparue en Jésus. Type achevé de la perfection
spirituelle, image visible du Dieu invisible, Jésus-Christ demeure a
Phorizon de quiconque veut monter sur les sommets de la vie de
PEsprit. Mais cette action de Jésus ne fait pas des individualités
toutes taillées sur le méme modele ; au contraire, plus la vie spirituelle
grandit, donc se rapproche du prototype, plus la personnalité s’af-
firme, mettant au jour les virtualités les plus profondes de la race et
de 'individu. C’est pourquoi les chrétiens, qui tous portent la marque
de Celui qui les a appelés a la connaissance de la vérité, manifestent
chacun a leur maniere la pensée et Pesprit de Jésus-Christ, sans
qu’aucun d’eux puisse prétendre épuiser toutes les virtualités ren-
fermées dans le prototype. C’est ici que I'observation de Strauss, déja
faite par Schleiermacher, trouve son application, lorsqu’il déclare
qu’un exemplaire de la race ne saurait renfermer tout ce qui s’agite
en elle. Dans le cours de Phistoire du christianisme, il y a plus



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 25

et il y a moins que ce qu’il y avait en Jésus. Il y a plus, en ce sens
que la piété chrétienne s’est répandue dans des contrées et sous des
formes que Jésus a ignorées ; il y a moins, en ce qu’aucun des types
nouveaux que Pon a vus paraitre au cours des siecles n’est parvenu
a réaliser la plénitude de vie spirituelle qui fut en Jésus-Christ. Jésus
a ¢té grand par sa sainteté et son amour. La sainteté et I'amour se
sont répandus dans le monde, ils ont provoqué des attitudes et des
actes auxquels Jésus n’avait pas songé, mais aucun de ceux qui se
sont efforcés de réaliser ce double idéal n’a réussi a atteindre la per-
fection de Jésus-Christ. « Jésus-Christ, disait Pascal, sans bien et
sans aucune production au dehors de science, est dans son ordre de
sainteté. » C’est ce que Strauss a oublié ! Son idée de perfection est
une pure abstraction, une chose contradictoire ; il en fait un total, une
addition, une quantité, alors qu’elle est un fait premier qui s’affirme
et ne se démontre pas, intensité de Pétre qui se manifeste par la puis-
sance du cceur, de Pintelligence, de la volonté ; non dans une accu-
mulation anonyme et incertaine qui se réaliserait un jour en un indi-
vidu en qui se rassembleraient toutes les vertus du passé. Mille igno-
rants ne feront jamais un savant. Christ est dans 'ordre historique
un commencement nouveau que nul ne soupgonna a son apparition
et dont le cours de Thistoire n’a pas encore épuisé les richesses. C’est
pourquoi, tout en se répandant dans les domaines les plus divers, le
christianisme ne pourra jamais se séparer de la source d’oti il a jailli.
Strauss a essayé de séparer le Jésus de Phistoire du Christ de la foi ou,
pour parler avec Hegel, la représentation de la notion. Ce que nous
avons dit suffit & montrer que la chose est impossible et que les affir-
mations des mythologues, si elles étaient prouvées, ameneraient trés
tot la mort du christianisme. Loin de se séparer du Christ, son point
de départ, le christianisme devra s’en rapprocher toujours plus pour
en tirer toutes les virtualités spirituelles qui sont en lui.

Strauss a développé sa Vie de Fésus dans le sens de I’Idée. Il a
dissous le dogme chrétien sans chercher ce qu’il pouvait renfermer
de vie profonde. Nous touchons ici au déficit irrémédiable de la pensée
de Strauss qui fut, sa vie durant, hanté par le spectre de ’Idée, sans
que rien trahisse en lui le besoin de vie spirituelle authentique. Tel
nous I’avons vu, courant consulter les cartomanciennes ou les extra-
lucides pour satisfaire son imagination, tel nous le retrouverons au
cours de sa carri¢re, emporté par une fievre mystique qui le laisse
découragé, dégotité de tout, lorsqu’elle vient a tomber. C’est ainsi



26 LOUIS PERRIRAZ '

qu’apres avoir commencé par les devineresses, il sombrera dans un
matérialisme sans espérance et sans joie. Au moment ou il rédigeait
son premier livre, qu’il a appelé lui-méme un livre inspiré, il a pu se
donner le change 4 lui-méme, porté par 'inspiration et enthousiasme ;
mais, lorsque tomba cette excitation, il ne trouva plus au fond de
son cceur que tristesse et amertume. Qu’est-ce a dire, sinon que la
méthode employée était fausse ? Strauss a cherché dans les évangiles
une Idée, alors qu’il fallait y chercher une volonté. Il part de cette
thése qu'aucun des écrivains du Nouveau Testament n’a été témoin
de la vie de Jésus, et, pour prouver sa thése, il prend les récits évan-
géliques, constate leurs divergences, les oppose les uns aux autres et
les brise en les heurtant les uns contre les autres pour conclure 2 leur
caractere légendaire. Aussi la lecture du livre de Strauss fait-elle
souvent I'impression d’une mélée générale on les combattants se
jettent les uns contre les autres sans distinction de partis et finissent
par succomber. C’est ce qui dés le début a produit I'impression d’une
critique impitoyable, irrespectueuse a I’égard des textes et a I’égard
de la personne de Jésus et de la tradition chrétienne. Nous revenons,
aprés un long détour, a cette constatation déja faite que Strauss n’a
pas recherché 1’élément primitif de nos évangiles pour en dégager
Iimage vraie du Jésus de I’histoire qui est aussile Christ de la foi.
On rencontre bien chez lui une série d’aveux qui trahissent le désir
de posséder une connaissance de Jésus qui pfit servir de garant a
ses conceptions philosophiques, puisque c’est en lui qu’a surgi pour
la premiere fois dans une conscience d’homme le principe de I'unité
du divin et de ’humain. Mais, soit par inhabileté, soit par insou-
ciance, Strauss n’a pas suivi jusqu’au bout cette pensée qui aurait
pu le conduire & de tout autres résultats. Il fallait revenir au point
de départ, c’est-a-dire a une critique des sources, étudier leur origine,
leur 4ge, pour dégager les éléments originaux qu’elles renferment et
fixer leur crédibilité. Mais Strauss n’a pas méme entrevu ce pro-
bléme. Hypnotisé par les théories qui avaient cours de son temps et
par la dialectique hégélienne, il n’a saisi ni 'importance, ni la néces-
sité de P'ceuvre a accomplir.

Cela nous explique pourquoi le livre de Strauss eut pour résultat
de fixer Pattention et d’orienter 1’effort des critiques sur les synop-
tiques. Il s’agissait de se rendre un compte exact de la valeur de ces
écrits en s’entourant de tous les renseignements fournis par I’his-
toire. Cette étude devait amener celle de Luc qui renferme tant



DAVID STRAUSS ET LA VIE DE FESUS 27

d’éléments semblables, tout en les présentant dans des contextes
parfois fort différents. Il s’agissait surtout de reprendre tout le pro-
bléme de Marc que Strauss, apreés Griesbach, considérait comme un
péle résumé de Matthieu et de Luc. La tiche urgente était d’étudier
Porigine de ces récits, les conditions dans lesquelles ils ont été rédigés,
le but poursuivi par les auteurs, la valeur de leur témoignage. Comme
Pavait déja proclamé Lessing, les divergences des textes n’infirment
en rien lhistoricité de leur contenu. En suivant cette voie, dont
Herder avait déja dessiné les étapes, Strauss aurait vu que, si nos
sources présentent des divergences, il est possible de les concilier en
en faisant des étapes d’une méme histoire, ce qui permet de retrouver
la réalité authentique sous la variété des textes, sans les briser les
uns par les autres. Mais si Strauss n’a pas su faire ce qu’il fallait
faire, il a fortement attiré Pattention sur cette lacune de la théologie
de son temps et contribué a la naissance de 1’école documentaire.

La théologie moderne s’est avancée dans la vole ouverte par
Strauss, avec prudence, mais avec décision. Mais ce ne sont ni les
disciples de Paulus ou des supranaturalistes, ni méme ceux de Schleier-
macher ou de Neander qui ont trouvé le moyen de ruiner 'ceuvre de
Strauss. C’est I’école critique, et avant tout celle qui se groupa autour
de Ferdinand-Christian Baur, qui trouva la méthode permettant de
corriger les erreurs dans lesquelles Strauss était tombé, et de retrouver
dans le vieux sol des évangiles la ferme réalité de I’histoire. Grace a
Strauss, les travaux de Baur et de ses disciples se concentrérent sur
les documents évangéliques.

A c6té de Baur et de son école, il importe de mentionner Gottlob -
Wilke, Christian-Hermann Weisse, Albrecht Ritschl, Heinrich-Julius
Holtzmann, Carl Weizszcker, Edouard Reuss, Bernard Weiss, dont
les travaux brillent au premier rang des recherches critiques.

Il est temps de s’arréter. Et nous voudrions terminer par cette
pensée : Strauss fut un chercheur de piste, mais il a été incapable de
trouver le chemin. Il a forcé les critiques & opérer la révision des
méthodes en cours et montré négativement la nécessité d’études
nouvelles qui ont conduit & une connaissance plus vraie et solidement
motivée des origines chrétiennes.

Louis PERRIRAZ



	David Strauss et la vie de Jésus

