Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1935)

Heft: 95

Artikel: Quelgues aspects du réalisme contemporain
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES ASPECTS DU REALISME
CONTEMPORAIN

Les contempteurs de la philosophie ont toujours insisté lourde-
ment sur la multiplicité des systémes : il n’y a pas lieu de réfuter
la pensée philosophique, elle s’est chargée elle-méme de cette besogne,
déclarent-ils avec une joie maligne. Si le profane est d’emblée péni-
blement frappé par la variété inquiétante des systemes qui s’affron-
tent et par intransigeance de leurs défenseurs, il convient de souli-
gner un fait, dont tous nos lecteurs ont sans doute ’expérience et
qui est le suivant : 2 mesure qu’on progresse dans les études philo-
sophiques, on s’apergoit que les positions fondamentales ne sont
pas aussi nombreuses qu’on Pavait cru d’abord, et on arrive peu a peu
a dégager certaines filiations logiques et certaines parentés psycho-
logiques qui organisent le foisonnement des philosophies en petits
ilots irréductibles, mais encore une fois peu nombreux.

Il est désirable, tout particulierement & notre époque de trouble
et de réajustement, que le fait énoncé ici ne soit pas seulement le
contenu de Vexpérience individuelle de tous ceux qui s’intéressent
a la philosophie, mais devienne Pobjet d’une recherche systématique,
recherche pour laquelle nous proposons le nom de caractérologie des
systémes.

Une telle recherche tendrait a dégager les similitudes profondes
de pensée sous des différences de langage et de présentation.

Renouvier a fait un classement systématique des positions phi-
losophiques dans son beau livre sur Les dilemmes de la métaphy-



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 177

sique pure ™, Ce classement est dichotomique et il est congu, comme
son titre P'indique, du point de vue des pures idées sans souci du
devenir historique ni des métaphysiques anti-intellectualistes.
M. Masson-Oursel a cherché a promouvoir ce qu’il nomme la philo-
sophie comparée @, Il en a fait une application en essayant de mettre
en évidence les analogies profondes existant entre la philosophie
occidentale et la philosophie hindoue. Mais M. Masson-Oursel est avant
tout un psychologue et le présupposé de son enquéte est que lere
des métaphysiques est actuellement close ; ce qui doit lui succéder,
c’est une philosophie de Iesprit dont la méthode consistera a ana-
lyser les produits de Plintelligence humaine que 'on nomme « phi-
losophies », tout comme la théorie de la connaissance fait place de
plus en plus a ’étude des sciences prises comme objet. On reconnait
la manie favorite de la majorité des psychologues qui consiste a
envisager les philosophes comme de simples cobayes.

Ne serait-il pas possible de constituer une philosophie de I’Esprit,
en vue dela mettre au service de la philosophie elle-méme, a laquelle
on conserverait sa portée objective ? Nous souhaitons, quant a nous,
Pavénement d’une caractérologie positive, moins dialectique ct
moins purement logique que ne la concevait Renouvier, mais aussi
d’une conception moins étroitement psychologique que ne le veut
M. Masson-Ourscl ; clle aurait pour but de débrouiller quelque peu le
chaos des courants contcmporains et d’étre ainsi la propédeutique
des philosophies futures. Nous ne nous faisons aucune illusion a ce
sujet, nous ne pensons pas qu’une classification méthodique suffisc a
engendrer automatiquement et par une vertu magique des philo-
sophies harmonieuses ct plus satisfaisantes que leurs devancieres ;
nous pensons simplement que le fait de préciser le rapport de ses
propres tendances avec celles des autres ne pourra faire de mal a
aucun philosophe et sera méme utile 2 quelques-uns.

De nos jours, Pobservateur le plus superficiel des idées philoso-
phiques ne peut manquer d’étre frappé par la régression, dans tous
les pays sans exception, du courant idéaliste ct rationaliste issu de
Descartes et poursuivi par Kant. De nouvelles tendances philoso-
phiques procédant d’un esprit tout différent se font jour et cherchent
a supplanter ce courant qui, jusqu’alors, servait a caractériser la
philosophie moderne. L’occasion était vraiment tentante de nous

(*) Paris, Alcan, 1927 (réédition). — (2) Paris, Alcan, 1923.



178 MAURICE GEX

essayer a la caractérologie, trop tentante pour que nous ayons pu
y résister.

Ces tendances nouvelles, prises dans leur ensemble, nous les qua-
lifions de réalistes et nous ajoutons immédiatement que nous ne pri-
sons guere 'emploi de ce qualificatif pour désigner un systéme déter-
miné, car c’est la un terme vague qui permet toutes les ambiguités
de sens. Il y a tant de formes et de nuances de réalisme ! Aussi em-
ploierons-nous surtout ce mot, dans notre travail, pour spécifier une
tendance que nous pensons étre générale depuis le début du XXe siecle,
tendance qui se manifeste & travers les mentalités les plus diverses,
et qui, par ce fait méme, ne saurait s’expliquer par la considération
de familles d’esprits. Bien entendu, nous appellerons pour simplifier
les produits de cette tendance des «réalismes», mais nous nous efforce-
rons dans chaque cas de préciser la forme de réalisme a laquelle nous
avons affaire, en méme temps que nous montrerons sous leur diver-
sité une orientation commune qui justifie leur appellation.

En résumé, si le terme de réalisme ne nous semble pas heureux pour
désigner des produits constitués de la raison, il nous parait tout
indiqué pour qualifier une orientation actuelle de la raison consti-
tuante.

Donnons une définition provisoire de ce que nous considérons
comme les caractéres principaux d’une doctrine réaliste, étant bien
entendu que les véritables caractéres doivent découler de ensemble
de ce travail et ne peuvent par conséquent étre I'objet dés Pabord
d’une définition prédicative achevée.

Sera considérée comme réaliste une philosophie qui présente ’un
des deux caractéres suivants, mais pas nécessairement les deux
ensemble :

1. Dans la théorie de la connaissance, Paffirmation que le domaine
de Plexistence déborde celui de la pensée. Exemples: Alexander,
Whitehead, Ruyer.

2. Le fait de prendre pour objet de la spéculation philosophique
Pensemble du réel donné concrétement, 'immédiat, et non pas —
ainsi que le fait la science et que le ratifie idéalisme de Brunschvicg —
des constructions forgées a partir de cet immédiat, constructions
déclarées arbitrairement par les idéalistes plus «réelles» que les
matériaux dont elles sont faites. Exemples : Whitehead et Pintui-
tionnisme de Husserl.

Cela dit, faisons un tour d’horizon curopéen: nous commen-



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 179

cerons par ’Allemagne, continuerons par ’Angleterre et terminerons
par la France.

Ne faisant pas de Phistoire des doctrines, mais de la caractéro-
logie, nous nous soucions fort peu d’étre complet et nous choisirons
librement, dans chaque pays, ce que nous jugerons étre a la fois
caractéristique et mal connu dans ce vaste mouvement réaliste.

L’ampleur de notre enquéte risque de nous faire tomber dans la dis-
persion et le décousu; aussi est-il sage de nous munir d’un fil d’Ariane
pour ne pas nous perdre dans le labyrinthe des philosophies : ce sera
le probléme du rapport de la science a la philosophie, probléme que
nous nous poserons a propos de chaque penseur.

*
* *

En Allemagne les écoles néo-hégélienne et néo-kantienne ont été
définitivement supplantées par la phénoménologie qui représente,
avec le courant de philosophie scientifique de Vienne ou « Wiener-
Kreis», tout ce qu’il y a de vivant dans Pactivité philosophique
actuelle de langue allemande.

« La phénoménologie a, en principe, horreur de toute construction
et de toute déduction, et particulierement de toute productivité
attribuée a la raison, au monde des idées en général » écrit Gurvitch®,
Elle s’oppose donc a la philosophie spéculative de Hegel, mais aussi
au criticisme kantien, car ce dernier s’est lancé dans une justification
de la portée objective des sciences exactes sans avoir fait une analyse
préalable des actes fondamentaux de la pensée. Cessez, disent en
substance les phénoménologistes, de vous acharner, & propos de
tout contenu de conscience, 4 vous demander s’il posséde une portée
objective, §’il correspond a quelque chose de réel ou non, faites-vous
inoculer contre le virus kantien et, au lieu de buter éternellement
contre ces questions considérées comme préalables, mais au fond
stériles, devenez réceptifs, hospitaliers, abandonnez-vous 4 la richesse
des données concrétes, puis efforcez-vous de les inventorier, de les
décrire, de les analyser pour elles-mémes et telles qu’elles se présen-
tent. Placez-vous en degd du probléme critique ou plutdt ne vous
demandez plus si vous étes en dega ou au dela, mettez-le carrément
«entre parentheses» et allez de I’avant.

(*) G. Gurvrrcn, Les tendances actuelles de la philosophie allemande. Paris, Vrin,
1930, p. 17.



180 MAURICE GEX

Le fondateur de la phénoménologie, Husserl, le fameux profes-
seur de Fribourg-en-Brisgau, écrit ceci: « Aucune théorie ne pourra
jamais nous faire douter du principe de tous les principes : que toute
intuition conduisant aux données immédiates et originaires est une
source de connaissance valable, que toutes les données immédiates
doivent étre purement et simplement acceptées comme elles se
présentent a lintuition » ™.

L’ceuvre de Husserl date déja du début du siécle. A une époque
ou la philesophie de la nature issue de I'hégélianisme et du schel-
lingianisme s’était compleétement discréditée en Allcmagne par les exces
romantiques de ses tentatives de reconstruction qualitative et dialec-
tique du monde, la philosophie était devenue comme honteuse ;
elle abandonnait délibérément a la science le terrain de la connais-
sance pour se retirer sur celui de Part, elle n’osait plus prétendre a
enseigner la vérité sur le monde, mais se bornait & s’avouer une
expression de la personnalité et partant une créatrice de valeurs.
Husserl voulut restaurer le prestige de la philosophie sur le terrain
de la connaissance et, pour cela, il tenta de «retourner le jeu » de la
métaphysique implicite de la science qu’il nomme le naturalisme.
Nous nous bornerons a décrire cette premitre phase de la pensée de
Husserl comme éminemment caractéristique d’une philosophie de
Pimmédiat. Nous suivrons pour cela le lumincux exposé de Lévinas
dans son ouvrage sur La théorie de Pintuition dans la phénoménologie
de Husserl @,

Le naturalisme se constitue par une notion exclusive de Pexistence.
Existe seul, pour lui, ’&tre qui est inséré dans les cadres de Pespace,
du temps ct de la causalité. Il s’agit donc d’une existence physique
qui, dans sa totalité, est communément désignée par le terme vague
de «nature». Lorsqu’il rencontre des réalités qui échappent par
essence a ce mode d’existence, le naturalisme les nie, c’est-a-dire
leur refuse Pexistence, ou bien il les déforme en leur attribuant la
seule existence valable a ses yeux: ainsi Husserl parle de la « naturali-
sation de la conscience ».

Comment Pétre physique sc révele-t-il ? Par unc série « d’appari-
tions » (Abschattungen), répond Husserl, qui sont des phénomeénes
subjectifs fugitifs. Ces apparitions, par leur caractére incohérent et
fugace, « annoncent » I’étre physique et réclament une construction

(1) G. Gurvrren, ouvr. cité, p. 13. — (2) Paris, Alcan, 1930.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 181

de ce dernier, amorcée déja dans la perception et poursuivie dans la
science. L’étre physique est par conséquent un étre transcendant,
c’est-a-dire situé au dela du monde des Abschattungen ™), ces der-
ni¢res étant par contraste qualifiées d’apparences. Autrement dit
cncore, « le rapport de ces phénomenes subjectifs au réel qu’ils
annoncent est interprété comme un lien de causalité, le seul que le
naturalisme admette ». (p. 34)

«La marche de la science n’est pas tant le passage du particulier
au général que du sensible concret a la superstructure hypothétique,
qui prétend réaliser ce qui est annoncé dans les phénomenes subjec-
tifs. Autrement dit, la démarche essentielle de la pensée qui va a la
vérité consiste dans la construction d’'un monde souverainement réel,
a partir du monde concret ot nous vivons. Cette méthode est le refus
de tout ce qu’il y a d’immédiat, de concret et d’irréductible dans la
perception directe. Parce que le monde de la perception se donne
comme relatif, parce qu’il renvoie a une réalité qui serait derriere lui,
cette perception n’a pas de valeur scientifique et ne sert que de point
de départ a un raisonnement qui aurait a construire le monde réel
rendant compte des apparences, car ces dernitres se donnent comme
quelque chose dont il faudrait rendre compte. » (p. 37)

Conclusion a retenir : 'immédiat n’est qu’apparence pour le natu-
ralisme @),

Demandons-nous, maintenant, quel est le résultat de I’analyse
phénoménologique de ce processus. Le postulat premier est le suivant :
« L’origine de tout étre, y compris celui de la nature, se détermine
par le sens intrinséque de la vie consciente, ct non inversément »,
(p- 40) A la lumitre de ce postulat, une description impartiale,
phénoménologique de la conscience nous livrera la situation méta-
physique exacte et les diverses spheres d’existence qu’elle implique.

Si les Abschattungen signalent Pexistence d’un domaine de choses
transcendantes, néanmoins, nous dit Husserl, il est dans l’essence
méme de ces « choses » de n’étre données qu’au travers d’un courant
d’Abschattungen fugaces et parfois discordantes; autrement dit
encore, il serait erroné de s’imaginer que les «choses» puissent étre

(1) Nous employons désormais le¢ mot allemand, afin d’éviter le halo spirite
qui s’attache au vocable « apparition». — (2) Remarquons d’emblée qu’il en est de
méme pour I'idéalisme absolu des néo-hégéliens tels que Bradley et pour I'idéalisme
constructif de Brunschvicg, bien que par ailleurs ces trois philosophies (natura-
lisme, idéalisme absolu et idéalisme constructif) ne se ressemblent guére.



182 MAURICE GEX

données — a une intelligence divine, par exemple — indépendam-
ment des Abschattungen, c’est-a-dire en soi. Citons icl un passage
remarquable de Lévinas :

Dés maintenant, nous pouvons apercevoir comment, dans une pareille
attitude, on arrive a dépasser une philosophie qui croit devoir partir de la
théorie de la connaissance, en tant qu’étude de nos facultés de connaitre,
afin de voir si le sujet peut, et comment il peut atteindre I’étre. Une théorie
de la connaissance présuppose, en effet, Pexistence d’un objet et d’un sujet
qui auraient a entrer en contact 'un avec l'autre. Ce contact définirait la
connaissance — ce qui laissera toujours ouvert le probléme de savoir si la
connaissance ne fausse pas I'étre qu’elle présente au sujet. Mais tout le
probléme se révéle comme factice, si P'on comprend que lorigine de lidée
méme de Pobjet se trouve dans la vie concréte du sujet, que le sujet, d’autre
part, n’est pas une substance obligée de recourir a un pont — la connaissance
— pour arriver a objet, mais que dans sa présence en face de objet se
trouve le secret de sa subjectivité. Les modes d’apparaitre de la chose ne sont,
par conséquent, pas des caractéres ajoutés, par les procédés de la connaissance,
A la chose existante ; ils font son existence méme. (p. 49-50)

Exister ne peut donc vouloir dire légitimement exister a la maniere
de la chose, puisque Pexistence de celle-ci renvoie, en quelque fagon,
a Dexistence de la conscience. Abordons cette derniére existence de
front, maintenant que nous avons critiqué I’économie métaphysique
du naturalisme. L’étre de la conscience se donne toujours comme quel-
que chose d’absolu dans la perception immanente qui s’oppose a la
perception transcendante du monde des «choses». Autrement dit,
écrit Husserl, «dans la sphere psychique il n’y a pas de différence
entre apparaitre et étre, et, si I’on comprend la nature comme un étre
apparaissant dans des phénomenes, ces phénomenes cux-mémes
(que le psychologue regarde comme du psychique) ne constituent pas
un étre qui apparaitrait, lui encore, a I'aide de phénomeénes se trou-
vant derriere ». (p. 52)

Alors que la perception de la chose est inadéquate, parce qu’en
droit le nombre des Abschattungen qui Pannonce est infini et qu’en
fait il est nécessairement fini, la perception immanente, elle, est
adéquate ; c’est une «sphere de position absolue» ou d’existence
absolue. ‘

Bien que la philosophie de Husserl implique un certain primat
de la conscience, néanmoins ce primat n’est pas a envisager comme
une négation de Pexistence du monde extérieur, mais tout Peffort



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 183

du philosophe tend a discriminer les modes d’existence respectifs de la
conscience d’une part et du monde extérieur ou de la nature d’autre
part.

Ainsi nous n’aboutissons nullement & un idéalisme berkeleyen.
En effet, le terme de conscience ne peut étre identifié avec un sujet
et s'opposer a un objet, car le caractére fondamental de la conscience
est son intentionnalilé, ’est-a-dire le fait que la conscience est toujours
la conscience de quelque chose, qu’elle se dirige spontanément vers
un contenu hétérogéne a elle-méme. Objet et sujet sont des notions
également dérivées de la conscience et de son caractere préhensif, qui
est son essence propre. Alors que Pexistence de Iobjet — la seule
existence que congoit le naturalisme — repose sur soi et forme un
tout fermé, Pexistence de la conscience implique son intentionnalité,
qui n’est donc pas un caractére ajouté a la conscience, mais qui la
constitue intimement ; nous sommes en présence d’une existence
«ouverte ».

La méthode phénoménologique consiste en une inversion radicale
de la marche de la pensée. Au lieu d’abandonner celle-ci a sa pente
naturelle, 4 son intentionnalité, qui tend, par des actes intentionnels,
a constituer des objets, des théories, cette méthode s’installe délibé-
rément dans le domaine des pures données, pour dégager le sens
de celles-ci. Il s’agit de mettre entre parenthéses, c’est-d-dire en
suspens, tout le savoir, le monde extérieur, les données de la percep-
tion intérieure, puis de se retourner par la réflexion intuitive vers
les actes eux-mémes au lieu de regarder les objets visés par eux.
Ainsi que le souligne Greethuysen, cette méthode «va a encontre
de Pesprit méme qui, dans les temps modernes, définit les sciences» ™ ;
elle s’oppose aussi, par conséquent, aux philosophies qui ratifient,
comme le fait 'idéalisme de Brunschvicg, 1a méthodologie des sciences
et la considérent comme Ia seule valable.

Le résultat d’une telle méthodologic est la fameuse Wesensschau
ou intuition des essences intemporelles, qui caractérise la phénomé-
nologie. Mais nous n’avons nullement lintention de développer
davantage la philosophie si complexe et si ardue de Husserl et nous
nous arrétons la, ayant dit juste le nécessaire pour le but que nous
nous proposions.

Quant 4 son grand disciple, Max Scheler, qui développa une éthique

(1) B. GrazThUYSEN, Depuis Nietzsche. Paris, Stock, 1926, p. 105,



184 MAURICE GEX

matériclle des valeurs pour Popposer a la morale formelle de Kant,
nous nous bornerons a une simple remarque : le caractére réaliste de
sa pensée apparait surtout, a nos yeux, dans son affirmation d’un
monde émotionnel doué d’une structure apriorique propre, qui est
absolument indépendante du rationnel et de Dintelligible. Clest
mettre en échec le fameux aphorisme d’Anaxagore dont toute la
philosophie avait vécu jusqu’ici: « Le Chaos régnait, puis 'Intelli-
gence vint qui mit toutes choses en ordre ». La conception d’un ordre
¢motionnel implique des essences irrationnelles et nie par la-méme
la coextensivité de I’étre et de Dintelligible.

Nous ne dirons rien de Martin Heidegger, actuellement le pen-
seur le plus en vue de ’Allemagne, dont P'ceuvre n’est pas achevée et
qui s’efforce de « temporaliser » 1a phénoménologie, si l'on veut bien
nous passer cette expression.

Pour faire comprendre le renversement complet qui s’est opéré
dans le point de vue philosophique en Allemagne avec I’avenement
de la phénoménologie, nous ne saurions mieux faire, en terminant,
que de résumer une remarque de von Aster sur la fagon de considérer
les grands philosophes (),

A Tépoque de Kant, dit-il, on estimait communément que le phi-
losophe de Kcenigsberg avait créé une méthode fameuse et que ¢’était
cette méthode qui serait durable, alors que les parties faibles de la
pensée du maitre provenaient d’un manque de fidélité a la méthode.
Les phénoménologistes sont d’accord actuellement pour penser le
contraire : tout ce que Kant a fait de systématique est une déforma-
tion et ce qu’il y a d’éternel chez lui, ce sont les profondes intuitions
d’un grand esprit au contact du réel, intuitions qu’il a cues dans les
moments ou il perdait de vue son systéme.

* *

Passons a la Grande-Bretagne.

Pendant toute la seconde moitié du XIXe siecle régna sur les Iles
Britanniques un néo-hégélianisme vigoureux avec les Caird, Bradley,
Bosanquet, Mac Taggart. Cette débauche d’idéalisme absolu et de
métaphysique germanique peut paraitre étrange au pays de Pempi-
risme. En fait, ce courant de pensée était destiné a satisfaire Pins-

(r) E. voN AsTER, Les aspects principaux de la philosopbie allemande contempo-
raine, Revue de métaphysique et de morale, 1931, p. 259.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 185

tinct religieux et mystique de la race, instinct tout aussi vivace, ne
Poublions pas, que le penchant a Dlempirisme terre a terre qui,
faute d’emploi, avait cu le temps de s’exaspérer a I’époque des
Bentham, des Mill et des Spencer!

Nous sommes devant un « constructivisme » dialectique animé du
plus pur esprit de Parménide. Le monde, tel qu’il nous apparait,
n’est qu’une vaste tromperie, une gigantesque illusion, car il est
dépourvu de cohérence logique. Le monde réel, que détermine la
dialectique logique, est hors du temps et de espace, il ne contient
aucune diversité de choses en rapport les unes avec les autres, pas
de « moi » séparés les uns des autres et aucune distinction entre objet
et sujet telle que celle qui est impliquée par la connaissance. Seules
existent des relations intérieures, c’est-a-dire des relations qui ont
leur fondement dans les termes mis en relation et qui ne sont donc
pas simplement quelque chose d’ajouté extérieurement a ces termes.

Remarquons qu’une telle philosophie, qui cherche 4 reconstruire
un monde réel ot tout soit cohérent a partir de données peu cohé-
rentes et souvent contradictoires, s’engage dans la méme voie
que la science; la seule différence git dans la méthode: d’une part
nous avons une dialectique hégélienne et d’autre part nous sommes,
en physique par exemple, devant une méthodologie mathématico-
expérimentale. Rien cependant n’est plus hostile a la science qu’une
telle métaphysique qui congoit I’étre comme une totalité organique
ou tout est lié par relations intéricures. En effet, la théoric des rela-
tions intérieures exclut la possibilité d’une vérité partielle, laquelle ne
saurait étre qu’une erreur. Pour Bradley, par exemple, les sciences ne
font que des syntheses partielles en éliminant force éléments de la
réalité a coup d’abstractions; donc elles ne peuvent avoir qu’une
portée pratique, leur valeur de connaissance étant rigourcusement
nulle.

Apres le bref interméde du pragmatisme, avec Schiller, apparut le
nouveau courant que nous nous proposons de décrire et qui s’inti-
tule lui-mé&me « néo-réalisme ». Ce courant est représenté surtout par
des hommes de science, logiciens et mathématiciens, qui montent
a Passaut de P’idéalisme absolu au nom de la connaissance scienti-
fique qu’ils veulent sauvegarder. Aprés les exces de syntheése des
néo-hégéliens, un Moore, un Bertrand Russell luttent pour instaurer
en philosophie une méthode d’analyse prudente. Pour eux, le monde
est un tissu de relations extérieures, c’est-a-dire indépendantes des

REV. DE TH{OL. ET PHIL. — N,S, t. XXIII (N0 955, 1935), 13



186 MAURICE GEX

termes reliés, et, comme les pragmatistes, ils défendent un pluralisme
radical. Russell, qu’on a souvent accusé d’étre un scientiste étroit, ne
croit pas a une méthode spécifique en philosophie : c’est la méthode
scientifique qui doit étre adoptée par le philosophe, afin de mettre un
terme aux questions stériles de la philosophie classique en les dénon-
¢ant comme de pseudo-probléemes (). Il va plus loin et affirme que
toute question de philosophie qui n’est pas purement verbale doit
pouvoir se réduire a un probleme de logique ). 11 est juste cependant
de remarquer que, pour Russell, la logique est beaucoup plus souple
et étendue que celle d’Aristote, C’était au nom de la logique qu’un
Bradley prétendait dénoncer le monde des apparences et construire
la réalité absolue. La logique, telle que la congoit Russell, ne régne
que sur le possible, elle dit ce que le monde peut étre, mais se refuse
a légiférer sur ce que le monde est — ceci est affaire de science et
d’expérience, non de philosophie, c’est-a-dire non de logique.

Esprit éminemment positif, Russell se tient éloigné de la méta-
physique qu’il estime illusoire. Les seules idées qu’il ait formulées
dans ce domaine peuvent servir a définir la nature de son réalisme (3),
aussi tenons-nous a les signaler : la substance fondamentale du monde
ne serait ni mentale, ni matérielle, mais d’une nature a la fois plus
simple et plus primitive ; Pesprit et la matiere seraient dérivés de
cette substance neutre, c’est-a-dire qu’ils seraient composés des
mémes €éléments, mais groupés dans un ordre différent. Cest a Wil-
liam James que Russell emprunta cette théorie pour la perfection-
ner. Ajoutons qu’elle est trés répandue chez les néo-réalistes amé-
ricains.

Avant d’aller plus loin et de caractériser les philosophies
de Whitehead et d’Alexander pour elles-mémes, nous tenons a
indiquer ce qu’il y a de commun a tous les néo-réalistes et ce qu’ils
considérent comme Dlobjet principal de leurs efforts. Ce qui suit
vaudra pour Moore, Broard, Laird, Alexander, Whitehead et dans
une certaine mesure, mais dans une certaine mesure seulement,
aussi pour Russell. Le mot de « réaliste » que ces penseurs réclament
pour eux-mémes est pris, avant tout, dans la premidre acception
que nous avons donnée, c’est-a-dire : non-coextensivité de Détre et
de la pensée. Ils s’attaquent tous a P’aphorisme de Berkeley : esse
est percipi et sefforcent d’en démontrer le caractére insoutenable.

(*) B. RusskrL, Méthode scientifique en philosopbie. Paris, Vrin, 1929. — (2) Ibid.,
P+ 32 5. — (3) B. Russerr, Analyse de U'esprit. Paris, Payot, 1926, p. 287 s.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 187

Mais ce qui fait Pobjet de tous leurs soins, la pente naturelle de leur
intérét, c’est de prouver la these de Pobjectivité de la perception
sensible. Ils affirment Pexistence indépendante de ’objet physique et,
de plus, ils affirment qu’on le connait tel qu’il est. Les qualités secon-
daires, ainsi que le soutenait déja Berkeley, ont exactement la méme
réalité que les qualités primaires, mais, tandis que I’évéque de Cloynes
en tirait la conséquence que les primaires sont aussi irréelles que les
secondaires, les néo-réalistes prétendent que les secondaires, couleur,
son, odeur, ont la méme portée objective que les qualités retenues
par les sciences, telles la figure ou le mouvement. Ainsi, pour eux
comme pour Aristote, les couleurs appartiennent réellement a I'ob-
jet physique et ce n’est pas nous qui les créons, par réaction de notre
sensorium ou de notre esprit a des sollicitations mystéricuses
de Pextérieur. Citons le P. Kremer, dans son ouvrage sur La théorie
de la connaissance chez les néo-réalistes anglais @ : « Cest par abstrac-
tion, pour des motifs de commodité, de simplification, que les qualités
primaires sont privilégiées dans les sciences expérimentales. Mais
iln’y a pas de différence entre elles et les autres ; rien ne nous autorise
a réduire toute réalité a la quantité, la qualité est parfaitement admis-
sible ; une science du concret, qui prend le donné tel qu’il est, comme
doit étre la métaphysique d’aprés Alexander, doit simplement cons-
tater son existence ». (p. 176) L’esprit ou Porgane des sens ne jouent
aucun role dans la production de la qualité, 'organe se borne a la
transmettre et Pesprit 4 la connaitre.

«Les données sensibles sont de nature physique et non psy-
chique.» (p. 176) Mais la relation entre les données sensibles et la
chose ne doit pas étre congue comme une relation de causalité; les
données sensibles sont simplement les aspects de objet physique,
«des parties choisies par Pesprit dans cet objet. Ce sont des faits
qui manifestent la chose, comme le signe manifeste la chose signi-
fiée. C’est par une simple interprétation immédiate que nous pas-
sons des données sensibles aux choses. Aussi notre connaissance ne
s’arréte-t-elle pas a ces données, mais va-t-elle droit a la chose» (p. 185).

Nous n’avons pas besoin d’insister sur Panalogie qu’il y a entre
cette théorie de la connaissance sensible et celle d’Aristote. Les néo-
réalistes anglais cherchent a se placer devant le phénoméne de la
connaissance sensible avec une parfaite candeur, ils veulent enregis-

(1) Paris, Vrin, 1930.



188 MAURICE GEX

trer soigneusement les différents caractéres de cette connaissance
tels qu’ils se présentent, toute théorie ¢tant préalablement écartée.
Que font-ils d’autre, sinon de la phénoménologie ? Sculement, comme
ce sont des «extravertisy, ils se placent d’emblée dans le champ des
choses et font leur phénoménologic en partant de 'objet physique,
alors que Husserl, en Germain «introverti», partait de la conscience et
rapportait tout, méme Pexistence de 'objet physique, a celle de la
conscience.

Le point a bien saisir, et qui est commun a tous les néo-réalistes
anglais, est le sulvant : pour eux, certes, il n’y a pas d’intelligibilité
sans connexion, mais la connexion, le caractere synthétique, ils le pla-
cent dans les choses, dans les étres et ne le font nullement découler
de Pesprit. L’esprit découvre la connexion, il ne la crée pas.

«Les propriétés logiques ne sont pas mentales, mais bien objec-
tives ; croire le contraire, c’est sacrifier au vieux préjugé qui veut que
tout ce qui ne peut étre vu ou touché soit mental. La signification
est toujours un objet de pensée, non une partie du processus de Pes-
prit.» Laird écrit: « Méme si la signification était un produit,
Pesprit devrait appréhender ce produit, et le produit donné a
Pesprit dans Pappréhension serait une chose appréhendée aussi
slirement que si Pesprit n’avait rien a voir dans sa production,
Connaitre n’est jamais fabriquer. C’est tout simplement connaitre » (9.

Pour préciser ce point, nous allons esquisser rapidement le puis-
sant systéme d’Alexander®, qui est 'un des plus achevés que les
Anglais aient produits, et qui, a-t-on dit, rappelle celui de son coreli-
gionnaire Spinoza par Desprit constructif dont il témoigne. Ce sys-
téme nous apparait comme un singulier mélange d’empirisme et
de constructions hardies. Le but d’Alexander est de donner une théo-
rie du changement dans le monde. Cétait déja le but d’Héraclite,
c’était celui de Spencer, c’est au fond un des problemes éternels
de la philosophie.

Pour notre philosophe, la réalit¢ fondamentale de Punivers est
Pespace-temps, qui est un cadre indéterminé et vide, fondement
de toute réalité, armature des qualités primaires dont les éléments
sont les points-instants. Beaucoup de métaphysiciens — et nous
verrons plus loin la critique de Whitehead — seront choqués par

(1) R. KREMER, ouvr. cité, p. 128. — (2) Nous nous inspirerons, dans ce qui

suit, de l'ouvrage de Pu. Devaux, Le systéme d Alexander. Paris, Vrin, 1929.
(La pagination placée entre parenthéses s’y rapporte.)



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 189

cette détermination préalable et hypothétique de la réalité fonciere ;
ils lui reprocheront d’étre une généralisation hative d’une notion em-
pruntée a la physique moderne et de déterminer Pétre d’une fagon
trop étroite. Quoi qu’il en soit, c’est par une méthode strictement
empirique et analytique qu’Alexander dégage les déterminations les
plus générales dans cet espace-temps homogene et continu, déter-
minations qu’il nomme les catégorics : mouvement, existence, iden-
tté, diversité, universel, particulier, individuel, relation, etc.
L’espace-temps en lui-méme, en tant que structure intrinseéque de
Punivers, est «infra-catégoriel», c’est-a-dire qu’aucune catégorie
ne lui est applicable, il n’est ni une existence, ni un universel, ni
une identité, etc. (p. 87) La conception de Pespace-temps et celle
des catégories ne suppose aucune référence a Pesprit, et si les caté-
gories sont qualifides d’éléments a priori de la réalité, a priori veut
dire ici: constant, permanent. Par lui-méme Despace-temps est
pur, continu, infini, c’est un cadre universel enveloppant des
catégories universelles comme lui, et ne possédant par lui-méme
aucune donnée qualitative, mais au sein duquel se joue toute réalité
concréte et déterminée. ‘

Les catégories, étant universelles, ne peuvent rendre compte de
la limitation et de la discontinuité des réalités concrétes que nous
expérimentons ; il faut pour cela Pintervention d’un principe de
limitation et de différenciation qualitative : c’est le fameux principe
d’émergence qui est foncierement irrationnel. Ce nouveau principe
joue a lintérieur de espace-temps sans soustraire a celui-ci les réalités
qu’il commande. (p. 93 et s.) Tout ce qui touche a la constitution
de DPespace-temps et de ses catégories reléve de la méthodologie
scientifique, analytico-empirique. Ce n’est qu’avec lintervention
du principe d’émergence quapparait un mode de penser proprement
philosophique ot un tout synthétique doit commander les pro-
priétés de ses parties. Ici Alexander s’est souvenu de ’enseignement
de ses maitres, les néo-hégéliens de la génération précédente, tou-
chant le caractére profondément synthétique de certaines réalités
et le primat du tout sur les parties. I1 fut ainsi préservé du scientisme
et de Pesprit un peu primaire dont le génial Russell n’est pas toujours
exempt. Alors que Bradley posait sa synthése absolue avant toute
démarche philosophique, Alexander, lui, dégage par voie analytique
le fondement de toute réalité et ensuite seulement considere des
syntheéses partielles aux diverses phases de Pévolution du monde.



190 MAURICE GEX

On peut dire, de fagcon imagée, qu’il a segmenté Desprit absolu
de Bradley pour le monnayer en diverses totalités hiérarchisées,
en vue de rendre compte du changement dans I'univers que cet Esprit
absolu frappait d’un caractere illusoire, tout comme on a coutume
de dire dans les manuels d’histoire que Démocrite a débité la sphere
de Parménide en atomes pour expliquer le changement.

Le mot émergence sert a exprimer Poriginalité radicale de ’évo-
lution. Chaque niveau d’existence est caractérisé par I’émergence,
au sein du niveau directement inférieur, d’une qualité nouvelle et
irréductible aux éléments au milieu desquels elle a surgi. Ainsi, les
qualités secondaires, pour Alexander, sont un degré de réalité nou-
veau par rapport aux primaires, ce sont des synthéses qualitatives
qui « émergent » des conditions quantitatives préalables fournies par
les qualités primaires au sein de I’espace-temps, mais qui ne peuvent
se déduire de ces derniéres.

L’émergence de la matitre, de la vie, de la conscience sont les
trois grandes étapes du devenir au sein de Pespace-temps. (p. 99)

Le principe d’émergence s’oppose a un évolutionnisme a la Spencer,
o I’homogene engendrerait mécaniquement et intelligiblement
Phétérogéne. Bien entendu, ce n’est pas un principe d’explication
au sens strict ; le concevoir comme tel, serait retourner a la dialec-
tique hégélienne capable d’engendrer le monde par son propre dérou-
lement. Il doit plutét étre considéré comme un principe de descrip-
tion phénoménologique. Voici ce qu’éerit a ce sujet le philosophe
Sellars, un des promoteurs de la théorie de 'émergence : la notion
d’émergence suppose « Pétude sérieuse des principes impliqués dans
la naissance de systémes physiques doués de qualités nouvelles qui
semblent étre quelque chose de plus que Peffet statistique de change-
ments complexes et homogenes. §’il y a, en effet, des principes que
le point de vue mécaniste traditionnel n’a point pris en considération,
quels sont-ils ? Est-il possible que nous puissions éviter les distine-
tions nettes qu’on a pris dans le passé Phabitude d’établir entre la
nature, la vie et Pesprit, et cependant admettre des différences spé-
cifiques dans les limites de quelque chose qui aura la nature d’une
matrice commune ? » ™

On le voit d’aprés cette citation, si la théorie de I’émergence cher-
che d’une part a respecter et reconnaitre Poriginalité spécifique de

(*) SELLARS, L'bypothise de I'émergence. Revue de métaphysique et de morale,
1933, p. 312.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 191

chaque niveau d’existence, elle tend en méme temps a voir une cer-
taine continuité dans la nature et a s’opposer énergiquement au
dualisme cartésien. Ainsi, parlant de la nouvelle mécanique, Sellars
écrit : « Elle ne doit pas étre mise en opposition brutale avec des caté-
gories telles que celles de systéme, d’action totale, d’influence de
champ, de téléologie ».

Alexander nous convie a envisager émergence des divers niveaux
d’existence avec une sorte de piété naturelle, voulant entendre par
13 que leur irrationalité ne pourra jamais se résorber entitrement et
caractérisant avec bonheur par cette expression une attitude de
soumission a I'objet, réceptive et respectueuse de ce qui lui est offert,
en un mot réaliste ou, si 'on préfére, phénoménologique.

L’influence actuelle dans les pays de langue anglaise de la théorie
de 'émergence ne saurait étre exagérée, c’est pourquoi nous nous y
sommes arrété quelque peu.

Nous croyons étre parvenu avec Alexander au point critique
de notre travail en fait de dépaysement et de diversité introduite.
Par la suite, les philosophies se renverront de plus en plus les unes
aux autres en dégageant leurs grandes lignes. Nous ne marchons pas
vers une diversité plus grande, mais vers une unification croissante
et tout le nouveau ne fera que mettre en relief ce qui vient d’étre
vu, le précisant par comparaison.

Nousen arrivons 2 Whitehead, le collaborateur de Russell dans les
Principia Mathematica, 'an des premiers logisticiens de ce temps et,
en méme temps, 'un des philosophes actuels les plus séduisants
et les plus caractéristiques qui soient. Il a écrit sur tous les domaines
de la philosophie, de la pensée religicuse a la logistique, en passant
par la métaphysique, la théorie de la connaissance, Pesthétique et
la philosophie de la nature. Nous ne ferons ici qu’une esquisse rapide
de sa pensée, centrée sur les questions de science et de connais-
sance. :

A la fin du XVII¢ sidcle, nous dit Whitehaed, une bifurcation
regrettable eut lieu dans la philosophie de la nature. On sépara les
qualités primaires des qualités secondaires, les premilres seules
étant déclarées objectives ; puis les substances matérielles passives
furent douées de localisation simple, c’est-a-dire qu’on affirma qu’elles
sont en un point bien déterminé de Pespace et nulle part ailleurs. « Ces
principes, » déclare notre auteur, «aboutissent tout droit a la théorie
d’une nature matérialiste et mécanique, observée par des esprits



192 MAURICE GEX

doués de raisonnement.» ™ II en résulta que la science et la philo-
sophie allérent chacune de leur c6té, sans plus se soucier de se pro-
curer une assistance mutuelle. La philosophie devint de plus en plus
subjectiviste et c’est la science qui hérita de 'objectivisme du moyen
age et de Pantiquité, ecn cnvisageant scs lois indépendamment de
Pobservation individuelle.

Un tel dualisme a engendré de pénibles contradictions dans les-
quelles les modernes restent empétrés. La science ne faisant plus aucun
crédit a la philosophie, il arriva qu’elle resta alors absolument indif-
férente a sa réfutation par Hume ; mais tout ceci ne peut s’entendre
clairement gu’une fois la métaphysique de notre auteur exposée.

La philosophie de Whitehead est une philosophie de Porganisme
et s’oppose directement au mécanisme de la philosophie scientifique
courante. Affirmer que le monde est un organisme ou une réunion
d’organismes hiérarchisés, revient a affirmer que chaque élément
est en rapport avec tous les autres, bien plus, que Pensemble orga-
nique n’est pas la simple somme des parties constituantes, mais une
réalité nouvelle, qui tout au contraire, détermine la nature de ses
parties. Nous retrouvons les conceptions d’Alexander sur les syn-
théses émergentes. Mais les deux philosophes se séparent, lorsqu’il
s’agit de Pespace-temps. Alors que pour Alexander il est la réalité
ultime qui se laisse décrire de fagon intrinséque, pour Whitchead
il est simplement «la spécification de certaines qualités générales
des événements et de leur ordre réciproque @). » Ceci est une remarque
d’une portée absolument générale et qui touche au caractere le plus
profond de cette philosophie : aucune abstraction, quelle qu’elle soit,
ne peut étre pour Whitehead un principe d’explication suffisant.
Il s’agit toujours de s’en référer au cas concret. Mais qu’est-ce que
le cas concret ! Notre philosophe le définit comme un complexe
d’événements préhensifs, et c’est ce complexe qui constitue Pétoffe
réelle du monde. Reste & définir ce qu’il faut entendre par ces évé-
nements préhensifs. En métaphysique, il faudrait tout dire a la
fois pour étre clair, si bien qu’un exposé ne peut se défaire d’une
certaine obscurité.

Whitehead s’inspire dans une certaine mesure du monadisme
leibnizien, d’aprés lequel chaque monade percoit le tout de son
point de vue, mais naturellement il ne prend pas des substances

(r) A. N. Wmirteneap, La science et le monde moderne. Traduction frangaise.
Paris, Payot, 1930, p. 190. — (2) A. N. WHITEHEAD, ouvr. cité, p. 92.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 193

spirituelles comme monades. Un événement donné est en relation
avec tous les autres événements qui constituent univers précisé-
ment a cause de son caractere préhensif ou vectoriel. Un événement
n’est pas une existence close, reposant sur elle-méme, il n’a pas une
localisation simple et unique dans Pespace-temps ; « dans un certain
sens, tout est partout, en tout temps. Car toute localisation implique
un de ses aspects en tout autre lieu. Aussi chaque point de vue spatio-
temporel refléte le monde.» Pour rendre ceci plausible, songez qu’une
¢toile n’occupe pas seulement le lieu ot D’astronome la situe, mais
encore 'univers entier au moyen de ses ondes électro-magnétiques
qui sont sa mati¢re méme, une portion de sa masse : elle cest» donc
partout ou clle se manifeste, ou on peut la voir ; détruite, son rayon-
nement voyagera encore ct elle continuera « d’étre», au temps ou
elle ne sera plus au sens de la localisation simple.

L’argument essentiel des idéalistes est, comme on le sait,
basé sur 'unité de Paperception, unité que présuppose la multiplicité
pure elle-méme, en tant qu’on Paffirme, car Paffirmation sera le
fait d’un sujet d’inhérence, d’un esprit unifié. Pour Whitchead, Pes-
prit en tant que connaissant n’apparait plus comme le substrat
nécessaire de I'unité de Pexpérience. « Cette unité réside dans Punité
de P’événement, unité qui peut avoir lieu avec connaissance ou sans
connaissance proprement dite. » () Qu’est-ce a dire, sinon que White-
head a placé la connaissance au sens large dans la nature, en tout
point de celle-ci ? Les esprits conscients ne différent pas de tout autre
organisme ou événement, sinon par le scul fait qu’ils sont des
organismes beaucoup plus complexes.

Nous pouvons saisir maintenant la nuance exacte de réalisme
objectiviste que défend Whitehead dans la théorie de la connais-
sance. Nous ne sommes nullement en présence de la théorie, si dpre-
ment reprochée aux réalistes, de la vérité copie du réel. Il n’y a nulle
copie, car il n’y a nulle substance immuable dans la réalité, pouvant
soutenir son existence indépendamment de toute I'ambiance qui la
pénetre. La connaissance n’est la reproduction de rien du tout, car,
pour notre philosophe, esprit ne s’oppose plus a la matitre et il y
a connaissance, au sens large, en tout «nceud » du complexe entre-
croisement de relations dont est tissé 'univers. Il n’est pas possible,
vous en conviendrez, de s’opposer plus radicalement au dualisme

(v) 1bid., p. 125.



104 MAURICE GEX

cartésien, a cette fameuse «bifurcation» dont nous parlions an
début.

Nous ne pouvons pas nous avancer plus avant dans cette méta-
physique, nous laissons de coté la théorie des «objets éternels »
qui sont les objets des sens, les universaux et les formes géomé-
triques, c’est-a-dire les éléments de la nature qui rendent la reco-
gnition possible dans la fluence des événements. Nous ne pouvons
non plus nous attarder a la conception objectiviste de la valeur que
défend notre philosophe.

Remarquons que le caractére préhensif des événements qui fait
que toute chose est tendance vers 'autre recouvre exactement la
notion d’intentionnalité de la conscience de Husserl. Toute la diffé-
rence provient du fait que ’Allemand attribue a la conscience ce que
I’Anglais place dans la nature.

Examinons les rapports de la science et de la philosophie. Une
science est un systéme d’abstractions ; elle est efficace et bonne dans
la mesure ou le systéme d’abstractions est judicieusement choisi,
mais — ct c’est la le fait important — nul systéme d’abstractions,
si bon soit-il, ne peut fonctionner longtemps sans révéler des contra-

dictions et des insuffisances qui nécessitent la revision du systéme,
c’est-a-dire un nouvel effort d’abstraction a partir de la réalité con-
crete. Si la science est dans la nécessité d’évoluer, cela tient juste-
ment au fait qu’elle est un systéme d’abstractions inexhaustif par
définition et qu’il faut de temps a autre varicr ce que 'on abstrait,
seul moyen d’étre exhaustif. C’est & la philosophie qu’est dévolu le
role de contréler la science, puis de la renouveler et de la féconder
par Pexamen critique de ses fondements a la lumiere de la réalité la
plus largement concrete.

Que penser de cette philosophic de Whitehead qui place 'événe-
ment percevant au niveau de tous les autres événements ? N’est-ce
pas un «panpsychisme» fort proche d’un idéalisme a la Berkeley ?
Citons notre auteur : «Sans préjudice d’une revision possible, par
suite d’un point de vue plus complet, nous pouvons rédiger notre
réponse a la question de Berkeley concernant le caractére de réalité
qu’il faut attribuer a la nature. Il affirme que c’est la réalité des idées
dans Pesprit. Une métaphysique complete, qui serait parvenue a
acquérir une certaine notion de ce qu’est Pesprit et de ce que sont
les idées, pourrait peut-étre adopter définitivement ce point de vue.
Quant A nous, nous pouvons nous contenter d’un réalisme provi-



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 195

soire d’apres lequel la nature est considérée comme un complexe
d’unifications préhensives. »® ’

Nous pouvons maintenant tenter de saisir le rythme de la philo-
sophie anglaise depuis le milieu du XIXe si¢cle, du point de vue du
rapport entre science et philosophie ainsi que leurs méthodologies
respectives.

Spencer nous fait assister au triomphe tapageur du scientisme :
les ensembles les plus complexes doivent s’expliquer par leurs élé-
ments, ’hétérogéne par ’homogene ; mais bient6t des métaphysi-
ciens audacieux s’inspirent des idées allemandes pour restaurer les
valeurs morales et religicuses. L’Esprit absolu, ou le Tout, est la
seule réalité, il posse¢de la primauté sur ses parties, qui en elles-mémes
n’enferment ni étre ni vérité. Le monde, tel que nous le connaissons,
n’est qu’apparence trompeuse, ainsi que toute évolution temporelle.
Cette réaction de Pesprit de synthése métaphysique avait été trop
brutale, trop méprisante des valeurs authentiques de la science dans
le pays méme de Pempirisme, pour ne pas déclencher une réaction de
méme violence. Nous avons alors, aprés 'intermede du pragmatisme,
le pluralisme logique de Russell allié 4 un empirisme radical usant,
en philosophie, exclusivement des méthodes analytiques de la science.
Enfin Alexander et Whitehead unissent aussi harmonieusement que
possible les méthodes analytiques de Russell aux vues synthétiques
des néo-hégéliens, dans le but de constituer une théorie du change-
ment qui ne soit pas, comme chez Spencer, une extrapolation scien-
tifique illégitime.

Nous abordons la France, qui est, a ’heure actuelle, le dernier
refuge en Europe d’un idéalisme vigoureux. Cela tient sans aucun
doute 4 la tradition cartésienne, toujours vivace, qui incline les
penseurs frangais 4 développer une philosophie de lintellect plutot
qu’une philosophie de la nature, selon ’heureuse dénomination pro-
posée par Meyerson dans un article posthume @), Cela tient aussi au
tempérament intellectualiste propre & cette nation et encore au fait,
signalé par Bergson, que, si les philosophes des autres pays s’aban-
donnent facilement & livresse spéculative pour créer des systémes
aussi fragiles qu’audacieux, les Frangais, eux, spéculent toujours

(1) Ibid, p. 100. — (2) E. MEYERSoN, Philosopbie de la nature et philosophic de
Iinutellect. Revue de métaphysique et de morale, 1934, p. 147.



196 MAURICE GEX

a partir d’un matériel scientifique précis : psychologie, s’il s’agit de
philosopher sur ’homme, sciences physico-mathématiques, lorsqu’il
s’agit d’une théorie de la connaissance ou d’une philosophie de la
nature. Or Pidéalisme critique est la métaphysique naturelle des
sciences physico-mathématiques.

Lachelier, Renouvier, Hamelin, Brunschvicg, Lalande sont ou
furent les représentants les plus qualifiés du courant rationaliste et
1déaliste.

Pour déterminer le climat de cet idéalisme, indiquons bri¢vement
les points centraux de la pensée de Lachelier ® qui était essentielle-
ment kantienne avec quelques emprunts a Leibniz. Ce criticisme,
repensé personnellement et de fagon vivante par Lachclicr, pourvu
d’une méthode précise et autonome, était une philosophie incompa-
rablement plus profonde que le «cousinisme» et le ccomtisme» qu’elle
supplanta — car nous ne parlons pas de Cournot dont linfluence
¢tait alors souterraine,

Les lois de la pensée sont les lois de I’étre, en d’autres termes la
pensée est le principe de tout ce qui est. Le monde n’est pas fait,
nous le créons en le percevant. Percevoir, c’est ajouter aux sensations
les idées de succession et d’extériorité, c’est les transformer par les
notions de temps et d’espace. Le temps et Iespace ne sont ni des
données sensibles, ni des choses en soi, ils sont notre faculté méme
de percevoir. La perception externe, c’est Pespace, la perception
interne, c’est le temps. Objet et sujet sont termes corrélatifs et, s1
le monde apparait a tous les hommes comme une réalité indépen-
dante de leur perception, ce n’est pas parce qu’il est unc chose en soi,
existant en dehors de toute conscience, «c’est, dit Lachelier, qu’il
est 'objet d’une conscience intellectuelle qui Paffranchit, en le
pensant, de la subjectivité de la conscience sensible »@. «La pensée
ne sort point de la nature, elle n’est pas un moment de son évolution,
elle pose @ priort les conditions de 'ordre intelligible qui fait d’elle
une réalité. » (3

Le grand triomphe de ce mouvement idéaliste, c’est, surtout dans
sa derniere phase, avec Brunschvicg, la réfutation de 'empirisme
incapable d’expliquer la connaissance scientifique et l’aisance avec
laquelle, par contre, il rend compte lui-méme des caracteres de

(1) Nous utilisons pour cela Pexcellent exposé de G. Skaires, La philoso-
phie de Fules Lachelicr. Paris, Alcan, 1920. — (2) G. SEAILLES, ouvr. cité, p. 74. —

(3) Ibid., p. 75.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 197

cette connaissance en invoquant activité créatrice de Pesprit. L’étude
de la raison au moyen de ses produits que sont les diverses sciences,
c’est-a-dire DI’épistémologie au sens moderne du mot, est toujours
fort en honneur en France; et il y a lieu de remarquer, a ce propos,
qu’une telle philosophie de T'intellect, pour reprendre le terme de
Meyerson, ne constitue pas en elle-méme un idéalisme, dans la mesure
ou elle reste en dega de la métaphysique. Seulement, elle a une ten-
dance naturelle a se transformer en métaphysique, et en métaphy-
sique idéaliste, comme c’est le cas chez Brunschvicg, qui affirme que
toute métaphysique doit se réduire a la théorie de la connaissance :
c’est écarter délibérément la possibilité d’une philosophie de la nature
distincte de la philosophie de Pintellect et élever cette derniére au
rang de métaphysique.

A coté de cet idéalisme critique si vigoureux, il est possible de
distinguer en France pas moins de quatre grands courants de réalisme.

1. Le courant des données immédiates de la philosophie berg-
sonienne avec la prise en considération de 'objectivité des qualités
secondaires dans Matiére et Mémoire. Nous ne dirons rien du berg-
sonisme que nous supposons bien connu.

2. Le courant du néo-thomisme que nous laissons également com-
plétement de coté. .

3. Le courant du réalisme religicux, ’école d’Aix, avec Maurice
Blondel, le pere Laberthonniere, Jacques Paliard, Jacques Chevalier,
auxquels nous adjoignons Gabriel Marcel et Jean Wahl, bien que ces
deux derniers représentent une position un peu spéciale et qu’ils soient
lesseuls en France a s’intéressersérieusement a la pensée anglo-saxonne.

Les études, parues dans cette Revue, de MM. Charles Werner et
Marcel Reymond sur Maurice Blondel et celle de M. Frank Abauzit
sur le pere Laberthonnitre nous dispensent de nous y arréter ™.

Bornons-nous a donner une citation caractéristique de Jacques
Chevalier, tirée de son article Le retour de la pensée moderne au réa-
lisme chrétien 3,

« Lorsque avec le recul du temps on pourra envisager impartialement,
en son ensemble, le mouvement des idées dans le monde moderne,

(1) Cuaries WERNER, Le probléme de la destinée humaine dans la philoso-
phie de 'action. 1913, p. 257. MarcerL Revmonp, M. Maurice Blondel et le pro-
bléme de intelligence. 1931, p. 230. Fraxk Aepavzir, La pensée du pére Laberthon-
ntére. 1934, p. 5. — (2) La renaissance religieuse (recueil d’études de divers auteurs).

Paris, Alcan, 1928.



198 MAURICE GEX

lorsque Papaisement des querelles d’écoles et de personnes permettra
de voir enfin les choses de loin et surtout de haut, on s’apercevra sans
doute que notre époque est caractérisée par un abandon progressif de
la doctrine idéaliste qui s’efforce de constituer I'univers avec les
seules idées ou les seuls concepts de Pesprit humain, et par le retour
corrélatif de la doctrine réaliste, qui, regardant IPunivers comme
un ensemble d’idées de Dieu réalisées au dehors, admet par consé-
quent Pexistence d’un non-moi indépendant de Pesprit qui le pergoit
ou le congoit, et Pexistence de cet esprit lui-méme, non pas seulement
en tant que forme, mais en tant qu’étre. » Nous n’avons pas besoin
d’ajouter que cette description constitue surtout le programme per-
sonnel de son auteur et que c’est a ce titre que nous la donnons.
Le spiritualisme réaliste, qu’il congoit comme universel aujourd’hui,
n’est rigourcusement ni la philosophie actuelle des Anglais, ni celle
des Allemands. Logiquement, la solution trés classique envisagée
par J. Chevalier revient a surmonter le dualisme de la connaissance
au moyen d’un troisiéme terme, Dieu, qui ramene les deux autres a
Punité. Le monde et les créatures pensantes dépendent également
du Créateur et sont préaccordés.

4. Enfin nous avons un quatrieme courant a tendance épistémo-
logique. Nous pourrions y placer Meyerson en raison de sa concep-
tion de Pirrationnel, mais nous avons scrupule a le faire puisqu’il a
voulu délibérément se tenir & Pécart de toute métaphysique et se
cantonner strictement dans une pure philosophie de Pintellect en
réservant entidrement le caractére d’une éventuelle philosophie de la
nature. Nous y plagons le regretté Albert Spaier surtout en raison
de son étude sur La pensée et Pétendue et aussi en tenant compte de
son grand ouvrage sur La pensée concréte™. Dans cette étude si sug-
gestive sur la pensée et Pétendue, Spaier part en guerre, tout comme
les Anglais, contre le dualisme cartésien. « La distinction des deux
ordres de réalités [physique d’une part et psychique de Pautre] s’im-
pose. Mais quand Descartes crut découvrir le principe simple et
Pexpression définitive du dualisme en opposant radicalement la
pensée et Pétendue, il rendit inexplicable Pexpérience méme. Toute
notre philosophie subit encore les conséquences de cette coupure.
Elle subsiste jusque dans les doctrines qui s’écartent le plus du
cartésianisme. C’est d’elle que provient leur commune incapacité
de résoudre d’une fagon tant soit peu satisfaisante le probléme de

(1) Paris, Alcan, 1927.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 199

la connaissance objective. C’est pourquoi nous nous demandons ici
s’il ne faut pas substituer a Pabsolue hétérogénéité de la pensée et
de Pétendue un ensemble de distinctions plus nuancées. Si, par défi-
nition, la pensée est exclue de Pétendue et Pétendue privée
de tout ce qui appartient a la pensée, comment Pime peut-elle
néanmoins étrc unie au corps et comment peut-elle &tre affectée
par lui ?» @ Spaier remarque ensuite que Leibniz, Berkeley,
Kant et Bergson ont commencé de battre en bréche 'absolue distinc-
tion cartésienne (p. 27), en soulignant le caractére spatial de nos
impressions sensibles, qualités secondaires y comprises. Seulement,
la portée de leur these était réduite pour les trois premiers par I'irréa-
lisme de leur théorie de la perception. « En vérité, il n’y a pas d’autre
issue (4 ce probléme de la perception) que de ne pas pousser a la limite
Pantique conviction que Pesprit n’est pas extensif au méme titre et
dans la méme mesure que les choses.» (p. 31.) Spaier tire cette con-
clusion hardie: «La conscience est intrinséquement spatiale et non
pas raccordée tant bien que mal a Iespace, par une accidentelle et
passagere union a un corps vivant.» (p. 36.) «La fusion de la donnée
mentale avec objet appréhendé (dans ’acte de la perception) montre
que, comme lui, elle doit étre extensive.» (p. 38.) La donnée sen-
sible, pour Spaier, est bien immatérielle, néanmoins elle est étendue.
Il plaide pour une spatialité psychique (p. 45). Dans la perception,
Pesprit s’étend en quelque maniere jusqu’a P'objet.

Remarquons au sujet du dualisme cartésien que le fait de poser une
substance étendue et une substance pensante ne constitue nullement
une maniére de penser idéaliste, mais, au contraire, réaliste. Seule-
ment — et c’est 1a le point qu’il est important de bien saisir — cette
définition de Iétendue par des attributs qui s’opposent a ceux de
Pesprit et réciproquement, améne nécessairement la spéculation
ultérieure, en face des problémes qui se posent a la philosophie, celui
de la perception entre autres, a glisser sur la pente de Iidéalisme
pour éviter les inconvénients de la coupure congue de fagon réaliste.
Voild pourquoi les Alexander, les Whitehead et les Spaier s’atta-
quent, en défenseurs du réalisme, au dualisme cartésien, qui est
effectivement leur pire ennemi.

Nous en arrivons au dernier représentant du quatriéme courant,
Ruyer, qui nous parait de beaucoup le plus caractéristique en France ;
aussi nous y arréterons-nous quelque peu.

(1) ALBERT SPAIER, La penscée et I'étendue. Recherches philosophiques, 1931-1932.
Paris, Boivin, p. 25.



200 MAURICE GIEX

Ruyer a développé tout récemment une philosophie de la
structure (M, ’est-a-dire une philosophie a la fois mécaniste et mo-
niste, avec une précision, une clarté et un esprit systématique véri-
tablement frangais. Son systéme ressemble fort a la partie analy-
tique de celui d’Alexander concernant Pespace-temps, en laissant
tomber toutes les syntheses qualitatives dépendant du principe
d’émergence. Des lors, pourquoi en parler ? Ruyer n’est probable-
ment pas (nous disons probablement, car il n’a pas encore donné
toute sa mesure) un grand philosophe comparable par ’envergure et
la puissance aux Husserl, Russell, Alexander et Whitehead. Tout
d’abord, nous avouons que nous sommes, nous autres Latins, terri-
blement dépaysés par la pensée des Anglais, aussi est-ce un réconfort
de voir repenser d la francaise certains de leurs thémes ; cela aide
a se familiariser avec eux et a se dégager des contingences historiques
qui leur ont donné naissance et qui imprégnent fatalement leur mode
d’exposition. Ensuite, et surtout, la philosophie de Ruyer est née
dans un climat d’idéalisme critique, et non d’idéalisme absolu, qui
a manqué aux constructions des néo-réalistes anglais : elle a devant
elle la pensée incroyablement ingénieuse et agile d’un Brunschvicg
pour la stimuler et la forcer a se contréler minutieusement. Pour
tout dire, c’est le duel Brunschvicg-Ruyer qui nous attire chez
Ruyer, c’est le fait que nous voyons un réaliste pur attaquer le pour-
fendeur des réalismes, sur son propre terrain, a son niveau, et cela
avec une verve endiablée.

Comme Alexander, Ruyer définit la nature de la réalité en s’ins-
pirant de la physique cinsteinienne. « Il n’y a de réalité que d’une
seule sorte : la réalité géométrico-mécanique, la forme, la structure.
Toute la diversité du monde réel ne vient que de la diversité des
formes. » (p. 2.) Cette these bien tranchée est posée comme une hypo-
these qui doit se vérifier par sa fécondité explicative. Ruyer adopte
donc en philosophie la méthode de ’hypothese chére a la science.

Mais, dire que la réalité est formée de «mécanismes», cela ne
signifie pas que toute réalité reléve de la mécanique ; Ruyer ne réduit
pas les mécanismes supéricurs et complexes aux mécanismes infé-
rieurs, et, pour lui, le monde n’est nullement, pour emprunter le
mot de Henri Poincaré, «une immense partie de billard » (p. 2). Le
terme de mécanisme ou de structure a ici un sens rafiiné qui ne doit
pas faire appel a imagination spatiale, mais bien étre pensé 4 tra-

(1) R. Ruver, Esquisse d’'une philosophie de la structure. Paris, Alcan, 1930.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 201

vers le symbolisme subtil de la physique mathématique la plus
récente. Ainsi, cette philosophie ne mérite-t-elle pas le nom de maté-
rialisme qu’on serait tenté de lui donner, car ce qu’on appelle la
matiére n’est qu’un mécanisme, qu’une forme parmi beaucoup
d’autres. Disons tout de suite que les mots forme, mécanisme et
structure sont synonymes. Sans doute, le mécanisme de Ruyer proce-
de-t-il des mémes tendances, de la méme méthodologie que le maté-
rialisme, mais strictement ce terme ne lui convient pas.

Le corollaire de I’hypothése énoncée au début est naturellement
un réalisme radical qui pose les formes — seules existences — indé-
pendamment de tout sujet connaissant. L’idéalisme constructif de
Brunschvicg, nous dit Ruyer a cette occasion, enveloppe une contra-
diction. En cffet, pour cet idéalisme la primauté de Pesprit est avant
tout attestée par la science qui «construit» l'univers du savant,
le seul réel, mais par malheur le contenu de cette science, dont on
fait tant de cas, donne tort a I'idéalisme, en ce sens qu’elle envisage
sur la terre, en paléontologie par exemple, des existences antérieures
a Papparition de I'esprit humain.

Ruyer reconnait la part d’erreur que renferme tant le réalisme,
congu sous forme dualiste, que P’idéalisme. Le réalisme, par exemple,
faisait jusqu’a maintenant un saut illégitime hors du monde des
idées en feignant d’envisager des choses absolument hétérogenes a
la pensée et indépendantes d’elles ; Ruyer prétend que son réalisme
a lui évite de tomber sous le coup de cette critique, et cela en vertu
de son hypothése qui n’établit pas de différence radicale entre le
mode d’existence des &tres en général et le mode d’existence des ima-
ges conscientes, les unes et les autres étant des mécanismes dans
I'espace et dans le temps (p. 16-17). Le principe d’unité qui caracté-
rise Iidéalisme absolu est ainsi retrouvé et le monisme des mécanismes
constitué.

L’auteur passe ensuite en revue les différentes sortes de formes,
en suivant ordre des réalités et non celui des notions, c’est-a-dire
en commengant par les formes les plus simples qui sont 2 liaisons
objectives.

« Toutes les formes nouvelles impliquent par leur existence méme
des lois nouvelles» et il convient de souligner que la philosophie
des formes permet de « comprendre » au moyen des formes et de leurs
interférences des existences complexes, non de les déduire en partant
des formes plus simples. Cette non-déductibilité des formes fait

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N.S. t, Xx11 (N© ggbis, 1935). 14



202 MAURICE GEX

penser au principe d’émergence, mais néanmoins il n’y aura jamais
pour Ruyer des synthéses qualitatives comme telles, non réductibles
au spatio-temporel.

L’auteur s’ingénie 4 montrer que le probléme de I’élément des
formes ne doit pas se poser dans sa philosophie, ceci conformément
a la structure de la physique moderne : il s’agit de pousser jusqu’a
son extréme limite explication géométrique en se refusant a faire
appel a la notion de substance comme élément soutenant les rela-
tions géométriques ; tout au plus pourra-t-on parler de point-instant.
Par hypothese la forme se suffit a elle-méme. Nous avons ici quel-
que chose d’analogue a la théorie de la primauté du jugement, qui
refuse de considérer les termes reliés par le jugement (les concepts)
comme étant d’une essence distincte des jugements eux-mémes,
comme étant donnés antérieurement aux jugements qui les relient.

Les mécanismes constituent d’ailleurs une hiérarchie de com-
plexité croissante et ce qui joue le role de « matitre » a ’égard d’un
mécanisme donné, c’est précisément un mécanisme de moindre
complexité,

Il convient de bien souligner qu’il s’agit toujours de formes con-
crétes insérées dans le temps et dans Pespace et non de formes aux-
quelles ’espace et le temps seraient surajoutés. Chaque forme fonc-
tionne suivant ses propres liaisons, qui sont elles-mémes parties
constitutives de la forme et celle-ci ne se sépare pas de son fonction-
nement. En effet, les formes ne «deviennent pas», elles «sonty,
simplement, avec leurs quatre dimensions constitutives. On saisit
ici le profond réalisme de Ruyer qui veut partir des formes concretes,
réelles, et non pas d’abstractions. Cela rappelle Whitehead, avec
cette différence toujours que Ruyer a spécifié au début quelle est
la nature du réel, spécification limitative qui ne serait pas du gofit
de Whitehead.

Un étage des formes ne peut pas avoir un caractére exclusif de
réalité, ct ce fut Perreur du matérialisme de se 'imaginer. Pour une
philosophie des formes, une table, par exemple, est tout autre chose
qu’une constellation d’atomes matériels. Faisons ici quelques cita-
tions pour donner le ton: «On ne peut se défendre d’un véritable
agacement quand on voit des biologistes, dans le souci louable d’éviter
toute apparence de vitalisme et de finalisme, n’accepter comme posi-
tive qu’une explication physico-chimique.» (p. 98.) Et plus loin:
« Comment le monde, comment la causalité naturelle n’apparaitrait-



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 203

elle pas comme truquée, comme arrangée d’avance, si le jeu de
quelques lois simples pouvait créer la complexité prodigicuse et
adaptée des organismes? » (p. 98.) «Cest de la superstition de croire
que les lois de la physique ou de la chimie et non des mécanismes
trés spéciaux ct que, probablement, nous ne soupgonnons pas, puis-
sent expliquer la croissance de embryon ou la sexualité.» (p. g9.)
Ne croirait-on pas entendre un écho de cette « piété naturelle » devant
le monde, dont parle Alexander ?

Il nous est impossible, faute de place, de parler comme il convien-
drait de la partie la plus délicate de cette philosophie, soit des formes
a liaisons cérébrales et de leurs rapports aux autres, en langage
courant : de la théorie de la connaissance. Un tel monisme ne peut
envisager la sensation comme une donnée premiere, mais il doit la
construire et la considérer comme un mécanisme complexe, alors
qu’elle parait simple et indécomposable. Laissons cela et notons
simplement que la différence entre une forme objective, un arbre
par exemple, et son image, qui est également une forme mais a
liaisons cérébrales, est une différence de fonctionnement, donc une
différence de forme: «L’arbre de la biologie fonctionne selon sa
forme, se nourrit, croit, respire; I'image de larbre implique que
toutes les parties de ’arbre ont été unies entre elles par les liaisons
d’un autre ordre fournies par les conducteurs nerveux» (p. 142). Le
mécanisme de la sensation retient cependant en lui quelque chose
du mécanisme de ces réalités extérieures, ce qui rend la connaissance
efficace.

Si les sensations, par lintermédiaire du cerveau, agissent sur
Porganisme, inversément celui-ci réagit sur le domaine des images qui,
des lors, n’expriment plus une réalité objective, mais symbolisent
et traduisent par une riche prolifération artistique, religieuse et
mythologique, les propres besoins de 'organisme. « Notre organisme
est un monde inépuisable, une diversité incalculable et harmonicuse
d’instincts, d’habitudes créée par le long travail d’une lente évolution,
une source de rythmes variés et parfaits, comme toutes les créations
naturelles. » (p. 186.)

A c6té de ces créations subjectives, qui n’ont pas d’autre
signification que celle de satisfaire les instincts profonds de l’orga-
nisme, il y a la seconde direction de Pactivité psychologique dont
nous avons déja parlé qui conduit 4 la connaissance objective, et
en particulier a la connaissance scientifique. « Pour le mécanisme,



204 MAURICE GEX

Ia connaissance scientifique est une reconstruction des choses
opérée a l'aide des matériaux propres du cerveau humain, utilisés
suivant certaines régles, ce n’est pas un enregistrement passif» (p. 192)
comme le veut Pempirisme. Expliquer scientifiquement ne consiste
pas pour Ruyer, ainsi que le pense Meyerson, en une identification
qui tendrait a faire évanouir toute diversité. Expliquer, rendre
intelligible, cela revient pour notre philosophe a reconstruire, par un
symbolisme approprié, la forme des choses aprés avoir analysé cette
forme. La science n’est ni une recherche des causes, ni une recherche
des lois, son but c’est de restituer la structure des choses, ce qu’elle
fait, d’une fagon adéquate, quand les formes sont assez simples,
au moyen de la physique mathématique.

Voici maintenant les critiques adressées au brunschvicgianisme :

Si la these idéaliste prétend échapper au subjectivisme parce qu’elle ne
fait pas de la science le réve d’une divinité qui serait notre moi, et parce
quelle en admet Pobjectivité, la question est de savoir ce que signifie ici
le mot: objectivité. Signifie-t-il que Punivers de la science est le «tout
du connaitre et de DPétre» ? Il le faut bien, puisque M. Brunschvicg
n’admet qu’une « objectivité » sans « objet ». Il le faut surtout, si I'idéalisme
veut échapper A Pobjection que nous lui avons faite de mettre en contra-
diction la construction scientifique et son contenu. Quand le savant dit:
« Il y a, en dehors de moi, tel objet », il donne tort, par le contenu de sa phrase,
a Pidéalisme, mais, heureusement pour lui, il lui donne raison par la cons-
truction méme de cette phrase ; en effet, cet objet, il s’occupe justement de
le constituer, puisqu’il est en relation avec lui.

Le savant est donc 4 la fois dans la glorieuse situation de Dieu : « Pendant
qu’il calcule, le monde se fait », et dans la triste position d’Epiménide, qui
ne peut accuser de mensonge ses compatriotes, les Crétois. L’idéalisme est
donc toujours prouvé, il triomphe toujours, il est toujours insaisissable
dans le cercle enchanté ou il s’enferme. Il est plus invulnérable que Siegfried,
parce qu’il ne suffit pas, pour P'abattre, de connaitre son secret.

Seulement, le caractére automatique de son triomphe est vraiment inquié-
tant. Le danger, pour lui, c’est une thése qui renonce a I'abattre et qui se
met 4 montrer comment on peut construire I'idéaliste lui-méme — invulné-
rabilité comprise. L’idéalisme n’apparait pas ainsi comme faux, il apparait
comme inutile.

L’hypothése d’une activité constitutive, d’une objectivité sans objet,
est une trés bonne « hypothése de travail» pour la philosophie des mathé-
matiques, quoiqu’elle ne puisse étre conservée telle quelle, et quoiqu’elle
puisse étre interprétée mécaniquement, au prix d’une légére complication
du langage. Elle réussit beaucoup plus mal avec la physique, elle ne réussit
pas du tout avec la biologie, et la psycho-physiologie. L’interprétation idéa-
liste de la géologie ou de la biologie serait d’une complication et d’un arti-



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 205

ficiel tels que Dinterprétation du mouvement des astres par le systéme de
Ptolémée ne serait rien a coté. L’idéalisme ne peut pas rejoindre son point de
départ. Le cercle ne se ferme pas dans son exposé, et il est ainsi obligé de tenir
pour un ordre de réalités inférieur, négligeable, l'ordre biologique, contre
lequel il renouvellerait volontiers les injures de Méphistophélés: « Ce qui
g’oppose au rien, ce quelque chose, ce monde massif, je n’ai, quoi que j’aie
tenté, jamais pu Pentamer. Et sur cette engeance maudite surtout, la béte
et ’homme, impossible d’avoir aucune prise. 8i je ne m’étais réservé la flamme,
je n’aurais rien en propre. » Par son idéalisme subtil, qui met au premier plan
la «réflexion », M. Brunschvicg s’est, Iui aussi, réservé la flamme. Mais il y a
autre chose qu’elle dans le monde ; et la flamme n’est plus considérée par la
chimie comme un élément particulier et étrange.

Presque toutes les philosophies ont leur point faible. Le meilleur moyen de
le déceler, ce point faible, c’est de remarquer les sujets qu’elles n’abordent
pas volontiers, ou les ré¢alités dont elles veulent diminuer I'importance. La
biologie est justement P'ordre des réalités les plus complexes, ou le poids
de Tobjet pur, de I'objet « cru» dans la science, est tel qu’il désaxe comple-
tement l'idéalisme, malgré son désir de maintenir la balance égale entre le
sujet et Pobjet, qu’il voudrait toujours relatifs 'un a Pautre.

Au contraire, il n’est pas juste de dénier au réalisme la possibilité de « 1égi-
timer ses propres conclusions ». En remontant des choses a ’homme et a sa
pensée, le mécanisme réaliste a été capable, en considérant ’homme comme
un mécanisme parmi d’autres, d’¢laborer une théorie de la connaissance,
d’expliquer méme la relativité de cette connaissance en méme temps que
son objectivité. (p. 297.)

La plupart des. critiques que I'on dirige communément contre le
réalisme perdent leur pertinence lorsqu’il s’agit de la philosophie de
Ruyer.

Ainsi, pour montrer I"échec du réalisme de la perception et du
réalisme métaphysique, Brunschvicg, dans son dernier ouvrage sur
Les dges de Pintelligence, cite cette phrase de Bachelard : « La relativité
s’est alors constituée comme un franc systéme de la relation. Faisant
violence 4 des habitudes — peut-étre a4 des lois — de la pensée, on
s’est appliqué a saisir la relation indépendamment des termes reliés,
a postuler des liaisons plutot que des objets, 4 ne donner une signi-
fication aux membres d’une équation qu’en vertu de cette équation,
prenant ainsi les objets comme d’étranges fonctions de la fonction
qui les met en rapport ». () Mais, précisément, cela correspond a la
conception réaliste de Ruyer qui postule des structures sans se pro-
noncer sur la nature des termes en relation et qui incline méme a
penser que c’est 1a une question oiseuse, un pseudo-probléme.

(1) L. BrunscuvicG, Les dges de Pintelligence. Paris, Alcan, 1934, P- 141 et
G. BacurLarp, La valeur inductive de la relativité. Paris, Vrin, 1929, p. oS.



206 MAURICE GEX

Nous avons vu aussi que Ruyer a en commun avec Brunschvicg
cette idée que la connaissance, loin d’étre un enregistrement passif,
réclame une activité constructrice.

Enfin, les idéalistes critiques ont toujours mené une guerre ardente
contre la tentation de réifier les concepts, de les réaliser, c’est-a-dire
d’attribuer a toute notion née de Pactivité de Dintelligence une
existence ontologique séparée ; pour eux, la réification conceptuelle
incarne le mal métaphysique. Cest une fort bonne guerre qui a
atteint son but, et, si 'on n’avait le droit d’employer le terme de
réalisme que lorsqu’il s’agit d’un réalisme conceptuel nettement
caractérisé, il serait bien difficile de parler d’une renaissance du
réalisme. Nous ne prenons pas la notion du réalisme au sens des idéa-
listes, qui en fabriquent une image caricaturale et aisément démo-
lissable — fabriquée pour avoir le plaisir de la démolir ensuite,
pourrait-on dire — mais bien dans les courants réels de pensée qui
se manifestent aujourd’hui. Que ces réalismes-1a soient plus com-
plexes et, partant, moins aisément maniables que le réalisme concep-
tuel, nous n’en disconvenons pas, mais un essai de caractérologie
doit s’accommoder des tendances philosophiques existantes et non
leur substituer des étres de raison. Aucune critique ne tomberait
plus a faux dans le cas de Ruyer. Il insiste sur le fait qu’il ne faut pas
«parler» les formes, mais les présenter, les reconstruire par un sym-
bolisme approprié. D’autre part, il dénonce une foule de pseudo-
idées, dont la philosophie se nourrissait jusqu’alors, et qui selon lui
ne correspondent a rien de réel (p. 30z). Donc Ruyer se
rencontre avec son adversaire Brunschvicg pour jeter le discrédit
sur le concept aristotélicien, sur la dialectique et pour n’admettre
comme légitime que la pensée fonctionnelle réalisée 4 un degré de
perfection rare par les mathématiques.

En résumé, on peut dire que les choses se sont passées en France a
peu prés de la fagon suivante : devant un empirisme réaliste abso-
lument insuffisant, incapable de rendre compte de la pensée scien-
tifique, seule une doctrine dont le point de vue tranchait radica-
lement sur le sien pouvait avoir assez de mordant pour dénoncer de
fagon éclatante les faiblesses de cet empirisme sans composer avec
lui si peu que ce soit. L’idéalisme constructif des Lachelier et des
Brunschvicg se refusait a envisager ses propres faiblesses, aveuglé qu’il
était par son incontestable triomphe sur Padversaire. Nous croyons
qu’avjourd’hui un nouveau réalisme trés averti et qui n’est plus



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 207

empiriste s’incorpore les résultats positifs atteints par I'idéalisme —
résultats qu’il n’aurait su sans doute acquérir par lui-méme — cn
évitant, par sa position fondamentale, les difficultés intrinséques a
ce dernier.

Ruyer nous a permis d’illustrer, dans une certaine mesure, cette
these ; il reste que les réalismes modernes ne sont pas nécessaire-
ment monistes et encore moins mécanistes.

Au terme de cette longue enquéte, qui, nous I’espérons, n’aura
pas paru par trop dispersée ou par trop schématique, il s’agit d’en
recueillir le bénéfice en nous efforgant de caractériser, en toute con-
naissance de cause cette fois, I’essence du mouvement que nous
étudions. Pour ce faire, nous commencerons par analyser 1’idéalisme
auquel les divers courants de réalisme dont nous avons parlé s’op-
posent, afin de mieux comprendre ces derniers par contraste. Nous
choisissons I'idéalisme de Brunschvicg, comme étant de beaucoup le
plus subtil, le plus averti, et surtout le plus agissant a ’heure actuelle.
Les définitions données au début étaient toutes provisoires, il convient
de les approfondir.

Il y a des données immédiates — cela, personne ne le conteste.
Mais, pour lidéaliste, elles s’organisent aussitét qu’on en prend
conscience et, dans la mesure ot on cherche a les appréhender dans
leur pureté, elles se révelent incohérentes. Tout leur étre parait pro-
venir de ce que Pactivité intellectuelle leur ajoute, si bien qu’a la
limite I’idéaliste les caractérise comme un simple choc, et il parle,
quand il s’agit de la conquéte scientifique, du « choc de ’expérience ».

La perception est déja une tentative d’explication, de coordi-
nation de ces données changeantes qui leur substitue des «objets
physiques » invariables. Mais il y a des changements dont la percep-
tion ne suffit pas a rendre compte, parce qu’ils affectent Iobjet phy-
sique lui-méme, si bien que la perception est une tentative d’expli-
cation trés insuffisante du point de vue du degré de cohérence atteint ;
il s’agit dés lors de constituer des sciences qui chercheront des inva-
riants plus raffinds que ne lest objet physique lui-méme et qui
satisferont toujours plus complétement a la cohérence exigée par
Pesprit.

L’idéalisme n’est pas a considérer comme une sorte de parti pris



208 MAURICE GEX

pervers et bizarre destiné 4 faire pi¢ce a 'homme de la rue et & narguer
sa naiveté ; nous croyons au contraire qu’il céde a la pente naturel'e
de Pintelligence, qu’ils’abandonne a P«intentionnalité» des actes dela
pensée, pour parler le langage de la phénoménologie, et qu’il tend sim-
plement a pousser jusqu’a ses extrémes limites et d’une fagon systé-
matique cet élan spontané. Si I'idéalisme dénonce la perception
comme inexacte et tente de la réformer, si un Brunschvicg n’a que
des railleries pour le réalisme de la perception qui, selon lui, carac-
térise également le thomiste et Penfant, cela tient a ce que la science
dépasse la perception en suivant impulsion initiale qui a constitué
la perception ; Pidéalisme constructif n’est que la métaphysique
spontanée de la science physico-mathématique. Les qualités secon-
daires font les frais de ce dépassement et sont écartées comme inutiles
du point de vue de Pintelligibilité : qu’on s’en attriste ou qu’on s’en
réjouisse, c’est un fait qu’il s’agit d’abord d’enregistrer.

Ainsi, pour Pidéaliste, le choc initial est justifié par 'univers de
la science que Pesprit construit a partir de lui; nous dirons, si 'on
préfere, que le choc est rattaché a I'univers, mais cela d’une fagon
unilatérale, car il doit uniquement étre considéré comme un point
de départ ; il y aurait grave erreur de méthode, confusion déplorable,
du point de vue idéaliste, a vouloir ensuite déduire le choc, c’est-a-
dire le considérer aussi comme un point d’arrivée. Fermer le circuit
de cette facon constitue pour Brunschvicg le péché de la synthese
totale qui sort artificiellement Desprit humain de ses conditions de
connaissance véritable.

« Notre pensée va au réel, elle n’en part pas » écrit Bachelard @, et
Brunschvicg, dans son dernier ouvrage, dit qu’il s’agit de «définir la
réalité du monde parla convergence de ses expressions rationnelles » ).
On ne saurait tourner plus cavalierement le dos aux données immé-
diates.

Ne croyons surtout pas que le savant, lorsqu’il fait une vérification
expérimentale, retourne au monde du sens commun: en Vvérité,
lorsqu’il pose une question a la nature, il le fait dans les termes
mémes d’une théorie qui est requise tout entidre pour donner un
sens A cette question, et la nature ne sait répondre que oui ou non,
sans le moindre commentaire ! Ainsi, quand le savant s’éloigne de
Pimmédiat, c’est pour ne plus y revenir et pour s’enfoncer toujours

(1) G. BacueLARD, La valeur inductive de la relativité. Paris, Vrin, 1929, p. 241. —
(2) L. BRunscuvicG, Les dges de ['intelligence. Paris, Alcan, 1934, p. 141.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 209

davantage dans ses constructions, et lorsqu’il feint d’interroger a
nouveau cet immédiat, il est si bardé de théories que ce sont en fait
ces théories qu’il consulte par Pintermédiaire du «choc de Pexpé-
rience ».

Remarquons que P'idéalisme rationnel, tel que le congoit Brun-
schvicg, n’est pas le naturalisme qu’a si vigoureusement critiqué
Husserl, car, loin d’envisager des existences closes, sur le modele de
Pexistence de la chose physique — qui d’ailleurs, en physique moderne,
est fort peu close, mais trés reliée — il ne pense le physique que par
référence constante a Pactivité intellectuelle qui Pengendre. Clest
cette activité qui, pour lui, est Pessentiel et non les produits, toujours
perfectibles et demandant toujours a étre dépassés de cette activité.
C’est vers ce principe d’unification, vers cette raison constituante,
comme lappelle Lalande, que se retourne I’idéaliste, avec une fer-
veur quasi mystique, comme vers l'objet le plus élevé de la philo-
sophie, objet insaisissable d’ailleurs, car cette activité est au dela
de I’étre et du connaitre, mais source des deux ; ce qui signifie qu’il
faut se garder de la concevoir comme une substance ou un substrat
ou encore de la limiter par quelque détermination restrictive, elle
qui est le principe de toute détermination.

Si nous nous tournons maintenant vers la phénoménologic de
Husserl, nous voyons qu’elle exige du philosophe un effort considé-
rable pour inverser le sens de son attention, de ses pensées, afin
de prendre les actes pour objet en mettant entre parenthéses ce qu’ils
visent. Il y a la quelque chose de tout a fait analogue a ’élan vital de
Bergson, se retournant sur lui-méme pour faire acte d’intuition
métaphysique chez ’homme. Il s’agit de résister a Pintentionnalité,
pour étudier Pintentionnalité méme et ses racines. En s’y abandon-
nant, comme fait le savant ou ’homme de la rue ou ’homme d’action
ou le philosophe idéaliste, on ne la connait pas, car on la vit aveuglé-
ment, Pattention braquée sur les points ou elle vous porte. Les
idéalistes, naturellement, devant cette prétention d’analyser les
données a I’état pur pour en connaitre les caractéres intrinséques,
ne manquent pas de souligner lartificiel de cette démarche et la
vanité de s’imaginer qu’on puisse se placer en un point antérieur au
jugement, qui, pour eux, est P’acte fondamental et premier de Pintel-
ligence.

Nous ne voulons pas nous prononcer sur un débat si important,

(1) L. BRUNSCHVICG, 0uvr. cité, p. 127 S.



210 MAURICE GEX

qui ne saurait, remarquons-le, se trancher d’une fagon dialectique
et rationnelle ; les phénoménologistes nous proposent une méthode
d’intuition ardue: il n’est que de chercher a la pratiquer pour en
déterminer la valeur, épreuve longue et malaisée. Tout au plus pou-
vons-nous en signaler les dangers, avec von Aster, qui reproche a
Pintuition des essences d’introduire une discontinuité radicale
dans P’&tre et de constituer un retour a Aristote et a la scolas-
tique. Le danger, écrit cet auteur@, est de multiplier inconsidé-
rement ces essences, en se laissant guider par le langage dont la
portée est purement pratique, c’est-a-dire par de pseudo-intuitions.
Quoi qu’il en soit, ce sont 1a erreurs de mise en ceuvre de la méthode,
plus que critique de la méthode elle-méme. En réservant un domaine
et une méthode propres a la philosophie, la phénoménologie est
parvenue & distinguer soigneusement les différentes spheres d’exis-
tence les unes des autres, ce qui élargit et clarifie, mais dans tous les
cas ne restreint rien et n’empéche pas en particulier les philosophes
idéalistes de se cantonner dans une des spheres et d’y prendre leurs
ébats, a Ia seule condition de ne pas prononcer, ce faisant, une con-
damnation hargneuse a ’endroit des autres spheéres.

Nous avons suffisamment confronté Ruyer avec Brunschvicg
pour qu’il ne soit pas nécessaire d’y revenir. Passons donc a ces néo-
réalistes anglais, qui, avouons-le, sont assez difficiles a caractériser.
Ils ¢’installent délibérément dans une philosophie de la nature,
c’est-a-dire qu’ils font un bond, par la pensée, au dela de la pensée
méme, puis ils cherchent a reconstruire 'univers de telle fagon que
cette pensée, qui leur sert a ce travail de reconstruction, apparaisse a un
certain moment objectivement a sa place dans I’économie de ’ensem-
ble. Il s’agit de vérifier @ posteriori si le bond initial était légitime,
en examinant si la situation métaphysique générale, a laquelle on
aboutit, autorise la pensée a penser et 4 poser son non-soi d’abord, puis
a délimiter a l'intérieur de ce non-soi un domaine partiel qui lui soit
propre, alors qu’en fait elle était présente a toutes les phases de
I'opération. En termes moins techniques, une théorie de la connais-
sance peut-elle se déduire d’une métaphysique, ou celle-ci ne peut-
elle étre abordée qu’aprés une phase critique dans laquelle la
connaissance cherche a estimer sa propre portée? Bien entendu, pour
les idéalistes, ce bond initial constitue I’hérésie majeure, le comble

(1) E. voN AsTER, Les aspects principaux, de la philosophie allemande. Revue de
métaphysique et de morale, 1931, p. 259.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 211

du scandale philosophique, mais le néo-réaliste ne perd pas son
flegme pour autant; il se borne, en guise de réponse, a citer malicieu-
sement le diplodocus a la barre des témoins (™.

Dans son dernier ouvrage, ol il relégue courtoisement tous les réa-
listes dans les 4ges révolus de lintelligence, Brunschvicg critique le
réalisme de la perception sensible qui envisage les étres « donnés a
part les uns des autres, chacun formant systéme unique et closy, alors
que «pour la science moderne, ce qui existe réellement, c’est le
faisceau des relations intellectuelles qui permettent de situer I'indi-
viduel»®. A la lumietre de ce texte, il saute aux yeux que de telles
critiques ne touchent ni un Alexander, ni un Whitehead, qui ont
d’emblée intégré dans leur conception du monde les vues des physi-
ciens modernes. Pour Alexander, Pespace-temps constitue le rela-
tionnel et le fonctionnel porté a son plus haut degré de dignité, puis-
qu’il est la structure de toute existence, et organicisme de White-
head, avec le caractére éminemment préhensif de tout événement,
prend le contrepied des «systémes uniques et clos ».

Reste ’objectivité des qualités secondaires et, plus généralement,
de la perception, reconnue par ces philosophes. Voici comment nous
croyons avoir compris cette question épineuse : les néo-réalistes
postulent a la fois la cohérence du monde, sa rationalité et la réalité
intrinséque de toute donnée immédiate. Ils sont autorisés a faire ces
deux postulats simultanés en vertu de leur position objectiviste qui
leur permet d’envisager les données a la fois comme point de départ
et comme point d’arrivée, de remonter des données aux construc-
tions et de redescendre des constructions aux données. Ils se flattent

(1) On nous a objecté que 'argument « massif » du diplodocus ne porte pas contre
I'idéalisme et révéle méme de la part des réalistes une certaine dose de naiveté.
M. Ch. Baudouin, entre autres, a fait remarquer qu’une thése centrale de I'idéa-
lisme étant celle qui dénonce lirréalité du temps et de I'espace, le fait que la science
établit des existences (le diplodocus, par exemple) antérieures a la pensée consciente
et évoluée, ne peut rien prouver contre cette doctrine, puisque la notion d’antério-
rité n’a pas une portée métaphysique. Si la remarque de M. Baudouin nous semble
parfaitement pertinente a4 I'égard d’un idéalisme absolu a la Bradley, par contre
elle nous parait porter a faux vis-a-vis de l'idéalisme constructif de Brunschvicg,
qui est justement I'idéalisme que nous avons choisi, comme étant le plus raffing,
en vue de le confronter avec les philosophies que nous avons exposées. En effet,
la tendance « historiciste » de la pensée de Brunschvicg est fort connue et, bien loin
d’affirmer I'irréalité du temps, c’est 2 une philosophie de la durée que se rattache
le brunschvicgianisme. Le progrés de la conscience dans la philosopbie occidentale est
un livre voué au bergsonisme — il est d’ailleurs dédié¢ a Bergson —, or la meilleure
définition du bergsonisme est sans doute celle-ci: une philosophie dans laquelle le
temps sert & quelque chose! — (2) L. BRUNSCHVICG, ouwr. cilté, p. 132.



212 MAURICE GEX

donc de reconstruire la structure réelle du monde, reconstruction
philosophique qui utilise les notions d’organisme et de synthese
avec le primat du tout sur les parties. Cette reconstruction philo-
sophique, qui reconnait et integre en elle les différentes spheres
d’existence, est distincte de la reconstruction par la science, cette
dernitre n’¢étant qu’un squelette, un schéma appauvri de la premiére.
Cette considération simultanée de diverses sphéres d’existence fait
qu’on n’est pas sur une ligne unique d’intelligibilité, mais sur plu-
sieurs; 11 n’y a donc pas nécessairement intelligibilité lorsqu’on
saute brusquement d’une de ces lignes a Pautre, en se demandant par
exemple avec irritation : « Mais si le bleu est objectif en tant que
qualité, comment peut-il subsister a c6té des ondes électromagné-
tiques, dont les longucurs d’ondes sont associées communément a
la sensation de bleu et qui, elles aussi, sont objectives : c’est ou P'un
ou autre, il faut choisir». Certes, il faut choisir, si ’on se tient sur
une seule ligne d’intelligibilité, c’est ce que fait la science et elle a
raison de son point de vue ; mais le philosophe, lui, se fait un devoir
d’accueillir toutes les spheéres d’existence et les modalités d’intelligi-
bilité qui sont propres a chacune d’elles. Et, s’il ne peut pas accéder
immédiatement a une intelligibilité supéricure qui recueille en son
sein toutes les intelligibilités partielles, en permettant de passer en
chaque point de 'une a P'autre de fagon intelligible, ce n’est pas sa
faute : il 8’y efforce et, en attendant, s’applique a de minutieuses des-
criptions phénoménologiques qui se font scrupule d’écarter aucune
réalité qui se présente. Si nous avons tenu a faire cette derniére con-
frontation générale avec le brunschvicgianisme, qui est actuellement
la forme la plus évoluée de Iidéalisme, c’est que nous ne voulions pas
laisser subsister un malaise a 1’égard de la situation réelle des néo-
réalistes, chez tous ceux qui — comme nous — ont subi fortement
Pempreinte de ce rationalisme critique.

L’article le plus remarquable par la clarté de Pexposition que nous
ayons lu sur P'orientation du réalisme contemporain au point de vue
de la philosophie critique est celui de I’Anglais H. F. Hallett paru
dans les Recherches philosophigues (1933-1934), intitulé Subjectivite,
médiation, phénoméne et réalité (p. 77). Malheureusement, nous n’avons
pris connaissance de cet article qu’apres avoir lu le présent travail
a la séance annuelle de la Société romande de philosophie a Rolle.
Nous tenons & en donner un extrait en espérant que le lecteur sera
ensuite tenté de s’y reporter.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 213

Parlant des écoles de Locke, de Hume et de Kant qui ont substitué
au dogmatisme de leurs prédécesseurs et contemporains I'examen
critique de la nature et des limites de 'entendement humain, notre
auteur écrit :

Cest ainsi que le démon du subjectivisme s’est introduit dans I’Eden
philosophique ; telle fut «la premiére désobéissance» de la philosophie
moderne, et tels «les fruits de 'arbre défendu» A son ordinaire, le diable
avait fait son apparition sous une forme simple, insidieuse et séduisante :
quoi de plus manifestement convenable que de mettre a ’épreuve Pinstru-
ment de la connaissance avant d’ajouter créance aux produits de son appli-
cation ? Si notre faculté de connaitre est défectueuse, quelle confiance accor-
der & 'un quelconque des objets qui semblent nous étre présentés par son
moyen ou & travers elle ? Comment donc une vérité si simple et si évidente
avait-elle pu échapper si longtemps a I'attention méme de philosophes de
premier ordre ?

Or je prétends que cette simplicité, cette évidence apparentes étaient
une malfaisante illusion, digne des machinations d’un deus deceptor cartésien.
Qu’il me soit d’abord permis d’indiquer en quelques mots la source de cette
illusion : Pexamen de notre faculté de connaitre peut s’appliquer a cette
faculté soit en tant qu’humaine, soit en tant que faculté de connaitre, et il
importe avant tout de maintenir bien séparées ces deux enquétes ; car Pune
est légitime et essentielle — encore qu’elle ne soit pas fonciérement et défi-
nitivement épistémologique, parce qu’elle ne recherche pas comment se fait
la connaissance humaine —, alors que Pautre enquéte est absurde et perni-
cieuse, parce qu’elle conduit a analyser la connaissance comme si celle-ci
renfermait un processus de médiation. Ces deux enquétes se confondent
irrémédiablement dans les théories auxquelles j’ai fait allusion.

Pour les précurseurs rationalistes de Locke et de Kant il était clair qu’au-
cune critique radicale de la connaissance en tant que connaissance n’est
possible. En effet, la critique elle-mcme est une activité cognitive, en sorte
que, dans toute élaboration d’une connaissance, ne serait-ce qu’au titre d’une
critique préliminaire de la forme de la connaissance ou de I’entendement
humain, la connaissance en tant que telle doit inéluctablement étre une donnée
qui transcende tout examen par la racine. Que la connaissance soit possible
et donc réelle, c’est un principe hors de contestation. Les questions dont on
peut disputer sont les suivantes : quelles sont les limites de la connaissance
humaine ? quelles propositions sont vraies ? Mais ces débats ne touchent
pas a la connaissance en tant que telle et ne la concernent qu’en tant qu’hu-
maine, c’est-a-dire ne portent que sur notre aptitude a avoir des connaissan-
ces en vertu de notre nature intrinséque et de nos relations avec d’autres

parties ou éléments du Réel (p. 77 a 78).



214 MAURICE GEX

I1 est sans doute bien difficile d’expliquer d’une fagon satisfaisante
cette vague de réalisme qui submerge notre époque. Tout d’abord, le
phénomene est si proche de nous que nous manquons du recul néces-
saire pour en juger sainement. Les causes que nous pourrions dis-
cerner risqueraient d’avoir leur importance grossie arbitrairement
aux dépens d’autres causes que nous discernons encore mal.

On pourrait, par exemple, remarquer que dans une époque trou-
blée comme la nétre, ol les sciences — particulierement les sciences
physiques — ont pris un tel essor que les systémes philosophiques
classiques ne sont plus aptes a les assimiler en leur fournissant des
cadres appropriés, ’attitude réaliste, attentive aux données, est par-
ticulitrement indiquée en vue d’un réajustement.

Nous pensons, quant & nous, que ’explication fondamentale doit
étre cherchée dans une loi du pendule, analogue a la loi de double
frénésic invoquée par Bergson dans le domaine pratique de la vie.
Le point de vue idéaliste, provoqué lui-méme par les échecs d’un
réalisme empiriste, ayant épuisé sa vertu, céde la place a un point
de vue réaliste averti. Cette loi du pendule ne fait pas revenir au méme
point, mais détermine a chaque nouvelle oscillation un progres véri-
table, une avance par épuration des doctrines. Le bénéfice essentiel,
recueilli d’une position extréme a Pautre du pendule, est le suivant :
les philosophes s’imaginent trop facilement a priori — souvent pour
des raisons sentimentales ou encore a cause d’une vue trop schéma-
tique des choses — que certaines affirmations sont les corollaires
obligés des théses qu’ils adoptent et dont ils connaissent par ailleurs
la justesse, alors qu’il n’en est rien. Certaines affirmations, que 'on
croyait liées solidement a une attitude donnée, s’en révelent par la
suite logiquement indépendantes et peuvent étre retranchées de la
position fondamentale sans compromettre si peu que ce soit Iinté-
grité de celle-ci ; seules des habitudes d’esprit, des préjugés, avaient
fait croire a une liaison organique entre les deux.

Notre intention n’est pas de terminer par une conclusion dogma-
tique et de donner pédantesquement des «notes» aux différentes
philosophies dont nous avons parlé. Le but de notre effort est de
livrer une caractéristique aussi objective que possible de chaque
attitude de pensée, puis d’aider a s’orienter dans cette multiplicité
par des rapprochements convenables. Que chacun prenne parti —
puisqu’il faut toujours en arriver 13 — en pleine connaissance de
cause.



QUELQUES ASPECTS DU REALISME CONTEMPORAIN 215

Quant 4 nous, si Pon nous presse de livrer notre sentiment per-
sonnel, voici ce que nous dirions : tout en étant de formation sur-
tout rationaliste et idéaliste et bien que nous penchions vers une
«philosophie de Pintellect » — pas nécessairement liée 3 une méta-
physique idéaliste, d’ailleurs — nous pensons sincérement que rien
ne sera plus salutaire a la philosophie que la phase réaliste par laquelle
elle passe présentement. Il ne faut pas trop craindre, selon nous,
les conséquences du fait que 'on a cessé de mettre ’accent sur Pacti-
vité intellectuelle et les facultés de déduction : Pesprit de systéme et
la rage de construire reprendront toujours assez tot ’homo philoso-
phicus, et c’est d’étre retenu, non d’&tre poussé dans cette voie
qu’il a besoin .

Les conquétes de I'idéalisme furent merveilleuses et beaucoup res-
tent définitivement acquises, mais nous risquions, en nous mainte-
nant dans ses perspectives, de le voir tourner a la sécheresse et a
une sorte de délectation morose, de solitude orgueilleuse niant har-
gneusement ce qui la dérange.

En nous replagant ingénument devant les données pour réap-
prendre la richesse du monde, la phase actuelle du réalisme peut étre
une fontaine de Jouvence pour la pensée humaine. Rappelons les
sages paroles de Whitehead, disant que nous pouvons nous conten-
ter d’un réalisme provisoire, sans préjudice d’une revision possible
par suite d’un point de vue plus complet. Une philosophie largement
réceptive, attentive a ne rien négliger de ce qui fait la variété de
Punivers, qu’clle soit comprise a la fagon des Anglais ou a celle des
Allemands, constitue d’excellents prolégomenes a toute méta-
physique future, pour reprendre une expression de Kant.

Maurice GEX.






	Quelques aspects du réalisme contemporain

