
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 97

Artikel: Incertitudes humaines et parole de Dieu dans le nouveau testament

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU

DANS LE NOUVEAU TESTAMENT'1)

Sainte-Beuve cite dans son Port-Royal^ ce mot plaisant de l'évêque
Le Camus : « C'est une chose singulière : les Huguenots disent que
l'Ecriture est très claire, et ils travaillent incessamment à l'expliquer ;

les Catholiques disent qu'elle est très obscure, et jamais ils ne

l'expliquent ». Je ne songe pas à démêler la vérité et l'erreur contenues
dans cette malicieuse boutade, il me suffit d'en retenir les jugements
contraires sur l'Ecriture Sainte, qu'elle prête non sans raison à deux

grandes confessions chrétiennes. Que l'une puisse dire très obscure

cette même Ecriture que l'autre déclare très claire, voilà qui laisse

supposer à ce livre saint une ambiguïté singulière, qu'il vaut la peine
d'examiner de près.

Nous en avons un autre indice dans les innombrables travaux dont
le Nouveau Testament a été l'occasion. Si tout était clair, simple,
certain dans la composition, dans la conservation, dans l'interprétation

du recueil sacré, il y a longtemps que tout serait dit à son

sujet, et qu'il ne s'agirait que de boire à la source d'eau vive. Or il
n'est pas de livre qui pose plus de questions, qui suscite plus de

discussions, qui mette aux prises plus d'opinions différentes

Il y a dans la littérature universelle d'autres œuvres qui excitent
et défient la curiosité et la perspicacité des critiques, et dont on ne

sera jamais assuré qu'elles aient livré leur secret, mais les discussions

passionnées qu'elles soulèvent dans un cercle restreint de spécialistes
n'émeuvent pas le public, qui n'y sent pas engagées ses raisons de

vivre. Il en est autrement du Nouveau Testament. Nombre de ques-

(') Leçon inaugurale donnée à la Faculté de théologie de l'Université de

Lausanne, le 31 octobre 1935- — (2) II, 358 n. 2.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 335

tions qu'il pose ressortissent à la critique textuelle, littéraire,
historique, et cependant, parce que c'est lui qui lec pose, elles vont plus

loin, elles retentissent au cœur de l'homme, elles l'affectent dans son
attitude personnelle en face du mystère de sa destinée. Voilà pourquoi

l'ambiguïté du Nouveau Testament n'est pas seulement
littéraire, historique, mais morale, spirituelle. Elle n'oblige pas à choisir
seulement entre des leçons manuscrites, entre divers sens d'un mot
ou d'une phrase, entre différentes interprétations d'un texte, entre
diverses appréciations d'un fait, mais, par delà tous ces choix de

détail, entre une affirmation et une négation, entre un oui et un

non, qui engagent l'homme tout entier. Si toutes les questions
doivent être étudiées pour elles-mêmes, nous croyons qu'il est dans la

nature du Nouveau Testament de les lier à une question première et

dernière, qui surgit toujours à nouveau devant l'exègète, devant
celui-là même qui prétend l'écarter, et qui lui a répondu à l'instant
où il a décidé de l'écarter.

En parlant des incertitudes de forme et de fond que présente le

Nouveau Testament — en un mot, de son ambiguïté —, je n'entends

pas formuler une thèse mais définir un fait que tout étudiant de

l'Ecriture Sainte rencontre à tous les moments de son enquête, ainsi

que nous allons le constater à l'aide de quelques exemples.

I

Une édition critique du Nouveau Testament, comme celle de

Nestle, met sous les yeux du lecteur un nombre imposant de variantes,

dont certaines sont dignes d'attention soit à cause de l'autorité
des témoins qui les appuient, soit à cause de la modification qu'elles

apportent au sens du texte. Entre elles, il faut choisir. Ce choix n'est

pas abandonné au caprice de l'exègète. Il y a longtemps que les

critiques ont cherché à énoncer les règles qui les guident dans le choix
d'une leçon. La plus connue nous a été laissée par J.-A. Bengel en

ces termes : « Proclivi (seil, scriptioni) praestat arduor », la leçon plus
difficile l'emporte. Il arrive cependant que deux leçons soient également

bien attestées, que les arguments de critique interne à invoquer
en faveur de l'une et de l'autre soient de même poids, et que l'exègète

finalement doive se déterminer en suivant son sentiment
personnel. Inutile de dire que le sentiment de l'un n'est pas toujours le



336 CHARLES MASSON

sentiment de l'autre et que, si la variante a une portée dogmatique,
la part du sentiment dans les discussions qu'elle provoque en est

accrue d'autant.
Nous en avons un bon exemple dans la variante présentée par

certains manuscrits de Luc à la parole qui est entendue du ciel au

moment où Jésus sort de l'eau du baptême. Avec Marc i, il, le texte
de Luc m, 22 donne à cette parole la teneur suivante : « 0"ù et ó uioç
Liou ó CtTaTîtiTOç, èv (Toi €ÙòÓKr|0a» : «Tu es mon fils bien-aimé, en

toi je me complais ». Mais le manuscrit grec D, les manuscrits de la

vieille version latine a.b.c.ff2.l, les écrivains ecclésiastiques Justin,
Clément d'Alexandrie, Origene, ont lu à cette place : « uioç p.0U eî

Gv, èfÙJ CTrJLiepov Y€Yévvr|Kâ o"e » : «Tu es mon Fils : c'est moi qui
t'ai engendré aujourd'hui ». Nombre de critiques, Harnack,
Klostermann, Dibelius, le Theologisches Wörterbuch de Kittel (II, p.
738 n. 7) considèrent cette variante comme le texte primitif de

Luc m, 22 et la plus récente version française, celle de la Bible
du centenaire, l'a substituée au texte traditionnel.

Du point de vue de la critique externe, cette variante, que nous

appellerons pour plus de commodité la variante D, est faiblement
attestée. Elle a pour elle un seul manuscrit grec de caractère assez

particulier, quelques manuscrits latins seulement, et quelques
écrivains ecclésiastiques du IIe siècle. C'est donc une conjecture hardie

que de prétendre que la leçon Marc 1, 11 s'est, très anciennement

déjà, substituée dans la plupart des manuscrits de Luc au texte
primitif représenté par la variante D, et il faut que les arguments de la

critique interne soient bien nettement en sa faveur pour qu'elle soit

aujourd'hui si généralement acceptée.
On nous dit que l'apparition de cette leçon aberrante serait

inexplicable, car les copistes avaient tendance à conformer leur texte à

la leçon la plus répandue et la plus en crédit, en l'occurence celle de

Marc-Matthieu. Mais, en raisonnant ainsi, tient-on suffisamment

compte du caractère de la variante D, qui n'est point une simple
variante rédactionnelle, mais une parole de l'Ecriture, une citation
textuelle du v. 7 du Psaume II dans la version des lxx, une parole
réputée prophétique et messianique couramment appliquée à Jésus

par la primitive Eglise, et que nous rencontrons dans des contextes
très divers (cf. Actes xm, 13 ; Héb. 1, 5 ; v, 5 ; I Cl. xxxvi, 4).

Remarquons encore que le premier membre de la parole marcienne

pouvait aisément amorcer cette citation Ps. 11, 7, puisqu'il est com-



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 337

posé des mêmes mots dans un ordre différent : ffù eî ó uìóc p.ou d'une

part, uioç \xox> eï Ov d'autre part. Il nous paraît donc très plausible
qu'un copiste, qui avait la solennelle parole de l'Ecriture présente à

l'esprit, qui l'avait entendue souvent rapportée à Jésus, lui ait
conformé le texte synoptique, en toute bonne conscience et « ad majorem
Dei gloriam ».

Mais les critiques défenseurs de la leçon D déclarent peu vraisemblable

que cette leçon difficile, qui devait embarrasser les plus
anciens exégètes, parce qu'elle contredisait manifestement la
doctrine de la naissance surnaturelle, ait été insérée après coup dans le

texte et ait joui d'une certaine faveur. Si les copistes du texte sacré

avaient obéi à notre logique, l'argument serait d'un grand poids.
Mais il en perd beaucoup, si nous admettons ce qui est pour la critique
l'évidence même, à savoir que les copistes, pas plus que les évangélistes,

n'ont été très sensibles au principe de contradiction. Et nous

croyons volontiers que le copiste responsable de l'introduction de la
variante D dans le texte de Luc était si pénétré de la divinité de la

citation messianique du Ps. 11, 7, par laquelle la filialité divine de

Jésus avait été démontrée dans l'Eglise, qu'il n'a même pas été

effleuré par la pensée qu'une si sainte parole pourrait un jour faire
difficulté à cette place.

Si remarquable que soit la variante D, il n'y a pas de raisons
suffisantes pour voir en elle le texte primitif de Luc, et moins encore avec
Dibelius'1) la forme primitive du texte synoptique lui-même. Pourquoi

donc cette conjecture est-elle si généralement adoptée par les

critiques contemporains Harnack a consacré à la variante D un
«excurs» de ses Sprüche und Reden Jesu '2> parce qu'elle lui fournissait

un indice précieux de l'utilisation par Luc de la source Q dans le

récit du baptême. D'autres se plaisaient à découvrir en elle une
confirmation d'une thèse historico-dogmatique qui leur était chère : la

plus ancienne tradition évangélique ne savait rien de la naissance

surnaturelle de Jésus, devenu Fils de Dieu, lors de son baptême
seulement, par la vertu du Saint-Esprit descendu sur lui. Le R. P. La-

grange ri) prend vivement à partie les défenseurs de la variante D,

parce qu'il tient à la naissance miraculeuse avec une ferveur qui lui
fait discerner les points faibles d'une argumentation qui lui est

odieuse. Et les adversaires ne parviennent pas à se convaincre, parce

Die urchristliche U'eberlief'erung von Johannes lem Täufer, 1911, p. 63. —
(2) Sprüche uni Reden Jesu, 1907, p. 216. — (3) Evangile selon saint Luc, p. 115.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S. t. XXIII (n° 97, 1935)- 23



338 CHARLES MASSON

que leur conviction est fondée en eux-mêmes plus que sur les données

du problème, qu'ils interprètent dans le sens où leurs vues de foi,
d'histoire ou de critique, les font pencher.

Plus encore que le choix d'une leçon, la traduction du texte grec
en français est une œuvre délicate, qui comporte souvent une part
d'approximation qu'il n'est pas possible d'éliminer. Le traducteur
dispose aujourd'hui d'auxiliaires de grand prix. Les textes parallèles
tirés de la littérature profane, des inscriptions, des papyrus ont jeté
une vive lumière sur les diverses acceptions des mots dans le grec de

la Koïnè. Les dictionnaires spéciaux nous rendent accessibles les

résultats d'une multitude de recherches archéologiques, historiques,
linguistiques, exégétiques, qui aident à déterminer le sens des mots,
des locutions, des phrases. Encore importe-t-il toujours de se demander

si l'inspiration originale du Nouveau Testament n'a pas conféré
à un mot d'usage courant une signification nouvelle, et de ne pas
oublier que, lorsqu'il s'agit de livres dans lesquels la forme est aussi

nettement subordonnée au fond que les livres du Nouveau Testament,
la traduction est sous la dépendance directe de l'exégèse. Il faut
souvent comprendre la phrase ou le passage lui-même pour voir
paraître le vrai sens d'un mot au sujet duquel il était permis
d'hésiter.

Arrêtons-nous un instant devant la dernière proposition de

II Cor. v, 19 : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
même, ne leur imputant pas leurs péchés » ; suit une phrase
coordonnée : « koù Géuevoç èv rjuîv tòv Xófov Tfjç KaTotXXcrpiç ». Ces

derniers mots sont rendus par nos versions françaises de deux manières

différentes, l'une traditionnelle, l'autre sous l'influence de l'exégèse

contemporaine. Voici la traduction traditionnelle, représentée par les

versions Ostervald, Segond et par la version Synodale : « et il a

mis en nous la parole de la réconciliation ». L'autre traduction n'est

adoptée en français que par la Bible du centenaire ; en allemand, elle

se lit dans les Schriften des Neuen Testaments, dans le commentaire

de Lietzmann, dans le dictionnaire de Walter Bauer, pour ne

citer que ces autorités. En voici la teneur : « et il a établi parmi nous
la prédication de la réconciliation ». En somme, les deux traductions
également possibles se séparent sur le sens à donner à èv rju-îv : « en

nous » ou « parmi nous ». Le contexte est favorable à la traduction
traditionnelle, car les nombreux f)|ueîç qui y figurent se rapportent
certainement aux apôtres et à Paul lui-même : Dieu qui, en



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 339

Christ, a réconcilié le monde avec lui-même, a mis la parole de la

réconciliation dans le cœur des apôtres, pour qu'ils la répandent
dans le monde, et que par eux l'œuvre rédemptrice soit connue et

crue. Mais rien n'empêche d'entendre èv rmîv au sens de « parmi
nous ». La phrase prend alors un caractère plus objectif ; elle signifie

que Dieu, après avoir accompli en Christ l'œuvre de la réconciliation,
a institué la prédication de la réconciliation dans l'Eglise, et par elle
dans le monde. Cette traduction a un tour très paulinien ; elle est

fidèle, et elle a sur la traduction traditionnelle l'avantage de la

clarté. Entre les deux les exégètes se partagent, l'hésitation est
permise.

Il n'en est pas de même d'une autre traduction que la Bible du

centenaire cherche à introduire dans nos Eglises de langue française.
Dans le quatrième Evangile, xix, 30, le Christ, avant d'expirer,

prononce cette parole : « TeTéXeotcu », dont la traduction française
traditionnelle est : « Tout est accompli ». La Bible du centenaire croit
devoir lui préférer cette autre traduction : « C'est la fin », en expliquant
dans une note que le mot grec peut signifier : « c'est accompli » ou
« c'est fini ». Soit. Mais laquelle de ces deux traductions est
recommandée par le contexte Quand il s'agit d'une telle parole, en ce lieu,
à ce moment, sur ces lèvres, la grammaire et le dictionnaire ne
sauraient prévaloir sur l'esprit. Or, de l'aveu même de l'auteur de cette
traduction, M. Goguel''), « TeTéXeotcu » est un mot à double sens,
comme Jean les affectionne, et qui signifie à la fois : « c'est fini »,

c'est-à-dire, je meurs, et « c'est accompli », c'est-à-dire mon œuvre
est achevée, la rédemption des élus est assurée. Mais alors, s'il n'est

pas possible de conserver en français ce double sens, pourquoi choisir
la traduction la plus prosaïque, la plus limitative, une traduction
totalement dépourvue de résonnances spirituelles La traduction :

« Tout est accompli » dépasse le texte au lieu de le limiter, au moins
le dépasse-t-elle dans la ligne indiquée par l'évangile lui-même

(cf. Jean xvn, 4) ; elle en rend fidèlement l'esprit, et l'Eglise y reconnaît

la voix de son Chef.

Ainsi l'exègète, appelé à traduire le Nouveau Testament grec, se

trouve parfois en présence de mots ou de phrases qui souffrent deux

traductions, entre lesquelles il faut choisir, sans que des raisons
absolument décisives inclinent en faveur de l'une plutôt que de l'autre.
Le Nouveau Testament nous est offert sous cette forme-là ; non pas

(') Vie de Jésus. Paris 1932, p. 525.



340 CHARLES MASSON

comme un texte de prime abord clair, formel, indiscutable, mais

comme un texte dont le sens se dérobe, qui oblige à des recherches

délicates, avec des risques d'erreur permanents. Si les traductions
courantes suffisent à assurer à l'Eglise la connaissance de la Parole
de Dieu, qui crée et nourrit sa foi, il est indispensable que le théologien

puisse remonter à la source, confronter la traduction à l'original,
et garder ainsi le sentiment de toutes les incertitudes qui subsistent

pour travailler à les éliminer.

L'étude du Nouveau Testament soulève de nombreux problèmes
de critique littéraire relatifs aux sources, à la composition et à

l'intégrité de chacun des livres qui ont été admis dans le canon. Ces

problèmes sont, quand il s'agit des évangiles, d'une très grande
complexité. Depuis que les travaux de W. Wrede (Das Messiasgeheimnis
in den Evangelien, 1901) et de Wellhausen sur les évangiles
synoptiques ont démontré que le plus ancien évangile lui-même,
celui de Marc, repose sur une interprétation théologique des données

de l'histoire plus que sur la réalité historique elle-même ;

depuis que, en Allemagne, une nouvelle école de critique
évangélique, la Formgeschichtliche Schule, s'est donné pour tâche la

reconstitution de la préhistoire de la tradition évangélique, l'étude
de la formation de cette tradition au sein de l'Eglise primitive dont
elle reflète les besoins et les préoccupations, la foi et le culte ; il ne
suffit plus d'attribuer tel récit à Marc et telle parole à la source des

Logia, il faut essayer de savoir à quelle couche de la tradition
appartiennent ce récit et cette parole, et de discerner l'élaboration qu'ils
ont pu subir avant de prendre place dans un évangile. Cette
appréciation du caractère littéraire des éléments de la tradition évangélique

met la sagacité du critique à rude épreuve, l'expose à prendre
son sentiment personnel pour la vérité, à céder trop facilement au

désir de trouver confirmation d'une hypothèse discutée ou à la
satisfaction d'en proposer une nouvelle. Un exemple nous montrera
comment nombre de critiques peuvent tenir pour certaines des conclusions

littéraires qui sont loin de l'être.
Nous lisons dans l'évangile de Matthieu, xxm, 37-39, et dans l'évangile

de Luc, xm, 34-35, dans des contextes différents, les paroles
suivantes : « Jérusalem, Jérusalem, qui tues les prophètes et qui lapides
ceux qui te sont envoyés, combien de fois ai-je voulu réunir tes
enfants comme une poule sa couvée sous ses ailes, et vous n'avez pas



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 341

voulu. Voici, votre demeure vous est laissée. Je vous dis que vous ne

me verrez plus jusqu'à ce que vienne le temps où vous direz : « Béni
soit celui qui vient au nom du Seigneur ».

Avec Merx, Harnack, Wellhausen, Reitzenstein, Loisy, Klostermann,

R. Bultmann, dans sa Geschichte der synoptischen Tradition
(p. 119 et 128) a prétendu que ce logion était primitivement une

prophétie juive, que Jésus a citée lui-même ou que la tradition lui a

attribuée. Examinons d'un peu près l'argumentation de Bultmann.
Jésus ne pouvait pas dire à Jérusalem qu'il avait voulu rassembler

ses enfants, même pas si nous admettions que son ministère jérusa-
lémite ait été de plus longue durée qu'il n'est vraisemblable d'après
les synoptiques. En effet, le sujet d'une telle déclaration « doit être

un sujet suprahistorique », ein übergeschichtliches Subject, à savoir
la Sagesse qui parle dans les versets précédents (cf. Mat. xxm, 34-36 ;

Luc xi, 34-35). A l'appui de cette affirmation, Klostermann ri' fait

remarquer que dans l'Ancien Testament l'oiseau qui étend ses ailes

sur sa couvée est une image de la protection de Dieu et non de l'action
tutélaire d'un homme (Deut. xxxn, il ; Esaïe xxxi, 5 ; Ps. xxxv, 8).
Nous ne songeons pas à le contester. Nous demandons seulement

pourquoi un homme, doué du génie de la parabole au point où l'était
Jésus, n'aurait pas retrouvé cette image familière ou n'aurait pas
utilisé cette image traditionnelle, pour se l'appliquer à lui-même

Jésus qui, dans le même chapitre xm de Luc, s'écrie : « Si vous ne vous

repentez pas, vous périrez tous pareillement (xm, 3, 5) », Jésus ne

pouvait-il pas assez naturellement comparer sa prédication de la

repentance à l'appel que la poule lance à ses poussins pour les presser
de venir s'abriter sous ses ailes Sous peine de refuser à Jésus toute
fantaisie poétique, nous croyons donc fort possible que le « logion »

discuté ait un sujet historique, à savoir Jésus lui-même.
Bultmann étaie son argument de fond d'un argument de forme :

selon lui, la prophétie sur Jérusalem serait la suite de la prophétie
précédente annonçant à la génération présente qu'il lui serait demandé

compte du sang innocent répandu sur la terre depuis Abel jusqu'à
Zacharie, fils de Barachie, prophétie que Luc xi, 49 introduit en effet

comme une citation d'un écrit juif inconnu, dans lequel parlait la

Sagesse de Dieu : olà toOto kcÙ f] 0"ocpia toû 0eoö elrrev. — A
notre avis, il n'est pas démontré du tout que le « logion » sur Jérusalem

soit solidaire de l'oracle sorti de la bouche de la Sagesse de Dieu.

(1) L'évangile de Matthieu dans le Handbuch z. N. T. de Lietzmann, p. 190, 191.



342 CHARLES MASSON

Au contraire, Mat. xxm, 36 sépare nettement le dit oracle de ce qui
suit par une réflexion de Jésus ou attribuée à Jésus : « En vérité, je
vous le dis, tout cela retombera sur cette génération ». Mais il y a

plus, tant pour la forme que pour le fond, cette déclaration pathétique

sur l'attitude de Jérusalem et son sort tragique ne paraît pas à

sa place dans le chapitre xxm de Matthieu, dans un réquisitoire contre
les scribes et les pharisiens, ponctué de véhéments oùoù Ûlûv Ypctu-

uotTeîç koù OcxpicTcûoi ÛTTOKpiTai. Nous comprenons que Matthieu ait
inséré le logion sur Jérusalem ici, parce qu'il lui paraissait dans la note du

menaçant discours et propre à lui servir de conclusion, mais il ne fait
pas corps avec le discours et son absence passerait inaperçue. Nous

avons déjà remarqué d'ailleurs que Luc le reproduit dans un tout
autre contexte, dans son chapitre xm, à la suite de la brève péricope
dans laquelle Jésus, informé de l'hostilité d'Hérode, déclare qu'il ne

convient pas qu'un prophète périsse hors de Jérusalem. Or Luc seul,

et non Matthieu, a conservé, xi, 49, la formule de citation de la

prophétie de la « Sophia Théou ». Il est décidément bien difficile à admettre

que Luc, à l'encontre de Matthieu, ait coupé une citation qu'il
savait être une citation, pour en transporter la deuxième partie dans

un tout autre contexte, où de l'aveu de tous les critiques elle n'est

justifiée que « ad vocem » Jérusalem, parce que la péricope précédente

se terminait par la mention de Jérusalem et disait qu'il n'était
point convenable qu'un prophète périsse hors de cette ville. Nous

avons donc de bonnes raisons de considérer comme authentique la

parole contestée, et d'y voir une de ces nombreuses paroles de Jésus,
transmises par la tradition, mais dont les évangélistes déjà ne savaient

plus en quelles circonstances elles avaient été prononcées. Il est vrai

que notre « logion » suppose que le ministère de Jésus à Jérusalem
a été de plus longue durée et d'un autre caractère que ne le laissent

penser les synoptiques. Mais des critiques persuadés que nos évangiles

canoniques ne reflètent plus fidèlement la réalité de l'histoire
devraient être les derniers à refuser d'admettre l'authenticité d'une

parole qui est en contradiction avec le pragmatisme religieux de nos

évangélistes et qui pourrait être une survivance de la tradition
primitive, un précieux indice du véritable cours des choses.

Cette dernière observation met en lumière le rapport étroit que la

critique des faits soutient avec la critique littéraire. Elle participe
à ses incertitudes. Très souvent, les faits relatés par le Nouveau



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 343

Testament le sont dans des conditions telles, et sont de telle nature,
qu'en l'absence de tout moyen de contrôle ils se prêtent également
à la négation et à l'affirmation, si bien que le jugement du

critique dépend de la valeur plus ou moins grande que son sentiment
personnel lui fait attribuer aux motifs de douter ou aux motifs de

croire.
A propos de la péricope intitulée : « Jésus à douze ans dans le

Temple » (Luc n, 41-52), le commentaire de Joh. Weiss et W. Bousset

ri' présente la remarque suivante : « L'histoire a été composée

sur ce thème si commun de l'histoire des grands hommes : le caractère

du héros perce déjà dans les déclarations et les occupations de

l'enfant ». M. Loisy'2) s'empresse de conclure : «Le caractère légendaire
de l'anecdote ne fait aucun doute ». Il y a peut-être d'autres raisons
de douter de l'historicité de cette péricope, mais celle qu'on nous
donne là est mauvaise. L'imagination populaire est guidée par un sens
du vrai étonnamment sûr, si c'est toujours elle qui préfigure le destin
du héros dans certains incidents de son enfance. Car l'homme est déjà
dans l'enfant. Biaise Pascal avait douze ans lorsque, en dépit des

empêchements qu'y mettait son père, «son génie à la géométrie commença
à paraître»'3). Dans une récente étude sur «la formation de Napoléon»

l'historien Louis Madelin'-*) raconte que Laetitia Bonaparte
avait remarqué chez son cadet « ce qu'en sa langue un peu singulière,
elle appelait « l'esprit de principauté ». Cet esprit de principauté se

traduisait par une volonté évidente de conduire les jeux mêmes de

son aîné qu'il malmenait »... A sept ans « ayant formé une troupe
d'enfants de la ville, il les menait contre les enfants du faubourg,
les mains remplies de pierres, et toujours mettait en déroute
l'adversaire ». Ce sont là des faits, parmi beaucoup d'autres. Ceux que
l'évangile de Luc nous rapporte de l'enfance de Jésus sont-ils,
« mutatis mutandis », beaucoup plus incroyables

Selon les évangiles de Marc (xv, 34) et de Matthieu (xxvn, 46)

Jésus, sur le point de mourir, se serait écrié d'une voix forte : éXwî,

êXwi Xeuà 0"aßax8avei, ce qui signifie : « mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m'as-tu abandonné ». C'est le verset 2 de ce psaume xxn,
dans lequel la primitive Eglise a vu une description prophétique des

souffrances du Messie, et à laquelle elle pourrait avoir, consciemment

(') Die Schriften les Neuen Testaments, t. I. p. 415. — (2) L'évangile selon Luc,
p. 131. — (3) Vie de Biaise Pascal par sa sœur dans Pensées et opuscules, éd.
Brunschvicg, p. 4. — (4) Revue des Deux Mondes, 15 juillet 1935, p. 314.



344 CHARLES MASSON

ou inconsciemment, conformé certains traits du récit de la Passion.

Il n'en faut pas davantage pour que nombre de critiques disent avec
Bultmann'1) que cette parole n'est qu'une interprétation secondaire
du cri poussé par Jésus avant d'expirer : « Et Jésus poussant un
grand cri expira » (Marc xv, 37). De très bonne heure, la tradition
ne se serait plus contentée du cri final, elle l'aurait doublé du verset 2

du psaume xxn, dont la prophétie se trouvait ainsi accomplie par
Jésus. Nous comprenons qu'on se laisse impressionner par cette
argumentation, qui ne manque pas de force ; elle n'est cependant

pas décisive.
En effet, Luc et Jean ont omis la parole discutée, reproduite par

Marc et Matthieu, et lui ont substitué, l'un une parole de confiance

(Luc xxm, 46), l'autre une parole de triomphe (Jean xix, 30).
Visiblement Luc et Jean n'ont pu admettre que le Seigneur soit mort
sur une parole de désespoir et ils doivent représenter sur ce point le

sentiment de l'Eglise de leur temps. Dès lors, est-il concevable que la

tradition, qui devait supporter malaisément la parole du psaume xxn
et finir par l'écarter, ait commencé par la mettre sur les lèvres de

Jésus, alors que d'autres paroles scripturaires s'offraient à elle pour
exprimer les sentiments du Messie mourant Pour que Marc et

Matthieu, eux, aient conservé cette parole, ne faut-il pas qu'ils se

soient encore sentis liés par la tradition Que Jésus, à son heure

dernière, ait exprimé sa souffrance indicible par une parole d'un

psaume, cela n'a rien d'étonnant, car nous savons combien les Saintes

Ecritures de son peuple lui étaient familières, combien il en était
nourri'2). Il est donc possible que l'unique parole du crucifié que
nous ont transmise Marc et Matthieu soit authentique. Mais nous
n'en pouvons avoir la certitude. Nous ne pouvons savoir si les

premiers chrétiens ont perçu dans la parole du psaume ce désespoir qui
plus tard aurait choqué Luc et Jean. Peut-être y entendaient-ils

plutôt le cri de la foi de celui qui, dans sa plus extrême détresse et

son plus total abandon, n'en persiste pas moins à invoquer Dieu
Si notre parole avait ce sens, nous comprendrions mieux sans doute

que très tôt la tradition l'ait mise dans la bouche du crucifié, mais

nous comprendrions mieux aussi que Jésus se la soit appropriée et

qu'elle ait été dans les derniers instants de sa vie comme un ultime
éclair de la foi qui l'avait toujours animé.

(J) Gesch. der synoptischen Tradition, p. 342. — (2) M. Goguel, Vie de Jésus, p.
524-S25.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 345

Ainsi, dans nombre de cas, la critique historique appliquée au

Nouveau Testament ne trouve pas aux questions qu'elle soulève des

réponses qui soient plus que vraisemblables à des degrés divers.
Souvent les raisons de nier et les raisons d'affirmer se balancent. Ou

bien l'exègète renonce à se prononcer, ou bien il se rallie à une des

solutions également possibles d'un problème, dont les données sont

trop incomplètes pour imposer l'une d'elles.

Nous avons essayé de montrer que l'exègète du Nouveau Testament

rencontre à chaque pas des questions auxquelles il n'est pas
possible de donner une réponse parfaitement satisfaisante. L'incertitude

subsiste. Si nous avions à exposer les conditions de l'étude
littéraire du Nouveau Testament, nous pourrions considérer notre
tâche comme achevée. Mais nous sommes dans une faculté de théologie

; le Nouveau Testament, est pour nous une partie du recueil

canonique des Saintes Ecritures de l'Eglise ; il contient la norme de

la foi et de la vie chrétienne, la Parole de Dieu en Jésus-Christ, notre
Seigneur. Un théologien n'a pas le droit d'esquiver ce problème :

Pourquoi le Nouveau Testament, source de la certitude chrétienne,
apparaît-il, à qui cherche à le connaître et à le comprendre, semé

d'incertitudes Pourquoi la révélation parfaite de Dieu nous est-elle

parvenue dans un livre qui, à toutes ses pages, pose devant l'esprit
humain tant de points d'interrogation Pourquoi le livre qui, à en
croire le témoignage de l'Eglise, contient la réponse à la question
suprême, qui est pour tout homme celle de son destin, est-il lui-
même hérissé de questions Comment les incertitudes humaines
sont-elles compatibles avec la Parole de Dieu Car nous entendons

bien qu'il appartient à la Parole de Dieu seule de justifier la forme

sous laquelle elle se présente à nous, de rendre raison de l'ambiguïté
du Nouveau Testament, d'en écarter le scandale.

Qu'est-ce que la Parole de Dieu La révélation que Dieu accorde
de lui-même à l'homme pécheur pour son salut. Cette révélation est

parfaite en Jésus-Christ, appelé pour cette raison la Parole, la Parole
faite chair (Jean 1, 14). C'est donc en Jésus-Christ que nous
discernerons le plus sûrement le vrai caractère de la Parole de Dieu.

Il y a dans les évangiles des péricopes ou des détails qui paraissent
avoir résisté à la tendance de la tradition à revêtir le Jésus de l'histoire

des attributs du Christ de la foi. Nous pouvons considérer

comme les plus anciens ces éléments de la tradition évangélique qui



346 CHARLES MASSON

nous placent, non pas devant le Christ défini par la foi de l'Eglise,
mais devant une personnalité dont le mystère subsiste jusqu'à la

fin. Or, d'après eux, Jésus a observé relativement à lui-même une
constante réserve. Il a attiré les uns et inquiété les autres ; il a troublé
ceux qui l'approchaient ; il a suscité en eux des questions, et il n'a
cessé de remettre en question les réponses qu'ils essayaient de

formuler, de les dépouiller de ce qu'ils croyaient posséder, comme pour
les replacer devant la question à laquelle ils n'avaient pas de réponse.
A l'homme qui se jette à ses genoux en l'appelant : « Bon Maître »

Jésus répond : « Pourquoi m'appelles-tu bon Nul n'est bon que
Dieu seul » (Marc x, 17, 18). A l'enthousiaste qui lui dit : « Je te
suivrai partout où tu iras » Jésus répond : « Les renards ont des tanières

et les oiseaux du ciel des abris ; mais le Fils de l'Homme n'a pas où

reposer sa tête» (Luc ix, 57, 58). Aux Pharisiens qui lui demandent
« un signe venant du ciel » Jésus dit : « Pourquoi cette génération
demande-t-elle un signe Je vous le dis, en vérité, il ne sera point
donné de signe à cette génération » (Marc vm, II, 12). Quand Pierre
à la question : « Et vous, qui dites-vous que je suis » répond : «Tu
es le Christ », Jésus défend aux disciples de parler de lui à personne,
et les entretient de la Passion nécessaire du Fils de l'Homme (Marc

vm, 27-33 et par.). Et quand Pilate lui demande : « Es-tu le roi des

Juifs » Jésus lui répond : « C'est toi qui le dis » (Marc xv, 2). Ainsi,
Jésus a tenu les esprits en suspens jusqu'à la fin. Quand sa voix s'est

tue, sa croix a achevé de pousser jusqu'au scandale le mystère de

sa personne. Jésus a voulu être pour tout homme une question,
une question à laquelle ni la tradition, ni l'intelligence n'ont de

réponse, une question à laquelle il n'y a pas de réponse qui puisse
demeurer extérieure à celui qui la donne et qui se voit obligé de

choisir, de s'engager lui-même dans sa réponse, et celle-ci ne peut
être que la décision de la foi.

Tel serait le caractère de la Parole de Dieu en Jésus-Christ. En

Jésus-Christ seulement Non, de toute Parole de Dieu, de la
révélation générale dans la nature, dans l'histoire, dans la conscience

humaine, comme de la révélation particulière en Jésus-Christ. Toute
révélation de Dieu à l'homme pécheur est toujours ambiguë, entre
le oui et le non, entre l'affirmation et la négation, l'obligeant à

s'engager, et ne se laissant saisir que par la foi. La main de Dieu n'est

reconnue que de ceux qui ont des yeux pour voir, la Parole de Dieu
n'est entendue que de ceux qui ont des oreilles pour entendre. Dieu



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 347

se révèle à ceux qui croient, mais il reste pour les autres le Deus

absconditus.

Ce caractère de la révélation est conforme à la nature de la relation

que Dieu veut nouer ou renouer avec l'homme pécheur, à la
spiritualité de cette relation et à sa condition, la liberté. Or cette liberté
serait compromise par toute révélation d'une évidence contraignante.
Conquis, sans avoir eu la possibilité de se défendre, donc de se rendre,
l'homme ne recouvrerait pas sa dignité de créature morale, P« imago
Dei » ne serait pas restaurée en lui, il serait jugé, il ne serait pas
sauvé. Il faut donc que le pécheur soit replacé par la grâce de Dieu
dans cette situation unique, entre Dieu et soi, entre le oui et le non,
entre la foi et le péché, qui est sa liberté même, et il ne peut l'être

que par une révélation qui le sollicite sans le contraindre, qui l'oblige
à faire le pas, qui ne lui offre la certitude que dans la décision de la

foi. Pascal, méditant sur le mystère de la prédestination, écrivait :

« ...voulant paraître à découvert à ceux qui le cherchent de tout leur

cœur, et caché à ceux qui le fuient de tout leur cœur, [Dieu] tempère
sa connaissance, en sorte qu'il a donné des marques de soi visibles à

ceux qui le cherchent, et non à ceux qui ne le cherchent pas m'1).

Les fins miséricordieuses de la révélation exigent qu'elle soit à double

sens, qu'elle ne soit pas assurée à n'importe qui et n'importe
comment, qu'elle maintienne entre Dieu et l'homme une distance que
ni les sens, ni la raison ne puissent franchir, qu'elle soit toujours
précédée d'une question posée à l'homme, d'une question à

laquelle il ne puisse répondre que par la décision de la foi : « Crois-tu
cela »

Si nous avons exactement défini le caractère de toute révélation
de Dieu, les incertitudes que la science humaine rencontre dans le

Nouveau Testament ne sont pas incompatibles avec la Parole de

Dieu que la foi y trouve. Au contraire, il y a un rapport de convenance

entre les incertitudes de la lettre du Nouveau Testament et la
Parole de Dieu : elles contribuent pour leur part à en manifester le

caractère. Elles sont des fils de ce voile étendu sur la Parole de Dieu
« pour ceux qui périssent » (II Cor. iv, 3). Par elles il en est de la

Parole de Dieu écrite, comme de la Parole de Dieu proclamée par
ses serviteurs, comme de la révélation de Dieu dans la création, dans

l'histoire, dans la personne et dans l'œuvre de Jésus-Christ : elle ne

Pensées, vu, 430, éd. Brunschvicg, p. 526.



3+8 CHARLES MASSON

peut être appréhendée que par la foi. Il est dans l'ordre que nous ne

soyons parfaitement assurés ni du texte du Nouveau Testament, ni
de sa traduction, ni de tous les faits qu'il rapporte, ni du sens de tous

ses passages. Il est dans l'ordre qu'il suscite autant de négations que
d'affirmations, qu'il laisse le champ libre aux conjectures les plus
contradictoires. Dieu se révèle ainsi. De même qu'il n'y a pas dans

la nature de phénomène et dans l'histoire d'événement, dans lequel
nous puissions, sans la foi, reconnaître l'action de Dieu, de même il
n'y a pas dans le Nouveau Testament de mot, de phrase, de page,
dans lequel nous puissions, sans la foi, reconnaître la Parole de Dieu.
Dieu ne se révèle qu'à la foi. Jamais Dieu ne donne à l'homme prise

sur Lui, et pas plus dans l'Ecriture Sainte qu'ailleurs. Il se cache aux
orgueilleux qui voudraient savoir avant de croire, il se montre aux
humbles. Dès lors toutes les incertitudes au sein desquelles chemine
l'étude scientifique du Nouveau Testament, toutes les questions
posées par lui ne scandalisent plus. Entre elles et la Parole de Dieu il
y a une correspondance certaine, elles marquent le texte même du

signe paradoxal de son contenu, elles reproduisent son caractère de

question posée à l'homme, elles sont comme autant de flèches
indicatrices qui renvoient à la question.

Il nous reste à formuler, à la lumière des réflexions que nous venons
de présenter, quelques conclusions relatives à l'étude du Nouveau
Testament.

Hors de la foi, le Nouveau Testament est un livre comme les

autres, plus que beaucoup d'autres fourmillant de questions de

critique textuelle, littéraire, historique, champ illimité ouvert à la

curiosité et à la sagacité de l'exègète, qui peut y dresser les monuments

de son érudition, y tracer des sentiers nouveaux parmi les

sentiers anciens, sous le ciel de la relativité. M. Loisy, dans la
dernière partie de sa carrière, est un illustre représentant de cette «étude

sans terme » du Nouveau Testament, dont — est-il nécessaire de le
dire —la théologie ne saurait s'accommoder. Car la théologie a pour
objet la Parole de Dieu, la révélation de Dieu en Jésus-Christ, à

laquelle le Nouveau Testament rend témoignage. Donc l'étude du

Nouveau Testament dans une faculté de théologie, par delà les

incertitudes humaines, doit porter sur la Parole de Dieu. C'est dire que
l'étude du Nouveau Testament doit y être commencée et poursuivie
dans la foi.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 349

Définir ainsi l'objet et la condition de l'étude du Nouveau Testament

dans une faculté de théologie, est-ce se placer hors des conditions

du travail scientifique Est-ce rompre avec les seules méthodes

capables de conduire à des résultats positifs, sur lesquels l'accord
des savants puisse progressivement se réaliser Est-ce ériger en
méthode le sentiment individuel, un illuminisme qui n'éclaire jamais
que ses prophètes Le penser serait se méprendre aussi bien sur le

caractère de la Parole de Dieu que sur le rôle que nous assignons à

la foi.
En effet, la Parole de Dieu contenue dans l'Ecriture Sainte est pour

le théologien une réalité objective qui s'offre à sa foi, comme la lettre
du texte s'offre à sa vue. Elle a été prononcée dans l'histoire, elle
s'est incarnée en la personne de Jésus-Christ. Le Nouveau Testament

l'appelle « la parole du salut » (Actes xm, 26), « la parole de la grâce »

(Actes xiv, 3 ; xx, 32), la « parole de vie » (Phil. 11, 15) ou « de la vie »

(I Jean 1, 1), la « parole du Christ » (Col. ni, 16 ; Héb. vi, 1), la « parole
delà croix » (I Cor. 1, 18), la« parole de la réconciliation» (II Cor.v, 19).

Peut-être cette dernière appellation définit-elle le plus clairement
l'effet de la Parole de Dieu, qui seule réalise ce miracle de réconcilier
l'homme avec Dieu, en sorte que, tout pécheur qu'il soit, dans la foi
à cette « parole de grâce », l'homme peut s'approcher de Dieu, trouver
en Lui son Dieu, et marcher désormais avec Lui. Tel est, à grands

traits, le contenu de la Parole de Dieu en Jésus-Christ, à laquelle le

Nouveau Testament rend témoignage, et que le Saint-Esprit actualise

pour quiconque croit. L'apôtre Paul dit que ce sont « choses que
l'œil n'a pas vues, que l'oreille n'a pas entendues et qui ne sont pas
montées au cœur de l'homme, que Dieu a préparées pour ceux qui
l'aiment » (I Cor. n, 9). Cette Parole de Dieu est si peu une invention
humaine, qu'il n'est point de doctrine qui soit plus contraire à l'homme
naturel. Elle exige de lui une reddition si totale, qu'il a toujours
essayé d'en briser ou d'en détourner de lui la pointe. Aussi affirmons-

nous avec l'Eglise, fondée sur cette Parole et maintenue par elle,

que cette Parole n'est pas un idéal humain, une certaine forme de

pensée humaine, mais une réalité objective, la proclamation de la

grâce rédemptrice de Dieu en son Fils, Jésus-Christ, l'Evangile, dont
la pensée et la parole humaines ne peuvent rendre tous les aspects et

épuiser la richesse.

Nous trouvons la Parole de Dieu dans le Nouveau Testament, quand

nous le lisons et le méditons dans la foi. D'aucuns se méfieront d'une



350 CHARLES MASSON

exégèse qui a la foi pour condition, et allégueront que la foi n'est pas
une méthode, un moyen d'investigation scientifique. Il est vrai ;

mais, si la foi n'est pas une méthode, elle n'en est pas moins la condition

nécessaire de l'étude théologique du Nouveau Testament. Car

la foi seule reconnaît au recueil sacré son véritable caractère, et la

foi seule fait de l'exègète un théologien, capable d'entendre la Parole
de Dieu. La foi a agrégé le théologien à l'Eglise et l'a placé dans la
lumière du Saint-Esprit, la foi seule établit entre le théologien et la

Parole de Dieu cette relation de sujet à objet que comporte l'acte de

connaître. Cette relation établie, l'esprit de l'homme peut se rendre

compte de la Parole de Dieu, comme de tout autre objet à connaître,
avec cette différence que s'il peut en analyser et en exposer le

contenu, il ne saurait jamais l'expliquer, puisqu'elle a sa cause en Dieu,
dans le mystère même de l'amour divin.

Et voici tranchée par la nature des termes dans lesquels elle se

pose la question, naguère si controversée, de l'impartialité de l'exègète.

Elle est tranchée parce qu'il n'y a pas de théologie et pas de

théologien hors du parti pris de la foi. Parti pris à l'égard de la Parole
de Dieu et non des documents humains de cette Parole, et qui ne

préjuge en rien de la solution des problèmes posés par ces documents.

Nous répétons seulement que sans la foi, la condition nécessaire de

l'étude théologique du Nouveau Testament n'est réalisée ni par le

sujet, qui n'est plus un théologien, ni par l'objet, qui n'est plus la
Parole de Dieu. Or, dans une faculté de théologie, le résultat de

l'étude du Nouveau Testament ne doit pas être seulement d'ordre

critique, historique, littéraire, mais aussi, mais surtout, d'ordre

théologique. Cette étude doit procurer aux étudiants, et par eux à

l'Eglise dont ils seront les pasteurs, une connaissance toujours renouvelée

de la Parole de Dieu, une « droite » connaissance de cette Parole,
c'est-à-dire une connaissance qui lui conserve tout son sens, qui
n'en laisse rien perdre et qui, s'il y a lieu, lui restitue ses éléments

perdus.
Mais affirmer que la foi est la condition de l'étude théologique du

Nouveau Testament, ce n'est point du tout prétendre en son nom
supprimer les problèmes soulevés par la critique, contester la nécessité,

voire la légitimité de la critique. Cette attitude a été de tout
temps celle de la théopneustie, qui identifie la Parole de Dieu à la

lettre du texte biblique. En effet, si, exactement confondue avec le

texte même de l'Ecriture Sainte, la Parole de Dieu est là, sous nos



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 351

yeux, il est aussi impie de la soumettre à la critique que de lui
refuser obéissance. Pareille position paraît intenable. Nul ne saurait

s'y établir sans faire violence aux faits, sans méconnaître, et la nature
toute humaine du texte, et l'ambiguïté de toute Parole de Dieu qui
ne peut être entendue que par la foi.

Les problèmes de critique et d'histoire restent donc intacts pour
le théologien, et justiciables des méthodes requises par leur objet.
Bien loin de les supprimer, la foi, qui libère le théologien de tout
asservissement à la lettre et de tout autre intérêt que celui de la

vérité, lui permet de les discuter en toute impartialité. Il n'a pas le

droit de les ignorer, même s'ils lui paraissent étrangers à sa vocation.

Il n'est pas admissible que d'autres soient mieux renseignés que lui
sur l'origine et l'histoire des livres du Nouveau Testament et sur les

difficultés de leur interprétation. En un temps où les études
néotestamentaires sont largement sécularisées, il a le devoir de veiller à ce

que les problèmes critiques ne soient pas résolus, induement, dans

un sens défavorable à la foi, ainsi que l'est, par exemple, le problème
de la résurrection dans le gros volume que M. Guignebert a consacré
à Jésus. Il ne faut pas que les incertitudes où nous laisse l'étude

critique soient subrepticement changées en négation par des exégètes

trop pressés de conclure. Enfin il appartient au théologien de maintenir

contre ceux qui seraient tentés de l'oublier le vrai caractère du

témoignage du Nouveau Testament, qui n'est point historique
seulement, mais supra-historique surtout, car il a pour objet le Christ

vivant, la Parole de Dieu dans sa permanente actualité. Quand j'aurai
répété que ce témoignage du Nouveau Testament est normatif,
c'est-à-dire que dans l'Eglise et en ce qui concerne la Parole de Dieu

il fait autorité, j'aurai laissé assez clairement entendre que si la

Parole de Dieu ne se confond pas avec lui dans sa lettre, elle ne nous

est cependant donnée que par lui. Voilà pourquoi il doit être de la

part du théologien l'objet d'une étude inlassable, minutieuse, qui, à

l'aide de toutes les ressources de la science, l'éclairé, le rende intelligible,

le mette en mesure de nous dire ce qu'il a à nous dire.

Messieurs les étudiants, je me suis efforcé de définir l'esprit dont

je voudrais inspirer l'enseignement que je suis chargé de vous donner.

Il est plus facile, je le sais, de formuler des principes que de les appliquer.

Je ne me dissimule pas l'extrême difficulté de ma tâche, et si

je l'aborde quand même, non sans tremblement, c'est en comptant



352 CHARLES MASSON

sur Celui qui peut seul nous faire entendre sa Parole. Puissions-nous,

par sa grâce, continuer dans notre faculté de théologie la tradition
d'une exégèse d'une parfaite probité, qui sait poser des points
d'interrogation où il faut, qui a le respect des textes et des faits, et qui
reconnaît les incertitudes humaines du texte avec d'autant plus de

liberté qu'elle a dans la Parole de Dieu, fidèlement écoutée, une certitude

que rien ne saurait ébranler.

Charles MASSON


	Incertitudes humaines et parole de Dieu dans le nouveau testament

