Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 97

Artikel: Incertitudes humaines et parole de Dieu dans le nouveau testament
Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU
DANS LLE NOUVEAU TESTAMENT @

Sainte-Beuve cite dans son Port-Royal ?) ce mot plaisant de I’évéque
Le Camus : « C’est une chose singuliere : les Huguenots disent que
PEcriture est trés claire, et ils travaillent incessamment a ’expliquer ;
les Catholiques disent qu’elle est trés obscure, et jamais ils ne Pex-
pliquent ». Je ne songe pas a déméler la vérité et ’erreur contenues
dans cette malicieuse boutade, il me suffit d’en retenir les jugements
contraires sur ’Ecriture Sainte, qu’elle préte non sans raison a deux
grandes confessions chrétiennes. Que I'une puisse dire trés obscure
cette méme Ecriture que 'autre déclare tres claire, voila qui laisse
supposer a ce livre saint une ambiguité singuliere, qu’il vaut la peine
d’examiner de prés.

Nous en avons un autre indice dans les innombrables travaux dont
le Nouveau Testament a été Poccasion. Si tout était clair, simple,
certain dans la composition, dans la conservation, dans l'interpré-
tation du recueil sacré, il y a longtemps que tout serait dit a son
sujet, et qu’il ne s’agirait que de boire a la source d’eau vive. Or il
n’est pas de livre qui pose plus de questions, qui suscite plus de dis-
cussions, qui mette aux prises plus d’opinions différentes !

Il y a dans la littérature universelle d’autres ceuvres qui excitent
et défient la curiosité et la perspicacité des critiques, et dont on ne
sera jamais assuré qu’elles aient livré leur secret, mais les discussions
passionnées qu’elles soulévent dans un cercle restreint de spécialistes
n’émeuvent pas le public, qui n’y sent pas engagées ses raisons de
vivre. Il en est autrement du Nouveau Testament. Nombre de ques-

(1) Legon inaugurale donnée a la Faculté de théologie de I'Université de Lau-
sanne, le 31 octobre 1935. — (2) II, 358 n. 2.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 335

tions qu’il pose ressortissent a la critique textuelle, littéraire, his-
torique, et cependant, parce que c’est lui qui les pose, elles vont plus
loin, elles retentissent au cceur de ’homme, elles Paffectent dans son
attitude personnelle en face du mystére de sa destinée. Voila pour-
quoi Pambiguité du Nouveau Testament n’est pas seulement litté-
raire, historique, mais morale, spirituelle. Elle n’oblige pas a choisir
seulement entre des legons manuscrites, entre divers sens d’un mot
ou d’une phrase, entre différentes interprétations d’un texte, entre
diverses appréciations d’un fait, mais, par dela tous ces choix de
détail, entre une affirmation et une négation, entre un oul et un
non, qui engagent ’homme tout entier. Si toutes les questions doi-
vent &tre étudiées pour elles-mémes, nous croyons qu’il est dans la
nature du Nouveau Testament de les lier & une question premiére ct
derniére, qui surgit toujours 4 nouveau devant Pexégete, devant
celui-1a méme qui prétend Pécarter, et qui lui a répondu a Pinstant
ou il a décidé de Pécarter.

En parlant des incertitudes de forme et de fond que présente le
Nouveau Testament — en un mot, de son ambiguité —, je n’entends
pas formuler une thése mais définir un fait que tout étudiant de
PEcriture Sainte rencontre a tous les moments de son enquéte, ainsi
que nous allons le constater a ’aide de quelques exemples.

Une édition critique du Nouveau Testament, comme celle de
Nestle, met sous les yeux du lecteur un nombre imposant de varian-
tes, dont certaines sont dignes d’attention soit a cause de Iautorité
des témoins qui les appuient, soit 4 cause de la modification qu’elles
apportent au sens du texte. Entre elles, il faut choisir. Ce choix n’est
pas abandonné au caprice de ’exégete. Il y a longtemps que les
critiques ont cherché a énoncer les régles qui les guident dans le choix
d’une lecon. La plus connue nous a été laissée par J.-A. Bengel en
ces termes : « Proclivi (scil. scriptioni) prestat arduor », la legon plus
difficile Pemporte. Il arrive cependant que deux legons soient égale-
ment bien attestées, que les arguments de critique interne a invoquer
en faveur de Pune et de Pautre soient de méme poids, et que Pexé¢-
géte finalement doive se déterminer en suivant son sentiment per-
sonnel. Inutile de dire que le sentiment de 'un n’est pas toujours le



336 CHARLES MASSON

sentiment de P’autre et que, si la variante a une portée dogmatique,
la part du sentiment dans les discussions qu’elle provoque en est
accrue d’autant.

Nous en avons un bon exemple dans la variante présentée par
certains manuscrits de Luc a la parole qui est entendue du ciel au
moment o Jésus sort de Peau du baptéme. Avec Marc 1, 11, le texte
de Luc 111, 22 donne a cette parole la teneur suivante : « gU €l 6 vidg
Mou 0 GyamnTog, €év ool €0dOknOw»: « Tu es mon fils bien-aimé, en
toi je me complais ». Mais le manuscrit grec D, les manuscrits de la
vieille version latine a.b.c.ff2.1, les écrivains ecclésiastiques Justin,
Clément d’Alexandrie, Origéne, ont lu a cette place: «vidg pov el
g0, ¢yl ofjuepov Yevévvnka oe» : « Tu es mon Fils : c’est moi qui
t’al engendré aujourd’hui». Nombre de critiques, Harnack, Klos-
termann, Dibelius, le Theologisches Wérterbuch de Kittel (II, p.
738 n.7) considérent cette variante comme le texte primitif de
Luc 111, 22 et la plus récente version francaise, celle de la Bible
du centenaire, ’a substituée au texte traditionnel.

Du point de vue de la critique externe, cette variante, que nous
appellerons pour plus de commodité la variante D, est faiblement
attestée. Elle a pour elle un seul manuscrit grec de caractére assez
particulier, quelques manuscrits latins seulement, et quelques écri-
vains ecclésiastiques du II¢ siecle. C’est donc une conjecture hardie
que de prétendre que la lecon Marc 1, 11 s’est, trés anciennement
déja, substituée dans la plupart des manuscrits de Luc au texte pri-
mitif représenté par la variante D, et il faut que les arguments de la
critique interne soient bien nettement en sa faveur pour qu’elle soit
aujourd’hui si généralement acceptée.

On nous dit que Papparition de cette lecon aberrante serait inex-
plicable, car les copistes avaient tendance a conformer leur texte a
la legon la plus répandue et la plus en crédit, en Poccurence celle de
Marc-Matthieu. Mais, en raisonnant ainsi, tient-on suffisamment
compte du caractére de la variante D, qui n’est point une simple
variante rédactionnelle, mais une parole de PEcriture, une citation
textuelle du v. 7 du Psaume II dans la version des rxx, une parole
réputée prophétique et messianique couramment appliquée a Jésus
par la primitive Eglise, et que nous rencontrons dans des contextes
trés divers ? (cf. Actes xmr, 13; Héb. 1, 5; v, 5; I Cl xxxvi, 4).
Remarquons encore que le premier membre de la parole marcienne
pouvait aisément amorcer cette citation Ps. 11, 7, puisqu’il est com-



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 337

posé des mémes mots dans un ordre différent : oU €l 6 vidg pov d’une
part, viég pou €l 00 d’autre part. Il nous parait donc trés plausible
qu’un copiste, qui avait la solennelle parole de ’Ecriture présente a
Pesprit, qui avait entendue souvent rapportée a Jésus, lui ait con-
formé le texte synoptique, en toute bonne conscience et « ad majorem
Dei gloriam ».

Mais les critiques défenseurs de la leon D déclarent peu vraisem-
blable que cette lecon difficile, qui devait embarrasser les plus
anciens exégetes, parce qu’elle contredisait manifestement la doc-
trine de la naissance surnaturelle, ait été insérée apreés coup dans le
texte et ait joui d’une certaine faveur. Si les copistes du texte sacré
avaient obéi a notre logique, I’argument serait d’un grand poids.
Mais il en perd beaucoup, si nous admettons ce qui est pour la critique
I’évidence méme, a savoir que les copistes, pas plus que les évangé-
listes, n’ont été trés sensibles au principe de contradiction. Et nous
croyons volontiers que le copiste responsable de Pintroduction de la
variante D dans le texte de Luc était si pénétré de la divinité de la
citation messianique du Ps. 11, 7, par laquelle la filialité divine de
Jésus avait été démontrée dans I’Eglise, qu’il n’a méme pas été
effleuré par la pensée qu’une si sainte parole pourrait un jour faire
difficulté a cette place.

Si remarquable que soit la variante D, il n’y a pas de raisons suffi-
santes pour voir en elle le texte primitif de Luc, et moins encore avec
Dibelius () la forme primitive du texte synoptique lui-méme. Pour-
quoi donc cette conjecture est-elle si généralement adoptée par les
critiques contemporains ! Harnack a consacré a la variante D un
«excurs» de ses Spriiche und Reden Fesu (3) parce qu’elle lui fournis-
sait un indice précieux de l'utilisation par Luc de lasource Q dans le
récit du baptéme. D’autres se plaisaient a découvrir en elle une con-
firmation d’une theése historico-dogmatique qui leur était chere : la
plus ancienne tradition évangélique ne savait rien de la naissance
surnaturelle de Jésus, devenu Fils de Dieu, lors de son baptéme seu-
lement, par la vertu du Saint-Esprit descendu sur lui. Le R. P. La-
grange ®) prend vivement a partie les défenseurs de la variante D,
parce qu’il tient a la naissance miraculeuse avec une ferveur qui lui
fait discerner les points faibles d’une argumentation qui lui est
odieuse. Et les adversaires ne parviennent pas a se convaincre, parce

(%) Die urchristliche Ueberlieferung von Fobannes dem Tdufer, 1911, p. 63. —
(2) Spriiche und Reden Fesu, 1907, p. 216. — (3) Evangile selon saint Luc, p. 115.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8. t. XX111 (N° 97, 1935). 23



338 CHARLES MASSON

que leur conviction est fondée en cux-mémes plus que sur les don-
nées du probléme, qu’ils interprétent dans le sens ou leurs vues de foi,
d’histoire ou de critique, les font pencher.

Plus encore que le choix d’une legon, la traduction du texte grec
en frangais est une ceuvre délicate, qui comporte souvent une part
d’approximation qu’il n’est pas possible d’éliminer. Le traducteur
dispose aujourd’hui d’auxiliaires de grand prix. Les textes paralleles
tirés de la littérature profane, des inscriptions, des papyrus ont jeté
une vive lumiére sur les diverses acceptions des mots dans le grec de
la Koine. Les dictionnaires spéciaux nous rendent accessibles les
résultats d’une multitude de recherches archéologiques, historiques,
linguistiques, exégétiques, qui aident a déterminer le sens des mots,
des locutions, des phrases. Encore importe-t-il toujours de se deman-
der si Pinspiration originale du Nouveau Testament n’a pas conféré
a un mot d’usage courant une signification nouvelle, et de ne pas
oublier que, lorsqu’il s’agit de livres dans lesquels la forme est aussi
nettement subordonnée au fond que les livres du Nouveau Testament,
la traduction est sous la dépendance directe de Pexégese. Il faut
souvent comprendre la phrase ou le passage lui-méme pour voir
paraitre le vrai sens d’un mot au sujet duquel il était permis d’hé-
siter.

Arrétons-nous un instant devant la derniére proposition de
IT Cor. v, 19 : « Dicu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
méme, ne leur imputant pas leurs péchés»; suit une phrase coor-
donnée : «xal Béuevog év Auiv 1OV AOoYOV Tfig katolayfig». Ces
derniers mots sont rendus par nos versions frangaises de deux manieres
différentes, 'une traditionnelle, ’autre sous I'influence de Pexégese
contemporaine. Voici la traduction traditionnelle, représentée par les
versions Ostervald, Segond et par la version Synodale: «et il a
mis en nous la parole de la réconciliation ». L’autre traduction n’est
adoptée en frangais que par la Bible du centenaire ; en allemand, elle
se lit dans les Schriften des Neuen Testaments, dans le commen-
taire de Lietzmann, dans le dictionnaire de Walter Bauer, pour ne
citer que ces autorités. En voici la teneur : «et il a établi parmi nous
la prédication de la réconciliation ». En somme, les deux traductions
également possibles se séparent sur le sens a donner a év Auiv: «en
nous » ou « parml nous » Le contexte est favorable a la traduction
traditionnelle, car les nombreux fuelg qui y figurent se rapportent
certainement aux apétres et a Paul lui-méme: Dieu qui, en



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 339

Christ, a réconcilié le monde avec lui-méme, a mis la parole de la
réconciliation dans le cceur des apdtres, pour qu’ils la répandent
dans le monde, et que par eux ’ceuvre rédemptrice soit connue et
crue. Mais rien n’empéche d’entendre év fjulv au sens de «parmi
nous ». La phrase prend alors un caractére plus objectif ; elle signifie
que Dieu, apres avoir accompli en Christ ’ceuvre de la réconciliation,
a institué la prédication de la réconciliation dans ’Eglise, et par elle
dans le monde. Cette traduction a un tour trés paulinien ; elle est
fidele, et elle a sur la traduction traditionnelle P’avantage de la
clarté. Entre les deux les exégetes se partagent, Phésitation est per-
mise. '

Il n’en est pas de méme d’une autre traduction que la Bible du
centenaire cherche a introduire dans nos Eglises de langue frangaise,
Dans le quatriéme Evangile, x1x, 30, le Christ, avant d’expirer,
prononce cette parole: « TeTéhedTon », dont la traduction frangaisc
traditionnelle est : « Tout est accompli ». La Bible du centenaire croit
devoir lui préférer cette autre traduction : « C’est la fin », en expliquant
dans une note que le mot grec peut signifier : « c’est accompli» ou
«c’est finin. Soit. Mais laquelle de ces deux traductions est recom-
mandée par le contexte ? Quand il s’agit d’une telle parole, en ce lieu,
a ce moment, sur ces levres, la grammaire et le dictionnaire ne sau-
raient prévaloir sur Pesprit. Or, de ’aveu méme de Pauteur de cette
traduction, M. Goguel(?), « tetéheoTon» est un mot a double sens,
comme Jean les affectionne, et qui signifie a la fois: «c’est fini, -
c’est-a-dire, je meurs, et «c’est accomplin, c’est-a-dire mon ceuvre
est achevée, la rédemption des élus est assurée. Mais alors, s’il n’est
pas possible de conserver en frangais ce double sens, pourquoi choisir
la traduction la plus prosaique, la plus limitative, une traduction
totalement dépourvue de résonnances spirituelles ? La traduction:
« Tout est accompli» dépasse le texte au lieu de le limiter, au moins
le dépasse-t-elle dans la ligne indiquée par I’évangile lui-méme
(cf. Jean xvi1, 4) ; elle en rend fideélement Pesprit, ct PEglise y recon-
nait la voix de son Chef.

Ainsi Vexégete, appelé a traduire le Nouveau Testament grec, se
trouve parfois en présence de mots ou de phrases qui souffrent deux
traductions, entre lesquelles il faut choisir, sans que des raisons abso-
lument décisives inclinent en faveur de I'une plutét que de Pautre.
Le Nouveau Testament nous est offert sous cette forme-la ; non pas

(1) Pie de Fésus. Paris 1932, p. 525.



340 CHARLES MASSON

comme un texte de prime abord clair, formel, indiscutable, mais
comme un texte dont le sens se dérobe, qui oblige a des recherches
délicates, avec des risques d’erreur permanents. Si les traductions
courantes suffisent a assurer a I’Eglise la connaissance de la Parole
de Dieu, qui crée et nourrit sa foi, il est indispensable que le théolo-
gien puisse remonter a la source, confronter la traduction a l'original,
et garder ainsi le sentiment de toutes les incertitudes qui subsistent
pour travailler a les éliminer.

L’étude du Nouveau Testament souléve de nombreux problemes
de critique littéraire relatifs aux sources, a la composition et a Pin-
tégrité de chacun des livres qui ont été admis dans le canon. Ces pro-
blemes sont, quand il s’agit des évangiles, d’une tres grande com-
plexité. Depuis que les travaux de W. Wrede (Das Messiasgebeimnis
in den Evangelien, 19o1) et de Wellhausen sur les évangiles sy-
noptiques ont démontré que le plus ancien évangile lui-méme,
celui de Marc, repose sur une interprétation théologique des don-
nées de IT’histoire plus que sur la réalité historique elle-méme ;
depuis que, en Allemagne, une nouvelle école de critique évan-
gélique, la Formgeschichtliche Schule, s’est donné pour tiche la
reconstitution de la préhistoire de la tradition évangélique, ’étude
de la formation de cette tradition au sein de I’Eglise primitive dont
elle reflete les besoins et les préoccupations, la foi et le culte ; il ne
suffit plus d’attribuer tel récit a Marc et telle parole a la source des
Logia, il faut essayer de savoir a quelle couche de la tradition appar-
tiennent ce récit et cette parole, et de discerner I’élaboration qu’ils
ont pu subir avant de prendre place dans un évangile. Cette appré-
ciation du caractere littéraire des éléments de la tradition évangé-
lique met la sagacité du critique a rude épreuve, ’expose a prendre
son sentiment personnel pour la vérité, a céder trop facilement au
désir de trouver confirmation d’une hypothese discutée ou a la satis-
faction d’en proposer une nouvelle. Un exemple nous montrera com-
ment nombre de critiques peuvent tenir pour certaines des conclu-
sions littéraires qui sont loin de Pétre.

Nous lisons dans I’évangile de Matthieu, xx111, 37-39, et dans’évan-
gile de Luc, x111, 34-35, dans des contextes différents, les paroles sui-
vantes : « Jérusalem, Jérusalem, qui tues les prophetes et qui lapides
ceux qui te sont envoyés, combien de fois ai-je voulu réunir tes en-
fants comme une poule sa couvée sous ses ailes, et vous n’avez pas



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 341

voulu. Voici, votre demeure vous est laissée. Je vous dis que vous ne
me verrez plus jusqu’a ce que vienne le temps ol vous direz : « Béni
soit celui qui vient au nom du Seigneur ».

Avec Merx, Harnack, Wellhausen, Reitzenstein, Loisy, Kloster-
mann, R. Bultmann, dans sa Geschichte der synoptischen Tradition
(p. 119 et 128) a prétendu que ce logion était primitivement une
prophétie juive, que Jésus a citée lui-méme ou que la tradition lui a
attribuée. Examinons d’un peu prés Pargumentation de Bultmann.

Jésus ne pouvait pas dire a Jérusalem qu’il avait voulu rassembler
ses enfants, méme pas si nous admettions que son ministére jérusa-
lémite ait été de plus longue durée qu’il n’est vraisemblable d’apres
les synoptiques. En effet, le sujet d’une telle déclaration « doit étre
un sujet suprahistorique », ein dibergeschichtliches Subject, a savoir
la Sagesse qui parle dans les versets précédents (cf. Mat. xxi11, 34-36 ;
Luc x1, 34-35). A Pappui de cette affirmation, Klostermann () fait
remarquer que dans PAncien Testament ’oiseau qui étend ses ailes
sur sa couvée est une image de la protection de Dieu et non de I’action
tutélaire d’'un homme (Deut. xxx11, 11 ; Esaie xxx1, 5 ; Ps. xxxv, 8).
Nous ne songeons pas a le contester. Nous demandons seulement
pourquoi un homme, doué du génie de la parabole au point ou ’était
Jésus, n’aurait pas retrouvé cette image familiére ou n’aurait pas
utilisé cette image traditionnelle, pour se I'appliquer a lui-méme ?
Jésus qui, dans le méme chapitre x111 de Luc, s’écrie : « S1 vous ne vous
repentez pas, vous périrez tous pareillement (x111, 3, §)», Jésus ne
pouvait-il pas assez naturellement comparer sa prédication de la
repentance a appel que la poule lance 4 ses poussins pour les presser
de venir s’abriter sous ses ailes ? Sous peine de refuser a Jésus toute
fantaisie poétique, nous croyons donc fort possible que le «logion »
discuté ait un sujet historique, a savoir Jésus lui-méme.

Bultmann étaie son argument de fond d’un argument de forme :
selon lui, la prophétie sur Jérusalem serait la suite de la prophétie
précédente annongant a la génération présente qu’il lui serait demandé
compte du sang innocent répandu sur la terre depuis Abel jusqu’a
Zacharie, fils de Barachie, prophétie que Luc x1, 49 introduit en effet
comme une citation d’un écrit juif inconnu, dans lequel parlait la
Sagesse de Dieu : dia 10010 k0l ) Co@ia ToD Oeod eimev. — A
notre avis, il n’est pas démontré du tout que le «logion » sur Jérusa-
lem soit solidaire de I’oracle sorti de la bouche de la Sagesse de Dieu.

(1) L'évangile de Matthieu dans le Handbuch z. N. T. de Lietzmann, p. 190, 191.



342 CHARLES MASSON

Au contraire, Mat. xxi11, 36 sépare nettement le dit oracle de ce qui
suit par une réflexion de Jésus ou attribuée a Jésus: « En vérité, je
vous le dis, tout cela retombera sur cette génération». Mais il y a
plus, tant pour la forme que pour le fond, cette déclaration pathé-
tique sur l’attitude de Jérusalem et son sort tragique ne parait pas a
sa place dans le chapitre xx11r de Matthieu, dans un réquisitoire contre
les scribes et les pharisiens, ponctué de véhéments oval Ouiv ypau-
uatelc kot Papioaior bmokprral. Nous comprenons que Matthieu ait in-
sérélelogion sur Jérusalem ici, parce qu’il lui paraissait dans la note du
menacant discours et propre a lui servir de conclusion, mais il ne fait
pas corps avec le discours et son absence passerait inapergue. Nous
avons déja remarqué d’ailleurs que Luc le reproduit dans un tout
autre contexte, dans son chapitre x111, a la suite de la bréve péricope
dans laquelle Jésus, informé de T’hostilité d’Hérode, déclare qu’il ne
convient pas qu’un prophete périsse hors de Jérusalem. Or Luc seul,
et non Matthieu, a conservé, x1, 49, la formule de citation de la pro-
phétie de la « Sophia Théou ». Il est décidément bien difficile 4 admet-
tre que Luc, a Pencontre de Matthieu, ait coupé une citation qu’il
savait €tre une citation, pour en transporter la deuxiéme partie dans
un tout autre contexte, ou de I’aveu de tous les critiques elle n’est
justifiée que «ad vocem» Jérusalem, parce que la péricope précé-
dente se terminait par la mention de Jérusalem et disait qu’il n’était
point convenable qu'un prophéte périsse hors de cette ville. Nous
avons donc de bonnes raisons de considérer comme authentique la
parole contestée, et d’y voir une de ces nombreuses paroles de Jésus,
transmises par la tradition, mais dont les évangélistes déja ne savaient
plus en quelles circonstances elles avaient été prononcées. Il est vrai
que notre «logion » suppose que le ministére de Jésus a Jérusalem
a été de plus longue durée et d’un autre caractére que ne le laissent
penser les synoptiques. Mais des critiques persuadés que nos évan-
giles canoniques ne refletent plus fidélement la réalité de I’histoire
devraient étre les derniers & refuser d’admettre ’authenticité d’une
parole qui est en contradiction avec le pragmatisme religieux de nos
évangélistes et qui pourrait &tre une survivance de la tradition pri-
mitive, un précieux indice du véritable cours des choses.

Cette derniére observation met en lumiere le rapport étroit que la
critique des faits soutient avec la critique littéraire. Elle participe
a ses incertitudes. Tres souvent, les faits relatés par le Nouveau



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 343

Testament le sont dans des conditions telles, et sont de telle nature,
qu’en P’absence de tout moyen de contréle ils se prétent également
a la négation et a Paffirmation, si bien que le jugement du cri-
tique dépend de la valeur plus ou moins grande que son sentiment
personnel lui fait attribuer aux motifs de douter ou aux motifs de
croire, :

A propos de la péricope intitulée : « Jésus a douze ans dans le
Temple » (Luc 11, 41-52), le commentaire de Joh. Weiss et W. Bous-
set 0 présente la remarque suivante : « L’histoire a été composée
sur ce théme si commun de T’histoire des grands hommes: le carac-
tére du héros perce déja dans les déclarations et les occupations de
Penfant» M. Loisy @ s’empresse de conclure: «Le caracteére légendaire
de ’anecdote ne fait aucun doute». Il y a peut-étre d’autres raisons
de douter de Phistoricité de cette péricope, mais celle qu’on nous
donne la est mauvaise. L’imagination populaire est guidée par un sens
du vrai étonnamment sr, si c’est toujours elle qui préfigure le destin
du héros dans certains incidents de son enfance. Car ’homme est déja
dans Penfant. Blaise Pascal avait douze ans lorsque, en dépit des empé-
chements qu’y mettait son pere, «son génie a la géométrie commenga
a paraitre» ). Dans une récente étude sur «la formation de Napo-
léon » Thistorien Louis Madelin® raconte que Letitia Bonaparte
avait remarqué chez son cadet « ce qu’en sa langue un peu singuliére,
elle appelait « Pesprit de principauté». Cet esprit de principauté se
traduisait par une volonté évidente de conduire les jeux mémes de
son ainé qu’il malmenait »... A sept ans «ayant formé une troupe
d’enfants de la ville, il les menait contre les enfants du faubourg,
les mains remplies de pierres, et toujours mettait en déroute P’ad-
versaire », Ce sont la des faits, parmi beaucoup d’autres. Ceux que
I’évangile de Luc nous rapporte de Penfance de Jésus sont-ils,
«mutatis mutandis », beaucoup plus incroyables ?

Selon les évangiles de Marc (xv, 34) et de Matthieu (xxvii, 46)
Jésus, sur le point de mourir, se serait écrié d’une voix forte : éAwi,
EAwi Aepd caBoxbavel, ce qui signifie: «mon Dien, mon Dieu,
pourquoi m’as-tu abandonné ? ». Cest le verset 2 de ce psaume xxi1,
dans lequel la primitive Eglise a vu une description prophétique des
souffrances du Messie, et a laquelle elle pourrait avoir, consciemment

(*) Die Schriften des Neuen Testaments, t. 1. p. 415. — (2) L’évangile selon Luc,
p- 131. — (3) Fie de Blaise Pascal par sa sceur dans Pensées et opuscules, éd. Brun-
schvicg, p. 4. — (4) Revue des Deux Mondes, 15 juillet 1935, p. 314.



344 CHARLES MASSON

ou inconsciemment, conformé certains traits du récit de la Passion.
Il n’en faut pas davantage pour que nombre de critiques disent avec
Bultmann(® que cette parole n’est qu’une interprétation secondaire
du cri poussé par Jésus avant d’expirer: « Et Jésus poussant un
grand cri expira» (Marc xv, 37). De trés bonne heure, la tradition
ne se serait plus contentée du cri final, elle ’aurait doublé du verset 2
du psaume xx11, dont la prophétie se trouvait ainsi accomplie par
Jésus. Nous comprenons qu’on se laisse impressionner par cette
argumentation, qui ne manque pas de force; elle n’est cependant
pas décisive.

En effet, Luc et Jean ont omis la parole discutée, reproduite par
Marc et Matthieu, et lui ont substitué, 'un une parole de confiance
(Luc xx111, 46), 'autre une parole de triomphe (Jean x1x, 30). Visi-
blement Luc et Jean n’ont pu admettre que le Scigneur soit mort
sur une parole de désespoir et ils doivent représenter sur ce point le
sentiment de I’Eglise de leur temps. Des lors, est-il concevable que la
tradition, qui devait supporter malaisément la parole du psaume xx11
et finir par D’écarter, ait commencé par la mettre sur les lévres de
Jésus, alors que d’autres paroles scripturaires s’offraient a elle pour
exprimer les sentiments du Messie mourant ! Pour que Marc et
Matthieu, eux, aient conservé cette parole, ne faut-il pas qu’ils se
solent encore sentis liés par la tradition ? Que Jésus, & son heure
derniére, ait exprimé sa souffrance indicible par une parole d’un
psaume, cela n’a rien d’étonnant, car nous savons combien les Saintes
Ecritures de son peuple lui étaient familieres, combien il en était
nourri®, II est donc possible que P'unique parole du crucifié que
nous ont transmise Marc et Matthieu soit authentique. Mais nous
n’en pouvons avoir la certitude. Nous ne pouvons savoir si les pre-
miers chrétiens ont per¢u dans la parole du psaume ce désespoir qui
plus tard aurait choqué Luc et Jean. Peut-étre y entendaient-ils
plutét le cri de la foi de celui qui, dans sa plus extréme détresse et
son plus total abandon, n’en persiste pas moins a invoquer Dieu ?
Si notre parole avait ce sens, nous comprendrions mieux sans doute
que treés tot la tradition ’ait mise dans la bouche du crucifié, mais
nous comprendrions mieux aussi que Jésus se la soit appropriée et
qu’elle ait été dans les derniers instants de sa vie comme un ultime
éclair de la foi qui Pavait toujours animé.

(1) Gesch. der synoptischen Tradition, p. 342. — (2) M. GoGguEL, Vie de Fésus, p.
524-525.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 348

Ainsi, dans nombre de cas, la critique historique appliquée au
Nouveau Testament ne trouve pas aux questions qu’elle souleve des
réponses qui soient plus que vraisemblables a des degrés divers.
Souvent les raisons de nier et les raisons d’affirmer se balancent. Ou
bien P’exégéte renonce a se prononcer, ou bien il se rallie a une des
solutions également possibles d’un probléme, dont les données sont
trop incompletes pour imposer 'une d’elles.

Nous avons essayé de montrer que Pexégéte du Nouveau Testa-
ment rencontre a chaque pas des questions auxquelles il n’est pas
possible de donner une réponse parfaitement satisfaisante. L’incer-
titude subsiste. Si nous avions a exposer les conditions de Iétude
littéraire du Nouveau Testament, nous pourrions considérer notre
tdche comme achevée. Mais nous sommes dans une faculté de théo-
logie ; le Nouveau Testament, est pour nous une partie du recueil
canonique des Saintes Ecritures de ’Eglise ; il contient la norme de
la foi et de la vie chrétienne, la Parole de Dieu en Jésus-Christ, notre
Seigneur. Un théologien n’a pas le droit d’esquiver ce probleme :
Pourquoi le Nouveau Testament, source de la certitude chrétienne,
apparait-il, a qui cherche a le connaitre et a le comprendre, semé
d’incertitudes ? Pourquoi la révélation parfaite de Dieu nous est-clle
parvenue dans un livre qui, a toutes ses pages, pose devant Desprit
humain tant de points d’interrogation ? Pourquoi le livre qui, a en
croire le témoignage de I’Eglise, contient la réponse a la question
supréme, qui est pour tout homme celle de son destin, est-il Iui-
méme hérissé de questions ? Comment les incertitudes humaines
sont-elles compatibles avec la Parole de Dieu ? Car nous entendons
bien qu’il appartient a la Parole de Dieu seule de justifier la forme
sous laquelle elle se présente a nous, de rendre raison de ’ambiguité
du Nouveau Testament, d’en écarter le scandale.

Qu’est-ce que la Parole de Dieu ? La révélation que Dieu accorde
de lui-méme a homme pécheur pour son salut. Cette révélation est
parfaite en Jésus-Christ, appelé pour cette raison la Parole, la Parole
faite chair (Jean 1, 14). Cest donc en Jésus-Christ que nous discer-
nerons le plus sirement le vrai caractére de la Parole de Dieu.

Il y a dans les évangiles des péricopes ou des détails qui paraissent
avoir résisté a la tendance de la tradition a revétir le Jésus de Phis-
toire des attributs du Christ de la foi. Nous pouvons considérer
comme les plus anciens ces éléments de la tradition évangélique qui



346 CHARLES MASSON

nous placent, non pas devant le Christ défini par la foi de ’Eglise,
mais devant une personnalité dont le mystére subsiste jusqu’a la
fin. Or, d’aprés eux, Jésus a observé relativement a lui-méme une
constante réserve. Il a attiré les uns et inquiété les autres ; il a troublé
ceux qui Papprochaient ; il a suscité en eux des questions, et il n’a
cessé de remettre en question les réponses qu’ils essayaient de for-
muler, de les dépouiller de ce qu’ils croyaient posséder, comme pour
les replacer devant la question a laquelle ils n’avaient pas de réponse.
A Phomme qui se jette a ses genoux en Pappelant : « Bon Maitre L. »
Jésus répond : « Pourquoi m’appelles-tu bon ¢ Nul n’est bon que
Dicu seul » (Marc x, 17, 18). A Penthousiaste qui lui dit : « Je te sui-
vral partout ou tu iras » Jésus répond : « Les renards ont des taniéres
et les oiseaux du ciel des abris ; mais le Fils de ’'Homme n’a pas ot
reposer sa téte» (Luc 1%, 57, §8). Aux Pharisiens qui lui demandent
«un signe venant du ciel » Jésus dit: « Pourquoi cette génération
demande-t-elle un signe ? Je vous le dis, en vérité, il ne sera point
donné de signe a cette génération ! » (Marc vi, 11, 12). Quand Pierre
a la question : « Et vous, qui dites-vous que je suis ? » répond : « Tu
es le Christ », Jésus défend aux disciples de parler de lui a personne,
et les entretient de la Passion nécessaire du Fils de PHomme (Marc
viir, 27-33 et par.). Et quand Pilate lui demande : « Es-tu le roi des
Juifs ? » Jésus lui répond : « C’est toi qui le dis » (Marc xv, 2). Ainsi,
Jésus a tenu les esprits en suspens jusqu’a la fin. Quand sa voix s’est
tue, sa croix a achevé de pousser jusqu’au scandale le mystere de
sa personne. Jésus a voulu étre pour tout homme une question,
une question a laquelle ni la tradition, ni lintelligence n’ont de
réponse, une question a laquelle il n’y a pas de réponse qui puisse
demeurer extérieure a celui qui la donne et qui se voit obligé de
choisir, de s’engager lui-méme dans sa réponse, et celle-ci ne peut
étre que la décision de la foi.

Tel serait le caractére de la Parole de Dieu en Jésus-Christ. En
Jésus-Christ seulement ? Non, de toute Parole de Dieu, de la révé-
lation générale dans la nature, dans lhistoire, dans la conscience
humaine, comme de la révélation particuliere en Jésus-Christ. Toute
révélation de Dieu a 'homme pécheur est toujours ambigué, entre
le oui et le non, entre Paffirmation et la négation, ’obligeant & s’en-
gager, et ne se laissant saisir que par la foi. La main de Dieu n’est
reconnue que de ceux qui ont des yeux pour voir, la Parole de Dieu
n’est entendue que de ceux qui ont des oreilles pour entendre. Dieu



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 347

se révele a ceux qui croient, mais il reste pour les autres le Deus
absconditus.

Ce caractére de la révélation est conforme a la nature de la relation
que Dieu veut nouer ou renouer avec ’homme pécheur, a la spiri-
tualité de cette relation et a sa condition, la liberté. Or cette liberté
serait compromise par toute révélation d’une évidence contraignante.
Conquis, sans avoir eu la possibilité de se défendre, donc de se rendre,
I’homme ne recouvrerait pas sa dignité de créature morale, «imago
Dei» ne serait pas restaurée en lui, il serait jugé, il ne serait pas
sauvé. Il faut donc que le pécheur soit replacé par la grace de Dieu
dans cette situation unique, entre Dieu et soi, entre le oui et le non,
entre la foi et le péché, qui est sa liberté méme, et il ne peut I’étre
que par une révélation qui le sollicite sans le contraindre, qui I’oblige
a faire le pas, qui ne lui offre la certitude que dans la décision de la
foi. Pascal, méditant sur le mystére de la prédestination, écrivait :
« ...voulant paraitre a découvert a ceux qui le cherchent de tout leur
ceeur, et caché 4 ceux qui le fuient de tout leur cceur, [Dieu] tempere
sa connaissance, en sorte qu’il a donné des marques de soi visibles a
ceux qui le cherchent, et non a ceux qui ne le cherchent pas»®,
Les fins miséricordieuses de la révélation exigent qu’elle soit a double
scns, qu’elle ne soit pas assurée a n’importe qui et n’importe com-
ment, qu’elle maintienne entre Dieu et I’homme une distance que
ni les sens, ni la raison ne puissent franchir, qu’elle soit toujours
précédée d’une question posée 4 I’homme, d’une question 2 la-
quelle il ne puisse répondre que par la décision de la foi: « Crois-tu
cela ?»

Si nous avons exactement défini le caractére de toute révélation
de Dieu, les incertitudes que la science humaine rencontre dans le
Nouveau Testament ne sont pas incompatibles avec la Parole de
Dieu que la foi y trouve. Au contraire, il y a un rapport de conve-
nance entre les incertitudes de la lettre du Nouveau Testament et la
Parole de Dieu : elles contribuent pour leur part a en manifester le
caractere. Elles sont des fils de ce voile étendu sur la Parole de Dicu
« pour ceux qui périssent » (II Cor. 1v, 3). Par elles il en est de la
Parole de Dieu écrite, comme de la Parole de Dieu proclamée par
ses serviteurs, comme de la révélation de Dieu dans la création, dans
I'histoire, dans la personne et dans Pceuvre de Jésus-Christ : elle ne

(Y) Pensées, vi1, 430, éd. Brunschvicg, p. 526.



348 CHARLES MASSON

peut étre appréhendée que par la foi. Il est dans l'ordre que nous ne
soyons parfaitement assurés ni du texte du Nouveau Testament, ni
de sa traduction, ni de tous les faits qu’il rapporte, ni du sens de tous
ses passages. 1l est dans ’ordre qu’il suscite autant de négations que
d’affirmations, qu’il laisse le champ libre aux conjectures les plus
contradictoires. Dieu se révéle ainsi. De méme qu’il n’y a pas dans
la nature de phénomene et dans I’histoire d’événement, dans lequel
nous puissions, sans la foi, reconnaitre ’action de Dieu, de méme il
n’y a pas dans le Nouveau Testament de mot, de phrase, de page,
dans lequel nous puissions, sans la foi, reconnaitre la Parole de Dieu.
Dieu ne se révele qu’a la foi. Jamais Dieu ne donne a 'homme prise
sur Lui, et pas plus dans Ecriture Sainte qu’ailleurs. Il se cache aux
orgueilleux qui voudraient savoir avant de croire, il se montre aux
humbles. Des lors toutes les incertitudes au sein desquelles chemine
Pétude scientifique du Nouveau Testament, toutes les questions
posées par lui ne scandalisent plus. Entre elles et la Parole de Dieu il
y a une correspondance certaine, elles marquent le texte méme du
signe paradoxal de son contenu, elles reproduisent son caractére de
question posée a 'homme, elles sont comme autant de flécches indi-
catrices qui renvoient a la question.

Il nous reste a formuler, a la lumiére des réflexions que nous venons
de présenter, quelques conclusions relatives a I’étude du Nouveau
Testament.

Hors de la foi, le Nouveau Testament est un livre comme les
autres, plus que beaucoup d’autres fourmillant de questions de
critique textuelle, littéraire, historique, champ illimité ouvert a la
curiosité et a la sagacité de Pexégete, qui peut y dresser les monu-
ments de son érudition, y tracer des sentiers nouveaux parmi les
sentiers anciens, sous le ciel de la relativité. M. Loisy, dans la der-
niere partie de sa carritre, est un illustre représentant de cette «étude
sans terme» du Nouveau Testament, dont — est-il nécessaire de le
dire ! —la théologie ne saurait s’accommoder. Car la théologie a pour
objet la Parole de Dieu, la révélation de Dieu en Jésus-Christ, a
laquelle le Nouveau Testament rend témoignage. Donc ’étude du
Nouveau Testament dans une faculté de théologie, par dela les incer-
titudes humaines, doit porter sur la Parole de Dieu. Clest dire que
I’étude du Nouveau Testament doit y étre commencée et poursuivie
dans la fol.



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 349

Définir ainsi 'objet et la condition de I’étude du Nouveau Testa-
ment dans une faculté de théologie, est-ce se placer hors des condi-
tions du travail scientifique ? Est-ce rompre avec les seules méthodes
capables de conduire a des résultats positifs, sur lesquels Iaccord
des savants puisse progressivement se réaliser ? Est-ce ériger en
méthode le sentiment individuel, un illuminisme qui n’éclaire jamais
que ses prophetes ? Le penser serait se méprendre aussi bien sur le
caractere de la Parole de Dieu que sur le réle que nous assignons a
la foi.

En effet, la Parole de Dieu contenue dans I’Ecriture Sainte est pour
le théologien une réalité objective qui s’offre a sa foi, comme la lettre
du texte s’offre 4 sa vue. Elle a été prononcée dans I’histoire, elle
s’est incarnée en la personne de Jésus-Christ. Le Nouveau Testament
Pappelle «la parole du salut » (Actes x111, 26), « la parole de la grace »
(Actes x1v, 3 ; XX, 32), la « parole de vie » (Phil. 11, 15) ou « de la vie »
(I Jean 1, 1), la « parole du Christ » (Col. 111, 16 ; Héb. v1, 1), la « parole
de la croix » (I Cor. 1, 18), la « parole de laréconciliation» (II Cor. v, 1g).
Peut-étre cette derniére appellation définit-elle le plus clairement
Peffet de la Parole de Dieu, qui seule réalise ce miracle de réconcilier
Phomme avec Dieu, en sorte que, tout pécheur qu’il soit, dans la foi
a cette « parole de gréce », ’homme peut s’approcher de Dieu, trouver
en Lui son Dieu, et marcher désormais avec Lui. Tel est, a grands
traits, le contenu de la Parole de Dieu en Jésus-Christ, a laquelle le
Nouveau Testament rend témoignage, et que le Saint-Esprit actua-
lise pour quiconque croit. L’ap6tre Paul dit que ce sont «choses que
Pceil n’a pas vues, que Poreille n’a pas entendues et qui ne sont pas
montées au cceur de ’homme, que Dieu a préparées pour ceux qui
Paiment » (I Cor. 11, g). Cette Parole de Dieu est si peu une invention
humaine, qu’il n’est point de doctrine qui soit plus contraire a ’homme
naturel. Elle exige de lui une reddition si totale, qu’il a toujours
essayé d’en briser ou d’en détourner de lui la pointe. Aussi affirmons-
nous avec 'Eglise, fondée sur cette Parole et maintenue par elle,
que cette Parole n’est pas un idéal humain, une certaine forme de
pensée humaine, mais une réalité objective, la proclamation de la
grice rédemptrice‘de Dieu en son Fils, Jésus-Christ, I’Evangile, dont
la pensée et la parole humaines ne peuvent rendre tous les aspects et
épuiser la richesse.

Nous trouvons la Parole de Dieu dans le Nouveau Testament, quand
nous le lisons et le méditons dans la foi. D’aucuns se méfieront d’une



350 CHARLES MASSON

exégese qui a la fol pour condition, et allégueront que la foi n’est pas
une méthode, un moyen d’investigation scientifique. Il est vrai;
mais, si la fol n’est pas une méthode, elle n’en est pas moins la condi-
tion nécessaire de I’étude théologique du Nouveau Testament. Car
la foi seule reconnait au recueil sacré son véritable caractére, et la
foi seule fait de Pexégete un théologien, capable d’entendre la Parole
de Dieu. La foi a agrégé le théologien a I’Eglise et I’a placé dans la
lumiére du Saint-Esprit, la foi seule établit entre le théologien et la
Parole de Dieu cette relation de sujet 4 objet que comporte ’acte de
connaitre. Cette relation établie, ’esprit de ’homme peut se rendre
compte de la Parole de Dieu, comme de tout autre objet a connaitre,
avec cette différence que §’il peut en analyser et en exposer le con-
tenu, il ne saurait jamais ’expliquer, puisqu’elle a sa cause en Dieu,
dans le mystére méme de 'amour divin.

Et voici tranchée par la nature des termes dans lesquels elle se
pose la question, naguere si controversée, de Pimpartialité de Pexé-
gete. Elle est tranchée parce qu’il n’y a pas de théologie et pas de
théologien hors du parti pris de la foi. Parti pris a ’égard de la Parole
de Dieu et non des documents humains de cette Parole, et qui ne
préjuge en rien de la solution des problemes posés par ces documents.
Nous répétons seulement que sans la foi, la condition nécessaire de
I’étude théologique du Nouveau Testament n’est réalisée ni par le
sujet, qui n’est plus un théologien, ni par Pobjet, qui n’est plus la
Parole de Dieu. Or, dans une faculté de théologie, le résultat de
I’étude du Nouveau Testament ne doit pas étre seulement d’ordre
critique, historique, littéraire, mais aussi, mais surtout, d’ordre
théologique. Cette étude doit procurer aux étudiants, et par eux a
PEglise dont ils seront les pasteurs, une connaissance toujours renou-
velée de la Parole de Dieu, une « droite » connaissance de cette Parole,
c’est-a-dire une connaissance qui lui conserve tout son sens, qui
n’en laisse rien perdre et qui, ¢’il y a lieu, lui restitue ses éléments
perdus.

Mais affirmer que la foi est la condition de I’étude théologique du
Nouveau Testament, ce n’est point du tout prétendre en son nom
supprimer les problémes soulevés par la critique, contester la néces-
sité, voire la légitimité de la critique. Cette attitude a été de tout
temps celle de la théopneustie, qui identifie la Parole de Dieu a la
lettre du texte biblique. En effet, si, exactement confondue avec le
texte méme de I’Ecriture Sainte, la Parole de Dieu est 13, sous nos



INCERTITUDES HUMAINES ET PAROLE DE DIEU 351

yeux, il est aussi impie de la soumettre a la critique que de lui
refuser obéissance. Pareille position parait intenable. Nul ne saurait
s’y établir sans faire violence aux faits, sans méconnaitre, et la nature
toute humaine du texte, et Pambiguité de toute Parole de Dieu qui
ne peut étre entendue que par la foi.

Les problémes de critique et d’histoire restent donc intacts pour
le théologien, et justiciables des méthodes requises par leur objet.
Bien loin de les supprimer, la foi, qui libére le théologien de tout
asservissement a la lettre et de tout autre intérét que celui de la
vérité, lui permet de les discuter en toute impartialité. Il n’a pas le
droit de les ignorer, méme s’ils lui paraissent étrangers a sa vocation.
Il n’est pas admissible que d’autres soient mieux renseignés que lui
sur Porigine et I'histoire des livres du Nouveau Testament et sur les
difficultés de leur interprétation. En un temps ou les études néotes-
tamentaires sont largement sécularisées, il a le devoir de veiller a ce
que les problémes critiques ne soient pas résolus, induement, dans
un sens défavorable a la foi, ainsi que Pest, par exemple, le probleme
de la résurrection dans le gros volume que M. Guignebert a consacré
a Jésus. Il ne faut pas que les incertitudes ou nous laisse étude
critique soient subrepticement changées en négation par des exégetes
trop pressés de conclure, Enfin il appartient au théologien de mainte-
nir contre ceux qui seraient tentés de oublier le vrai caractere du
témoignage du Nouveau Testament, qui n’est point historique seule-
ment, mais supra-historique surtout, car il a pour objet le Christ
vivant, la Parole de Dieu dans sa permanente actualité. Quand j’aurai
répété que ce témoignage du Nouveau Testament est normatif,
c’est-a-dire que dans I’Eglise et en ce qui concerne la Parole de Dieu
il fait autorité, j’aurai laissé assez clairement entendre que si la
Parole de Dieu ne se confond pas avec lui dans sa lettre, elle ne nous
est cependant donnée que par lui. Voila pourquoi il doit étre de la
part du théologien Pobjet d’une étude inlassable, minutieuse, qui, a
’aide de toutes les ressources de la science, I’éclaire, le rende intelli-
gible, le mette en mesure de nous dire ce qu’il a a nous dire.

Messieurs les étudiants, je me suis efforcé de définir Pesprit dont
je voudrais inspirer Penseignement que je suis chargé de vous donner,
Il est plus facile, je le sais, de formuler des principes que de les appli-
quer. Je ne me dissimule pas Pextréme difficulté de ma tiche, et si
je Paborde quand méme, non sans tremblement, c’est en comptant



352 CHARLES MASSON

sur Celui qui peut seul nous faire entendre sa Parole. Puissions-nous,
par sa grice, continuer dans notre faculté de théologie la tradition
d’une exégese d’une parfaite probité, qui sait poser des points d’inter-
rogation ou il faut, qui a le respect des textes et des faits, et qui
reconnait les incertitudes humaines du texte avec d’autant plus de
liberté qu’elle a dans la Parole de Dieu, fidélement écoutée, une certi-
tude que rien ne saurait ébranler.

Charles MASSON



	Incertitudes humaines et parole de Dieu dans le nouveau testament

